|                                    | nocioc nocio  | pomon sons non somense                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 120725<br>LBSNAA                   | स्त्री राष    | ट्टीय प्रशासन अकादमी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                    | nal Acade     | my of Administration                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| eg<br>S                            | मसूर          | री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 3                                  | MUSSO         | ORIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8<br>9                             | पुस्तक        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9                                  | LIBRA         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| हैं अवाप्ति संख्या<br>Accession No |               | 120725<br>13784                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वर्ग संख्या<br>Class No            | C             | 181.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पुस्तक संख्या<br>Book No           | SUK           | सरवला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Samamamamamamama                   | מאינים במניים | San source de la companie de la comp |



पंडित सुखलालजी

# संपादकीय निवेदन

विद्वतः च सारवं च, नैव तुरुगं कदाचन । ११वेडो पुरुगते राजा, विद्वान् सर्वत्र पुरुगते ॥

विभृतिपूजा संसारके प्रत्येक देशके लिये एक आवश्यक कार्य है। समय समय पर देशकी महान् विभृतियोंका आदर-संस्कार होता ही रहता है, और यह प्रजाकी जागरूकता और जीवनविकासका चिह्न है।

जिस विमृतिका सन्मान करनेके उदेश्यसे हम यह प्रश्वरान प्रकट कर रहे हैं वह केवळ जैनोंके लिए भादरणीय है, या सिर्फ गुजरातकी श्रदेय व्यक्ति है, वैसा नहीं है; वह तो सारे भारतवर्षकी विद्याविभूति है। और उसका सन्मान भारतकी भारतीदेवीका सन्मान है।

पण्डित श्री सुखलालजी संघवी ता. ८-१२-५५ को अपने जीवनके ७५ वर्ष पूर्ण करनेवाले थे। अतएव सारे देशकी ओरसे उनका सन्मान करनेके विचारसे अहमदाबाद में ता. ४-९-५५ के दिन 'पाण्डत सुखलालजी सन्मान समिति 'का संगठन किया गया, और निम्न प्रकार सम्मानकी योजना की गई:---

- (१) पण्डित श्री. मुखळाळजीक सम्मानार्थ अलिळ भारतीय पैमाने पर एक सन्माननिधि एकत्रित करना ।
- (२) उस निधिमेंसे पण्डित सुखळाळजीके छेखोंका संप्रह प्रका-शित करना।
- (३) उस निधिमेंसे आगामी दिसम्बर मासके बाद, बम्बईमें, उचित समय पर, पण्डित सुखलालकीका एक सन्मान-समारोह करना ।
- (४) उपर्युक्त सन्मान-समारोहके समय, अवशिष्ट सन्माननिधि पण्डित-चीको अर्पण करना ।

- (५) उपर्युक्त कार्यको सम्पन्न करनेके लिये, अहमदाबादमें, एक 'पण्डित सुखलालजी मध्यस्थ सम्मान समिति' की स्थापना करना व उसका सुस्य कार्यालय अहमदाबादमें रखना।
- (६) इसी उदेश्यकी पूर्तिके छिये बम्बई, कलकत्ता व बहाँ बहाँ आवश्यक माख्म हो वहाँ वहाँ स्थानिक समिति कायम करना; और इन स्थानिक समितिओंके सर्व सत्रस्योंको मध्यस्थ समितिके सदस्य समझना।
- (७) जहाँ ऐसी स्थानिक समिति कायम न की गई हो वहाँकी विशिष्ट व्यक्तिओंको भी मध्यस्थ समितिमें शामिल करना।

इस समितिका अध्यक्षपद माननीय श्री गणेश बासुदेव मावलंकर, अध्यक्ष, लोकसभाको दिया गया। श्री मावलंकरके निधनके बाद भारत सरकारके व्यापार उद्योग मन्त्री माननीय श्री मोरारजीभाई देसाई उस समितिके अध्यक्ष बने हैं।

सन्मानकी इस योजनाकी दूसरी कलमको मूर्ते रूप देनेके हेतुसे समितिकी कार्यकारिणी समितिने ता. १४--१०-५५ को निम्न प्रस्ताव किया:---

- (१) पण्डितजीके जो रुख हिन्दीमें हों वे हिन्दी माषामें और जो छेख गुजरातीमें हो वे गुजराती भाषामें—इस प्रकार दो अछग अछम प्रन्थ मुद्रित किए जायँ।
- (२) इन प्रन्थोंके सम्पादनके लिए निम्न पांच सदस्योंका सम्पादकमण्डल नियुक्त किया जाता है। श्री दलसुलमाई मालविणया मुख्य सम्पादक रहेंगे:—
  - (१) श्री दलसुखभाई मालवणिया [ मुख्य संपादक ]
  - (२) श्री पं. बेचरदास जीवराज दोशी
  - (३) भी रसिकलाल छोटालाल परीख
  - (४) श्री चुनीलाल वर्धमान शाह
  - (५) श्री बालामाई वीरचंद देसाई 'वयमिल्खु'

- (३) प्रन्थोंको कहाँ मुद्रित कराना इस बातका निर्णय सम्पादकमण्डल करेगा, व इन प्रन्थोंको तैयार करनेमें जो भी आवश्यक खर्च करना होगा बह सब सम्पादकमण्डलकी सूचना अनुसार किया जायगा ।
  - (४) प्रन्थ डिमाई ८ पेजी साईझमें मुदित किया जाय।
  - (५) हिन्दी व गुजराती दोनों प्रन्थोंकी दो-दो हज़ार नक्छें रहें।
- ्र (६) सन्माननिधिमें कम-से-कम रू. २५) (पण्चीस) का चन्दा देने-बालों) पे हिन्दी तथा गुजराती दोनों प्रन्थ भेंट दिये जाँय।

इस प्रस्तावके अनुसार 'दर्शन और चिन्तन 'के नामसे प्रस्तुत पुस्तकमें पंडितजीके हिन्दी छेखींका संग्रह प्रकाशित किया जाता है।

प्रथम खण्डमें धर्म, समाज तथा दार्शनिक मीमांसा विषयक छेखोंका संप्रह है और दूसरे खण्डमें जैन धर्म और दर्शनसे संबद्ध छेख संगृहीत हैं। ये छेख पत्र-पत्रिकाओं, पुस्तकोंको प्रस्तावनाओं, प्रन्थगत टिप्पणों और व्याख्यानोंके रूपमें छिखे गये थे। ई० १९१८ में मुद्धित कर्मप्रन्थकी प्रस्तावनासे छेकर ई० १९५६ के अक्तूबरमें गांधीपारितोषिककी प्राप्तिके अवसर पर दिये गये व्याख्यान तककी पंडितजीकी हिन्दी साहित्यकी साधनाको साकार करनेका यहाँ प्रयत्न है।

बाचक यह न समझें कि पंडितजीकी साहित्यसाधना इतनेमें ही मयांदित है। इसी पुस्तकके साथ उनके गुजराती छेखोंका संग्रह भी प्रकाशित हो रहा है, जो विषयवैविध्यकी दृष्टिचे, हिन्दी संग्रहकी अपेक्षा, अधिक समृद्ध है। उनके संस्कृत छेखोंका संग्रह किया ही नहीं गया। और कुछ छेखोंका संग्रह होना अभी बाकी है। विशाल पत्रराशिको और वाचनके समय की गई नोघोंको भी छोड़ दिया गया है। संस्कृत और प्राकृत प्रन्थोंके सम्पादनकी शैक्षे उनकी अपनी ही है। इन संबक्ष परिशीलन किया जाय तब ही पंडितजीकी साहित्य-साधनाका पूरा परिचय ग्राह हो संकृता है। पंडितजीके सामाजिक और धार्मिक छेखोंका प्रधान तस्व है-बुद्धिश्रुद्ध श्रद्धासे समन्वित सुसंवादी धार्मिक समाजका निर्माण । व्यक्तिक वैयक्तिक
और सामाजिक दोनों प्रकारके कर्तव्योंमें सामझस्य होना आवश्यक है। केवछ
प्रवर्तक या केवछ निवर्तक, सन्ना धर्म नहीं हो सकता; किन्तु प्रवृत्ति और
निवृत्तिका समन्वय ही सन्ना धर्म हो सकता है। बाह्य आचारोकी आवश्यकता,
आन्तरशुद्धिमें यदि वे उपयोगी हैं, तब ही है, अन्यथा नहीं; कोरा बाह्याचार
निरर्थक है। जीवनमें प्राथिमिकता आन्तरशुद्धिकी है, बाह्याचारकी नहीं। इन्हीं
बातोंका शास्त्र और बुद्धिके बछसे पंडितजीने अपने छेखोंमें विशद स्वपसे
निरूपण किया है।

पंडितजीने दर्शनके क्षेत्रमें भारतीय दर्शनोंके प्रमाण-प्रमेयके विषयमें को लिखा है उसका संग्रह 'दार्शनिक मीमांसा' नामक विभागमें किया गया है। उससे उनका बहुश्रुतत्व तो प्रकट होता हो है, किन्तु साथ ही दार्शनिकोंमें अपने अपने अभिनत दर्शनके प्रति जो कदाग्रह होता है उसके स्थानमें पंडितजीमें समन्वय और माध्यस्य्य देखा जाता है। यह समन्वय और माध्यस्य्य केवल जैनदर्शनके अभ्याससे हो आया हो, पेसी बात नहीं, किन्तु गांधीजीके संसर्गसे, उनके जीवनदर्शनके जीवित अनेकान्तके जो पाठ पंडितजीने पढे हैं, उसका भी यह फल है। यही कारण है कि निराग्रही हो कर दार्शनिक विविध मन्तव्योंकी सुलना करके उनका सारसर्वस्व तटस्थ की तरह वे प्रहण कर सकते हैं।

यह सच है कि पंडितजीका कार्यक्षेत्र जैनधर्म और जैनदर्शन विशेषतः रहा है, किन्तु इसका यह तार्य्य नहीं है कि उनका जैनधर्म और दर्शनमें कदाप्रह है। इस बातकी प्रतीति प्रस्तुत संप्रहगत प्रत्येक छेख करा सकेगा। किसी भी विषयका प्रतिपादन करना हो, तब दो विशेषताएँ पंडितजीकी अपनी हैं, जो उनके छेखोंमें श्रायः सर्वत्र न्यक्त होती हैं—एक है, ऐतिहासिक इष्टिकी और दूसरी है, तुलनारमक दृष्टिकी। इन दो दृष्टिओंसे विषयका प्रति-पादन करके वे बावकके समक्ष वस्तुस्थिति रख देते हैं। निर्णय कसी वे हे

देते हैं और कभी स्वयं वाचकके उपर छोड देते हैं।

यह तो निर्विवादरूपसे कहा जा सकता है कि हिन्दी या अंग्रेजीमें एक एक दर्शनके विषयमें बहुत कुछ लिला गया है, किन्तु दार्शनिक एक एक प्रमेयको लेकर उसका ऐतिहासिक दृष्टिसे क्रांमिक तुल्लात्मक विवेचन प्रायः नहीं हुआ है। इस दिशामें पंडितजीने दार्शनिक लेखकोंका मार्गदर्शन किया है—ऐसा कहा जाय तो अत्युक्ति न होगी। 'दार्शनिक मीमांसा' विभागमें जिन लेखोंका संग्रह प्रस्तुत संग्रहमें है, उनमेंसे किसी एकका भी पठन वाचकको इस तथ्यकी प्रतीति करा देगा।

'जैनधर्म और दर्शन' विभागमें उन विविध छेखोंका संप्रह है, जो उन्होंने कैनधर्म और दर्शनको केन्द्रमें रखकर छिखे हैं। ये छेख वस्तुतः जैनधर्मके मर्मको तो प्रकट करते ही हैं, साथ ही जैन मन्तव्योंकी अन्य दार्शनिक मन्तव्योंसे तुछना भी करते हैं—यह इन छेखोंकी विशेषता है। पूर्वोक्त 'दार्शनिक मीमांसा' विभागकी विशेषताएँ इन छेखोंकी विशेषता है। पूर्वोक्त और दर्शनके विषयमें द्विन्दीमें अत्यन्प ही छिखा गया है। और जो छिखा भी गया है वह प्रायः सांप्रदायिक दृष्टिकोणसे। पैसी त्थितिमें प्रस्तुत छेख-संग्रह बावकको नई दृष्टि देगा, इसमें सन्देह नहीं।

इस प्रन्थमें पण्डितबीका संक्षित परिचय दिया गया है। इससे श्वान-साधना व बीवनसाधनाके लिये उन्होंने को पुरुवार्थ किया है, उसका कुछ परिचय मिछ सकेगा। देसी आशा है।

प्रस्तुत संपादनको अस्यल्प समयमें पूरा करना था। अनेक मित्रोंकी सहायता न होती तो हमारे लिये यह कार्य कठिन हो जाता। श्री महेन्द्र 'राजा 'ने इस केखसंब्रहके प्रूफ देखनेमें और श्री भोगीआई पटेल शाकी B. A. मे सूची बनानेमें सहायता की; बनारसके सरला प्रेसके व्यवस्थापक श्रीयुत क्रेशनाथ योष व शंकर मुद्रणालयके व्यवस्थापक श्रीयुत राजेन्द्रप्रसाद गुप्तने इस मन्यको समय पर मुद्रित क्ष्म दिया है; बह्मदाबादके एक. डी. आर्स

कालिजके अध्यापक श्री रणंधीर उपाध्यायने पण्डितजीके संक्षिप्त परिचयका हिन्दी भाषान्तर कर दिया है—हम इन सबका आभार मानते हैं।

श्री भॅवरमळजी सिंघीका तो हम खास आभार मानते है कि उन्होंने आजसे १५ वर्ष पूर्व प्रेरणा की थी कि यदि पंडितजीके छेखोंका संप्रह किया आय तो प्रकाशनका प्रबन्ध ने कर देंगे। फलस्वरूप पंडितजीके बिस्तरे हुए छेसोंका इतना भी संप्रह हो सका। श्री नाथुराम प्रेमीजीने पंडितजीके छेसोंका एक संप्रह—'समाज और धर्म' नामसे और जैन संस्कृति संशोधन मंडळने 'चार तीर्थंकर' के नामसे प्रकाशित किया है—यह भी उसी प्रेरणाका फल है।

इस प्रन्थमें संगृहीत 'सर्वज्ञत्व और उसका अर्थ ' इस एक छेखको छोडकर बाको सभी छेख पूर्वप्रकशित हैं । यहाँ हम उन सभी प्रकाशकोंका हार्दिक भाभार मानते हैं, जिनके प्रकाशनोंसे यह संप्रह तैयार किया गया है।

कौन छेल कब और कहाँ प्रकाशित हुआ है, इसकी सूचना विषयानु-कममें दी गई है। संकेतोंकी संपूर्ति अंतमें दी गई सूचीमें की गई है।

अन्तर्मे सन्मान समितिका भी हम आभार मानते हैं कि उसने पंडित-जीके छेखोंका संकछित रूपमें पुनर्मुद्रण करके उन्हें मन्धरूपमें जनताके समक्ष उपस्थित करनेका अवसर दिया।

**बुद्ध**जयम्सी वि. सं. २०१३

-सस्पादकमण्डल

# पंडित सुखलालजी

[संक्षिप्त परिचय]

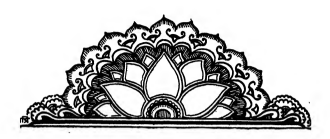


# सबस्स भाणाप उवद्विप से मेहाब्री मारं तरह।

-सत्यकी आज्ञा पर खड़ा हुआ बुद्धिमान मृत्युको पार कर जाता है।

—श्री आचारांगसूत्र ।

0



पश्चिया महाद्वीप सदा ही धर्मप्रवर्तकों, तत्त्वचिंतकों और साधकोंकी जन्मभूमि रहा है। इस महागौरवको निभाये रखनेका श्रेय विशेषतः भारत-वर्षको है। पुराणयुगमें भगवान रामचंद्र और कर्मयोगी श्रीकृष्ण, इतिहासकालमें भगवान महावीर तथा भगवान बुद्ध और अर्वाचीन युगमें महात्मा गांधी, योगी श्री. अरविन्द एवं संत विनोचा जैसे युगपुरुषोंको जन्म देकर भारतवर्षने धर्मचिंतनके क्षेत्रमें गुरुपद प्राप्त किया है। युगोंसे भारतवर्षने इस प्रकारके अनेक तत्त्वचिंतकों, शास्त्रप्रणेताओं, साधकों, योगियों और विद्वानोंको जगती—तल पर सादर समर्पित किया है।

प्रज्ञाचक्षु पंडित सुखलालजी उन्हींमेंसे एक हैं । वे सदा ही सत्यशोधक, जीवनसाधक, पुरुषार्थपरायण तथा ज्ञान-पिपासु रहे हैं । इस पंडित पुरुषने ज्ञान-मागे पर अपने अंतर्लोकको प्रकाशित कर उज्ज्ञल चरित्र द्वारा जीवनको निर्मल और ऊर्ध्वगामी बनानंका निरंतर प्रयत्न किया है । इनकी साधना सामंजस्यपूर्ण है, इनकी प्रज्ञा सत्यमूलक तथा समन्वयगामी है और इनका जीवन त्याग, तितिक्षा एवं संयमयुक्त है ।

### जन्म, कुद्धम्ब और बास्यावस्था

पंडितजीकी जन्मभूमि वही सौराष्ट्र है जहां कई संतों, वीरों और साहिसिकान जन्म लिया है। झालावाड जिलेके सुरेन्द्रनगरसे छ मीलके फासके पर लीमली नामक एक छोटेसे गांवमें संवत् १९३७ के मार्गशीर्षकी शुक्रा पंचमी, तदनुसार ता० ८-१२-१८८० के दिन पंडितजीका जन्म हुआ था। इनके पिताजीका नाम संघजीमाई था। वे विसाधीमाली ज्ञातिके जन थे। उनका उपनाम संघवी और गोत्र धाकड (धकंट) था। जब पंडितजी बार ही

सालके थे, तब उनकी माताजीका स्वर्गवास हो गया। घरमें विमाताका आगमन हुआ। उनका नाम था जड़ीबाई। वे जितनी सुंदर थीं, अतनी ही प्रसक्षवदना भी थीं। स्लेह और सौजन्य तो उनमें कूट कूटकर भरा हुआ था। वे मानो मातृत्वकी साक्षात् मूर्ति ही थीं। पंडितजीका कहना है कि कई वर्षी बाद उन्हें यह ज्ञात हुआ कि वे उनकी विमाता थीं। इतना उनका मृदु व्यवहार था!

पारिवारिक व्यवस्था और बच्चोंकी देखभालका सारा काम मूलजी काका करते थे। वे थे तो घर के नौकर, पर कुटुम्बके एक सदस्य ही बन गये थे। उनमें बड़ी वफ़ादारी और ईमानदारी थी। बालक सुखलालको तो वे अपने बेटेसे भी ज़्यादा चाहते थे। उन्हें पंडितजी आज भी 'पुरुषमाता' के स्नेहभरे नामसे स्मरण करते हैं।

बचपनसे ही सुखलालको खेल-कूदका बड़ा शौक था। वे बड़े निर्मीक और साहसी थे। एक बार तैरना सीखनेका जीमें आया तो बिना किसीकी मदद मांगे जाकर कुएँमें कूद पड़े और अपने तहूँ तैरना सीख लिया। घुडसवारी भी उन्हें बहुत पसंद थी। सरकसके सवारकी तरह घोड़ेकी पीठ पर खड़े होकर उसे दौड़ाने में उन्हें बड़ा मजा आता था। कह बार वे इसमें मुँहके बल गिरे भी थे।

एक बार मुखलाल अपने दो मित्रोंके साथ तालाब पर नहाने वले। बात करते करते तीनों मित्रोंमें यह हो बलगी कि उलटे पाँव चलकर कौन सबसे पहले तालाब पर पहुँचता है। बस! अब क्या था? लगे मुखलाल तो उलटे पाँव चलको। थो बी ही देरमें वे थूहर के कौटोंमें जा गिरे। सारे हारीर में बुरी तरह कोटे चुम गये। वे वहीं बेहोश हो गये। उन्हें घर ले जाया गया। बबी मुश्किलसे चार-छः घंटोंके बाद जब वे होश में आये, तो क्या देखते हैं कि सारा बदन कोटोंसे बिंध गया है। तेल लगाया जा रहा है और नाई एक-एक कर कोटे निकाल रहा है। पर उन्होंने इसकी जरा भी परवाह नहीं की। लगे बद बदकर अपनी शौर्य-गाथा गाने। ऐसे साहसप्रिय और कीडाप्रिय खुखलाल परिश्रमी, आज्ञाकारी तथा स्वावलंबी भी कम नहीं थे। विवेक और व्यवस्था उनके प्रत्येक कार्यमें दीख पबती थी। दूसरोंका काम करनेको वे सदा तथर रहते थे। पदाईमें वे कमी लापरवाही नहीं करते थे। उनमें आलस्य खामको न था। बुद्धि इतनी तीक्ष्ण थी कि कटिनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय मी उनके किये सरल-सा था। स्मरणहाकि इतनी तीक्षण थी कि कीटनतम विषय सी उनके किये सरल-सा थी।

हो जाता। पुस्तकोंकी देखमाल इतनी अधिक करते थे कि सालभरके उपयोगके बाद भी वे बिलकुल नई-सी रहती थीं।

गुजराती सातवीं श्रेणी पास करनेके बाद सुखलालकी इच्छा अंग्रेजी पढ़नेकी हुआ, पर उनके अभिभावकोंने तो यह सोचा कि इस होशियार लड़केको पढ़ाओंके बदले व्यापारमें लगा दिया जाय तो थोड़े ही अरसेमें दुकानका बोझ उठानेमें यह अच्छा साझीदार बनेगा। अतः उन्हें दुकान पर बैठना पड़ा।

धीरे धीरे मुखलाल सफल व्यापारी बनने लगे। व्यापारमें उन दिनों बड़ी तेजी थी। पिनारके व्यवहार भी ढंगसे चल रहे थे। सगाई, शादी, मौत और जन्मके मौकों पर पेसा पानीकी तरह बहाया जाता था। अतिथि-सत्कार और तिथि-स्वौहार पर कुछ भी बाक़ी न रखा जाता था। पंडितजी कहते हैं — इन सबको में देखा करता। यह सब पसंद भी बहुत आता था। पर न जाने क्यों मनके किसी कोनेसे हल्की-सी आवाज उठती थी कि यह सब ठीक तो नहीं हो रहा है। पदना-लिखना छोड़कर इस प्रकारके खर्चीले रिवाजोंमें लगे रहनेसे कोई भला नहीं होगा। शायद यह किसी अगम्य भावीका इंगित था।

चौदह वर्षकी आयुमें विमाताका भी अवसान हो गया। सुखलालकी सगाई तो बचपन ही में हो गई थी। वि॰ सं॰ १९५२में पंद्रह वर्षकी अवस्थामें विवाहकी तैयारियां होने लगीं, पर ससुरालकी किसी कठिनाईके कारण उस वर्ष विवाह स्थगित करना पड़ा। उस समय किसीको यह ज्ञात नहीं था कि वह विवाह सदाके लिये स्थगित रहेगा।

#### चेचककी वीमारी

व्यापारमें हाथ बँटानेवाले सुखलाल सारे परिवारकी आशा बन गये थे, किन्तु मधुर लगनेवाली आशा कई बार टिंगेनी बनकर धोखा दे जाती है। पंडितजीके परिवारको भी यही अनुभव हुआ। वि. सं. १९५३ में १६ वर्षके किशोर सुखलाल चेचकके भयंकर रोगके शिकार हुए। शरीरके रोम रोममें यह व्याधि परिव्याप्त हो गई। क्षण क्षणमें स्ट्रस्पुका साक्षात्कार होने लगा। जीवन-मरणका भीषण इन्द्र-युद्ध छिता। अंतमें सुखलाल विजयी हुए, पर इसमें वे अपनी आंखोंका प्रकाश खो बेठे। अपनी विजय उन्हें पराजयसे भी विशेष असता हो गई, और जीवन स्ट्रस्पुंते भी अधिक कष्टदायी प्रतीत हुआ। वेजोंके अंधकारने उनकी अंतरात्माको निराशा एवं स्ट्रयतामें निमम कर दिया।

पर दुःसकी सबी औषधि समय है। कुछ दिन बीतने पर छुसालाल स्वस्थ हुए। स्रोया हुआ आँसोंका बाह्य प्रकाश धीरे धीरे अंतलोंकमें प्रवेश करने लगा । और फिर तो उनकी विकलता, निराशा तथा श्रून्यता विनष्ट हो गई । उनके स्थान पर स्थस्थता एवं शांतिका स्योंदय हुआ । अव युवक सुखलाल का जीवन-मंत्र बना— 'न दैंग्यं, न पलायनम् ।' महारची कर्णकी भीति 'महायसं तु पौरुषं' के अमोघ अस्रसे भाग्यके साथ लबनेका हव संकल्प कर लिया । अपनी विपदाओंको उन्होंने विकासका साधन बनाया । 'विपदः सन्तु नः शश्चत्'— माता कुन्ती द्वारा व्यक्त महा-भारतकारके ये शब्द आज भी उन्हें उतने ही प्रिय और प्रेरक हैं । सुखलालने चेचककी बीमारीसे मुक्त होकर अपना जीवन-प्रवाह बदल दिया । सफल व्यापारी होनेशले सुखलाल विद्योपार्जनके प्रति उन्मुख हुए, और जन्मसे जो वैश्य थे वे कर्मसे अब ब्राह्मण (सरस्वती-पुत्र) बनने लगे । १६ वर्षकी वयमें द्विजरवके ये नवीन संस्कार! लीलाधरकी लीला ही तो है ।

### विद्या साधनाके मार्ग पर

सुखलालका अंतर्मुखी मन आत्माके प्रति गमन करने लगा। उन्होंने विद्या− साधनाका मार्ग अपनाया। अपनी जिज्ञासा-तृष्टिके लिये वे साधु-साध्वी और संत-साधकोंका सत्संग करने लगे। इस सत्संगके दो शुभ परिणाम आये। एक ओर धर्मशाकोंके अध्ययनसे सुखलालकी प्रज्ञामें अभिवृद्धि होने लगी और दूसरी ओर ब्रत, तप और नियमपालन द्वारा उनका जीवन संयमी एवं संपक्ष बनने लगा।

वि॰ सं॰ १९५३ से १९६० तकका ६-७ वर्षका काल सुखलालके जीवनमें संक्रांति-काल था। उस अवधिमें एक बार एक मुनिराजके संसर्गसे सुखलाल मन-अवधानके प्रयोगकी ओर सुद्ध । एक साथ ही सौ-पचास बातें याद रखकर उनका व्यवस्थित उत्तर देना कितना आश्चर्यजनक है ! किन्तु अल्प समयमें ही सुखलालने अनुभव किया कि यह प्रयोग न केवल विद्योपाजनमें ही बाधक है, अपितु उससे बुद्धिमें वंध्यत्व तथा जिज्ञासाप्त्रसिमें विधिलता आ जाती है । फलतः तत्काल ही इस प्रयोगको छोडकर वे विद्या-साधनामें संलग्न हो गये । आज भी यदि कोई अवधान सीखनेकी बात छेडता है तो पंडितजी स्पष्टतः कहते हैं कि बुद्धिको बंध्या और जिज्ञासाको कुंठित बनानेका यह मार्ग है ।

इसी प्रकार एक बार सुखलालको मंत्र-तंत्र सीखनेकी इच्छा हो आई। अवकांको तो था ही; बौद्धिक प्रयोग करनेका साहस भी था। सोचा — सांपका खहर उतार सकें या अभीस्तित वस्तु प्राप्त कर सकें तो क्या ही अच्छा ? लगे मंत्र-तंत्र सीखने, किन्तु अल्पानुभवसे ही उन्हें यह प्रतीति हो गई कि इन

सबमें सर्खाश तो कचित् ही है, विशेषतः दंभ और मिध्यात्व है। उसमें अज्ञान, अंधअद्धा तथा वहमको विशेष बल मिलता है। उनका परिखाग कर वै फिर जीवन-साधनामें लग गये—ज्ञानमार्गकी ओर प्रकृत हुए।

वि॰ सं॰ १९६० तक वे लीमली गाँवमें यथासंभव ज्ञानोपार्जन करते रहे । अर्धमागधीके आगम तथा अन्य धार्मिक प्रत्योंका पठन-मनन कर उन्हें कठस्थ कर लिया । साथ ही अनेक संस्कृत पुस्तकों तथा रासों, स्तवनों और सज्झायों जैसी असंख्य गुजराती कृतियोंको भी जवानी याद कर लिया । पूज्य लाधाजी स्वामी और उनके विद्वान शिष्य पूज्य उत्तमचंदजी स्वामीने उन्हें सारस्वत—व्याकरण पदाया, पर इससे उन्हें संतोष नहीं हुआ । लीमलीमें नये अभ्यासकी सुविधा नहीं थी । उन्हें इन दिनों यह भी अनुभव होने लगा कि अपने समस्त शास्त्र-ज्ञानको व्यवस्थित करनेके लिये संस्कृत भाषाका सम्यक् ज्ञान अनिवाये है । संस्कृतके विशिष्ट अध्यापनकी सुविधा लीमलीमें थी ही नहीं । सुखलाल इस अभावसे वेचैन रहने लगे । प्रश्न यह था कि अब किया क्या जाय ?

### काशीमें विद्याध्ययन

दैवयोगसे उसी समय उन्हें ज्ञात हुआ कि पूज्य मुनि महाराज श्री. धर्मविजयजी (शास्त्रविद्यारद जैनाचार्य श्री. विजयधर्मस्रीश्वरजी) ने जैन विद्यार्थियोंको संस्कृत-प्राकृत भाषाके पंडित बनानेके ित्ये काशीमें श्री. यशोविजय जैन संस्कृत पाठशाला स्थापित की हैं। इससे सुखलाल अस्थंत प्रसन्न हो गये। उन्होंने अपने कुटुम्बी-जनोंसे ग्रुप्त प्रमन्थयवहार करके बनारसमें अध्ययन करनेकी महाराजजीसे अनुमति प्राप्त कर ली, पर दृष्टिविहीन इस युवकको बनारस तक मेजनेको कुटुम्बी-जन राजी हों बैसे? मगर सुखलालका मन तो अपने संकल्प पर दृष्ट था। ज्ञान-पिपासा इतनी अधिक तीन थी कि उसे कोओ द्वा नहीं सकता था। साहस करनेकी वृत्ति तो जन्मजात थी ही। फलतः वे पुरुषार्थं करनेको उद्यत हुए। एक दिन उन्होंने अपने अभिभावकोंसे कहा—"अब मुझे आपमेंसे कोई रोक नहीं सकता। मैं बनारस जरूर जाउँगा। अगर आप लोगोंने स्वीकृति नहीं दी तो बद्दा अनिष्ट होगा।" घरके सभी लोग चुप थे।

एक दिन पंडितजी अपने साथी नानालालके साथ बनारसके लिये रवाना हो ही गये। बिलकुल अनजाना प्रदेश, बहुत लम्बी यात्रा और मला-मोला साथी—इन सबके कारण उन्हें यात्रामें बढ़ी परेशानी उठानी पदी। एक बार शौचादिके लिये एक स्टेशन पर उतरे, तो गाड़ी ही छूट गई । पर ज्योंनयों कर वे अंतर्में काशी पहुँचे ।

पंडितजीके जीवनके दो प्रेरक बल हैं — जाग्रत जिज्ञासा और अविरस्त प्रयत्न । इन दोनों गुणों के कारण उनका जीवन सदा नवीन एव उक्कासपूर्ण रहा है । अपनी जिज्ञासा-तुष्टिके लिये वे किसी भी प्रकारका पुरुषार्थ करनेसे नहीं हिचकिचाते ।

भूखा ज्यां भोजनमें लग जाता है, काशी पहुँचकर मुखलाल त्यां अध्ययनमें संलग्न हो गये। वि॰ सं॰ १९६३ तक, मात्र तीन ही वर्षमें, उन्होंने अठारह हजार श्लोक-परिमाण सिद्धहेमव्याकरण बंठस्थ कर लिया। (पंडितजीको आज भी समग्र व्याकरण टीकाके साथ स्मरण है।) व्याकरणके साथ साथ न्याय और साहित्यका भी अध्ययन आरंभ कर दिया। इससे पंडितजीकी जिज्ञासा और बदने लगी। वे नये नये पुरुषार्थ करनेको उद्यत हए। जब पाठकालाका वातावरण उन्हें अध्ययनके अधिक अनुकूल नहीं जैंचा. तो वे उससे मक्त होकर स्वतंत्र रूपसे गंगाजीके तटपर भदैनी घाट पर रहने रूगे । उनके साथ उनके मित्र व्रजलालजी भी थे। बनारस जैसे सदर प्रदेशमें पंडितजीका कोई सम्बन्धी नहीं था. खर्चकी पूरी व्यवस्था भी नहीं शी। जिज्ञासा-वृत्ति अदम्य थी, अतः आये दिन उन्हें विकट परिस्थितिका सामना करना पहता था । आर्थिक संकट तो इस स्वप्नदर्शी नवयवकको बेहद तंग करता था । अंतमें सोचा-यदि भारतमें व्ययकी व्यवस्था नहीं हुई तो अमरिकाके मि॰ रोकफेलरसे, जो अनेक युवकोंको छात्रवृत्तियां दिया करते हैं, आर्थिक सहायता प्राप्त कर अमरिका पहुँचेंगे । पर दैवयोगसे आवश्यक धन प्राप्त हो गया और अमरिका जानेका विचार सदाके लिये छट गया ।

मुखलाल अब वियोपार्जनमें विशेष कटिबद्ध हुए। उन दिनों किसी बैश्य विवाधीं लिये ब्राह्मण पंडितसे संस्कृत साहित्यका ज्ञान प्राप्त करना अध्यन्त किंटन कार्य था, पर मुखलाल हताश होनेवाले व्यक्ति नहीं थे। चिलचिलाती हुई धूपमें या कड़ाके की सदींमें वे रोज आठ-दस मील पैदल चलकर पंडितों के घर पहुँचते, सेवा-शुश्रूषा कर उन्हें संतुष्ट करते और ज्यों-त्यों कर अपना हेतु सिद्ध करते। इस प्रकार अविरत परिश्रमसे छात्र मुखलाल पंडित सुखलालगी बनने लगे।

गंगा-तटके इस निवास-कालके बीच कभी कभी पंडितजी अपने एक हाथसे रस्तीके एक सिरेको बाँधकर और दूसरा सिरा किसी दूसरेको साँपकर गंगा- स्नानका आनंद छेते थे। एक बार तो वे बिना रस्सी बांघे नदीमें कूद परें और लगे डूबने, किन्तु संयोगसे उनके मिन्न वजलाल वहां समय पर आ पहुँचे और उन्हें बचा लिया।

वि॰ सं॰ १९६६में सुखलालजी न्यायाचार्यकी परीक्षार्में संमिलित हुए, पर दुर्भाग्यसे 'लेखक ' निकम्मा मिला । सुखलालजी लिखाए कुछ, और वह लिखे कुछ । अंतमें उन्होंने अपनी कठिनाई कालेजके प्रिन्सिपल श्री॰ वेनिस साहबसे कही । वे अंग्रेज विद्वान सहदय थे । विद्यार्थीकी वास्तिक स्थितिको समझकर उन्होंने तुरंत मौखिक परीक्षाकी व्यवस्था कर दी और स्वयं भी परीक्षकोंके साथ बेठे । पंडितजीके उत्तर सुनकर श्री॰ वेनिस साहब अत्यंत सुन्ध हो गये और उन परीक्षकोंमेंसे एक श्री॰ वामाचरण महाचार्य तो इतने अधिक प्रसन्ध हुए कि उन्होंने सुखलालजीसे अपने यहाँ पढ़ने आनेको कहा । यह पंडितजीकी प्रतिमाका एक उदाहरण है ।

कमशः युखलालजीने 'न्यायाचार्य' उपाधिके तीन खंडोंकी परीक्षा भी दे दी, परंतु वि॰ सं॰ १९६९ में अंतिम खंडकी परीक्षाके समय परीक्षकोंके ऐसे कर अनुभव हुए कि परीक्षाके लिये उस कालेज-भवनमें फिर कभी पैर न रखनेका संकल्प कर पंडितजी बाहर निकल गये। इस प्रसंगके लगभग २२– २३ वर्ष पश्चात् वि॰ सं॰ १९९२ में पाळकम-संशोधन समितिके एक सदस्य की हैसियतसे उन्होंने उस भवनमें सम्मानपूर्वक पुनः प्रवेश किया!

#### मिथिलाकी यात्रा

वि॰ सं॰ १९६५-६७ तक पंडितजीने बनारसमें जो भी ज्ञान प्राप्त हो सकता था, प्राप्त कर लिया; किन्तु उनकी जिज्ञासा और ज्ञानिपेगसा तो दिन-प्रतिदिन बदती ही जा रही थी। उनका मन अब बिहारके विद्याधाम मिथिलाकी ओर दौकने लगा।

मिथिला प्रदेश यानी दरिहताकी भूमि; किन्तु वहाँके सरस्वती-उपासक, ज्ञान-तपस्वी पंडितगण विद्याके ऐसे व्यासंगी हैं कि वे अध्ययनमें अपनी दरिह्र-ताका दुःख ही भूल जाते हैं। 'नव्यन्याय का विशेष अध्ययन करनेके लिये पंडितजी बनारससे अब समय-समय पर मिथिला जाने लगे। मिथिलामें भी उन्होंने कम कह नहीं होला। वहाँ वे भोजनमें पाते थे-दाल, भात और साग। कभी अगर दहीं मिल गया तो षह्रस भोजन! मिथिलाकी सदीं और बरसातका मुकाबला करना लोहेके चने चवाना था। फूसकी झोंपडीमें चासके

बिस्तर पर सोकर सुखलालजीने सब कुछ सहा और अपने अभीष्ट मार्ग पर डटे रहे ।

पंडितजीके पास एक गरम स्वीटर था । जीवनमें पहली बार उन्होंने उसे खरीदा था । कड़ाके की सर्दी थी । गुरुजीने स्वीटरकी बड़ी तारीफ की । पिडतजी ताड़ गये । सर्दीसे खुदके ठिउरनेकी परवाह न कर उन्होंने बह स्वीटर गुरुजीकी सेवामें सादर समर्पित कर दिया, और खुदने घासके बिस्तर और जर्जरित कंबल पर सर्दीके दिन काट दिये ।

शुरू-शुरूमें पंडितजी मिथिलाके तीन चार गाँवोंमं अध्ययन-ययक्षाके लिये घूमे। अंतमें उन्हें दरभंगामें महामहोपाध्याय श्री॰ बालकृष्ण मिश्र नामक गुरु मिल गये, जिनकी कृपासे उनका परिश्रम सफल हुआ। मिश्रजी पंडितजीसे उम्रमें छोटे थे, पर न्यायशास्त्र और सभी दर्शनोंके प्रखर विद्वान थे। साथ ही वे किव भी थे; और सबसे वड़ी बात तो यह थी कि वे अत्यंत सहृद्य एवं सज्जन थे। पंडितजी उन्हें पाकर कृतकृत्य हुए और गुरुजी भी ऐसे पंडिति शिष्यको पाकर अत्यंत प्रसन्न हुए।

तत्पश्चात् श्री॰ बालकृष्ण मिश्र बनारसके ओरिएन्टल कालेजके प्रिनिसपल नियुक्त हुए। उनकी सिकारिशसे महामना पिडत मदनमोहन मालवीयजी और आचार्य आनंदर्शकर ध्रुवने सन् १९३३ में पिडतजीको जन-दर्शनका अध्यापक नियुक्त किया। बनारसमें अध्यापक होते हुए भी पंडितजी श्री॰ बालकृष्ण मिश्रके वर्गमें यदा कदा उपस्थित रहा करते थे। यह था पंडितजीका जीवंत विद्यार्थी-भाव। आज भी पंडितजीके मन पर इन गुरुवर्यके पांडित्य एवं सौजन्यका बडा भारी प्रभाव है। उनके नाम-स्मरणसे ही पंडितजी भक्ति, श्रद्धा एवं आभारकी भावनासे गढ़गढ़ हो जाते हैं।

इस प्रकार वि॰ संवत् १९६० से १९६९ तकके नौ वर्ष पंडितजीने गंभीर अध्ययनमें व्यतीत किये थे। उस समय उनकी अवस्था ३२ वर्षकी थी। उसके बाद अपने उपार्जित ज्ञानको विद्यार्थीवर्गमें वितरित करनेका पुण्य कार्य उन्होंने शुरू किया।

यहाँ एक वस्तु विशेष उल्लेखनीय है कि अपने अध्ययन-कालमें पडितबी मात्र विद्योपार्जनमें ही नहीं लगे रहे। बंगभंगसे प्रारंभ होकर विविध रूपोंमें विकसित होनेवाले हमारे राष्ट्रीय आन्दोलनसे भी वे पूर्णतः अवगत रहे। तदुपरान्त देशकी सामाजिक एवं धार्मिक समस्याओं पर भी उन्होंने वितन किया । इस प्रकार पंडितजीकी दृष्टि शुरूसे ही व्यापक थी । निःसंदेह यह उनकी जाग्रत जिज्ञासाका ही फल था ।

### अध्यापन, प्रंथरचना तथा अन्य प्रवृत्तियाँ

श्री वाष दयालचंदजी जीहरी आदि उत्साही एवं भावनाशील नवयुव-कांसे आर्कषित होकर अब पंडिट्राजीने बनारसके बदले आगराको अपना प्रयक्ति-केन्द्र बनाया । वहाँसे वे आसपासके शहरोंमें मुनियोंको पदानेके लिये चार-छः सास जा आते और फिर आगरा वापस आकर अध्ययन-अध्यापन करते । इस प्रकार तीन-चार वर्ष बीते । इतनेमें महात्मा गांधीके प्रसिद्ध सस्याग्रह-संग्रामकी दुंदुभि देशके कोने-कोनेमें बजने लगी । पंडितजी उससे अलिप्त कैसे रह सकते थे ? उन्हें भी बापूके कर्मयोगने बेहद आकर्षित किया। प्रारंभमें अहमदाबादके कोचरब आश्रममें और तत्पश्चात् सत्याग्रह-आश्रम. साबरमतीमें बापके साथ रहने पहुँचे । वहाँ सबके साथ चक्की पीसते और अन्य श्रम-कार्य करते । गाँधीजीके साथ चक्की पीसते पीसते डाथमें फफोले उठनेकी बात आज भी पण्डितजी आनन्दके साथ याद करते हैं। किन्त थोड़े ही समयके बाद उन्होंने यह अनुभव किया कि उनके जैसे पराधीन व्यक्तिके लिये बापूके कर्मयोगका पूर्णतः अनुसरण संभव नहीं है। इस वास्ते विवश होकर फिर वे आगरा लौटे, पर उन पर बापूका स्थायी प्रभाव तो पड़ा ही। वे सादगी और स्वावलंबनके पुजारी बने। पीसना, बर्तन मलना, सफाई करना वर्षारह स्वावलंबनके कार्माको करनेमें उन्हें आनंद आने लगा । यह वि॰ सं॰ १९७३ की बात है । इन दिनों जीवनको विशेष संयमी बनानेके लिये पंडित,जीने पाँच वर्ष तक घी-वधका भी स्याग किया और खाने-पीनेकी झंझटसे छुट्टी पाने और ज्यादा खर्चसे बचनेके स्टिये उन्होंने अपनी खुराकको बिलकुल सादा बना लिया। इसका नतीजा यह हुआ कि सन १९२० में पंडितजीको बवासीरके भयंकर रोगने आ घेरा और वे मरते-मरते ज्यों-त्योंकर बर्च । तबसे पंडितजीने शरीर-सँभालनेका पदार्थपाठ सीखा ।

अवतक तो पंडितजी अध्यापन-कार्य ही करते थे, पर वि॰ सं॰ १९७४ में एक बार शांतमूर्ति सन्मित्र मुनि श्री कर्पूरविजयजीने पंडितजीके मित्र मजलारुजीसे कहा कि—"आप तो दुख लिख सकते हैं, फिर आप लिखते क्यों नहीं ? सुखलालजी लिख नहीं सकते, इसलिये वे पंडितोंको तैयार करनेका कार्य करें।" पंडितजीको यह बात लग गई। उन्हें अपनी विवशता बहुत खटकी। उन्होंने सोचा—"में स्वयं लिख नहीं सकता तो क्या हुआ?

दूसरेको लिखाकर तो प्रंथ-रचना की जा सकती है।" द्वारंत ही उन्होंने कमंतरचन्नान सम्बन्धी प्राष्ट्रत भाषाका 'कर्मप्रंथ' उठाया । चार परिश्रम कर उस कठिन प्रंथका अनुवाद, विवेचन और अभ्यासपूर्ण प्रस्तावना तैयार कर छपवाया । तब तो सभी विद्वान दांतों तले उँगली दवाने लगे। इस प्रकार पंडितजीकी लेखन-प्रतिभाका पंडितवर्गको प्रथम परिचय प्राप्त हुआ । उसीके साथ पंडितजीक प्रन्थ-निर्माण की परपरा प्रारंभ हो गई, जो अक्षुण्ण रूपसे आज तक चल रही है ।

तीन वर्षके पश्चात् पंडितजीने 'सन्मतितर्क ' जैसे महान दार्शनिक प्रयक्ता संपादन-कार्य आगरामें रहकर आरंभ किया, पर उसी समय गांधीजीने अहमदाबादमें गुजरात विद्यापीठकी स्थापना की और पंडितजीके मित्रोंने उन्हें विद्यापीठके पुरातत्त्व मंदिरमें भारतीय दर्शनके अध्यापक-पदको महण करनेका अनुरोध किया । पंडितजीको गांधीजीके प्रति आकर्षण तो पहले से था ही, मनपसंद काम करते हुए गांधीजीके संसर्गमें रहनेका यह छुयोग पाकर वे अत्यंत प्रसन्न हुए और संवत् १९७८ में अहमदाबाद जाकर गुजरात विद्यापीठके अध्यापक बन गये।

गुजरात विद्यापीठ और सावरमती आश्रम उन दिनों राष्ट्रीय तीर्थस्थान माने जाते थे । विद्यापीठमें अध्यापन-कार्यके लिये भारतभरके चोटीके विद्वान एकत्रित हुए थे। श्री० काका कालेलकर, आचार्य क्रपालानी, आचार्य गिडवानी, मुनि जिनविजयजी, अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बी, श्री० किशोरलालभाई महारूवाला, प्रो० रामनारायण पाठक, श्री० रिसकलाल परीख, पं० बेचरदासजी, श्री० नानाभाई भट्ट, श्री० नरहरिभाई परीख इलादि अनेक विद्वानोंने अपनी बहुमून्य सेवाएँ निःस्त्रार्थमावसे विद्यापीठको समर्पित की थीं। पंडितजी भी उनमें संमिलित हुए। यह सुयोग उन्हें बहुत पसंद आया।

विद्यापीठमें रहकर पंडितजीने अध्यापनके साथ-साथ अध्यापक धर्मानन्द कोसम्बीसे पाली भाषाका अध्ययन भी किया। तदुपरांत पं॰ वेचरदासजीके सहयोगसे ८-९ वर्षका अविरत परिश्रम कर 'सन्मतितर्क' के संपादनका भगीरथ कार्य सम्पन्न किया। विद्वानोंने उस प्रंथकी (मूल पाँच भाग और छठा भाग अनुवाद, विवेचन तथा विस्तृत प्रस्तावना आदिका) मुक्तकंठसे प्रशंसा की। डा॰ हर्मन जेकोबी, प्रो॰ लोयमन और प्रो॰ लयुडसे जैसे प्रसिद्ध पश्चिमी विद्वानोंने भी उसकी तारीफ्र की। गांधीजीको भी उसके निर्माणसे बना ही संतोष हुआ, और उन्होंने कहा—" इतना भारी परिश्रम करनेके पश्चात् सुखलालजीको एकाध वर्षका विश्राम लेना चाहिए।" इतनेमें सन् '२० का ऐतिहासिक वर्ष आ पहुँचा। सारे देशमें स्वतंत्रता-संप्रामके नकारे बजने लगे। राष्ट्रीय आंदोलनमें संमिलित होनेका सबको आहान हुआ। प्रमिख दांडीकूच प्रारंभ हुई, और गांधीजीके सभी साथी इस अहिंसक संप्रामके तिके बने। पित्तजी भी उसमें संमिलित होनेको अधीर हो उठे, पर उनके लिये तो यह संभव ही न था, अतः वे मन मसोसकर चुप रह गये। उन्होंने इस समयका सबुपयोग एक और सिद्धि प्राप्त करनेके लिये किया। अंप्रेजीमें विविध विषयके उचकोटिके गंभीर साहित्यका प्रकाशन देखकर पित्रजीको अंग्रेजीकी अपनी अज्ञानता बहुत खटकी। उन्होंने किटिबद्ध होकर सन् ३०-३१ के वे दिन अंग्रेजी-अभ्ययनमें बिताये। इसी सिलसिटेमें वे तीन मासके लिये शांतिनिकेतन भी रह आये। अंग्रेजीकी अन्छी योग्यता पाकर ही उन्होंने दम लिया।

सन् १९३३ में पिडतजी बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटोमें जैन-दर्शनके अध्यापक नियुक्त हुए। दस वर्ष तक इस स्थान पर कार्य करनेके पश्चात् सन् १९४४ में वे निवृत्त हुए। इस दस वर्षकी अविधेमें पिडतजीने अनेक विद्वानोंको, जिन्हें पिडतजी 'चेतनग्रंथ' कहते हैं, तैयार किया और कई प्रथोका संपादन किया।

निवृक्तिके समय हिन्दू विश्वविद्यालय बनारसके तत्कालीन वाइस-चान्सलर और वर्तमान उपराष्ट्रपति डा॰ राधाकृष्णने यूनिवर्सिटीमें ही प्रन्थ-संपादनका महत्त्वपूर्ण कार्य सांपने और एतदर्थ आवश्यक धनकी व्यवस्था कर देनेका पिडतजीके सामने प्रस्ताव रखा, पर पिडतजीका मन अब गुजरातकी ओर खींचा जा रहा था, अतः उसे वे स्वीकार न कर सके।

इससे पूर्व भी कलकत्ता यूनिवर्सिटीके तत्कालीन वाइस चांसलर श्री० इयामाप्रसाद मुखर्जीन सर आज्ञुतोष चेयरके जैन-दर्शनके अध्यापकका कार्य करनेकी पडितजीसे प्रार्थना की थी, पर पडितजीन उसमें भी सविनय अपनी असमर्थता प्रदर्शित की थी।

### समन्वयसाधक पांडित्य

पंडितजीके अध्यापन एवं साहित्य-सर्जनकी मुख्य तीन विशेषताएँ हैं :---

(१) " नामूळं लिक्यते किंचित्"—जो कुछ भी पदाना या लिक्कन हो वह आधारभूत ही होना चाहिए और उसमें अल्पोक्ति, अतिश्योक्ति या कल्पित उक्तिका तनिक भी समावेश नहीं होना चाहिये।

- (२) ऐतिहासिक दृष्टि यानी सत्यशोधक दृष्टि—किसी भी तथ्यका उपयोग अपने मान्य मतको सत्य सिद्ध करनेके हेतु नहीं, पर उस मतके सत्यस्वरूपका साक्षात्कार करनेके लिये ही होना चाहिये।
- (३) तुलनात्मक दृष्टि—िकसी भी प्रन्थके निर्माणमें कई प्रेरक बलोंने कार्य किया होता है। इसीके साथ उस प्रन्थ पर पूर्वकालीन या समकालीन प्रन्थोंका प्रभाव होता है तथा उसमें अनेक अन्य उद्धरणोंके समाविष्ट होनेकी संभावना रहती है। इसके अतिरिक्त समान विषयके प्रन्थोंमें, भाषा-मेदके होते हुए भी, विषय-निरूपणकी बुद्ध समानता अवद्य रहती है। इसलिये जिस व्यक्तिको सल्यकी खोज करनी है, उसे तुलनात्मक अध्ययनको अपनाना चाहिये।

पंडितजीने उपर्युक्त पद्धितिसे प्रन्थ-रचना कर कई सांप्रदायिक रूढ़ियों और मान्यताओंको छिन्न-भिन्न कर दिया । कई नई स्थापनाएँ और मान्यताएँ प्रस्तुत कीं । इसलिये ने एक ओर समर्थ विद्वानोंके प्रीतिपात्र बने, तो दूसरी ओर पुराने रूढ़िवादियोंके कोपभाजन भी बने।

पंडितजी संस्कृत, प्राकृत, पाली, गुजराती, हिन्दी, मराठी, अंग्रजी आदि अनेक भाषाओंके ज्ञाता हैं । गुजराती, हिन्दी और संस्कृतमें उन्होंने प्रन्थ-रचना की है । प्रारंभमें पंडितजी प्रस्तावना, टिप्पणियां आदि संस्कृतमें लिख-वाते थे, किन्तु बादमें गुजराती और हिंदी जैसी लोकसुगम भाषाओंमें लिखनेका आग्रह रखा । जब किसी विषय पर लिखना होता है, तब पंडितजी तन्संबंधी कई प्रन्थ पढ़वाते हैं, सुनते सुनते कई महत्त्वके उद्धरण नोट करवाते हैं और कुछ को याद भी रख लेते हैं । उसके बाद एकाग्र होकर स्वस्थतापूर्वक धाराप्रवाही रूपसे प्रन्थ लिखवाते हैं । उनकी स्मरणशक्ति, कुशाग्र बुद्धि और विभिन्न विषयों को वैज्ञानिक ढंगसे प्रस्तुत करनेकी असाधारण क्षमता देखकर आश्चर्य होता है ।

पंडितजीका मुस्य विषय है: भारतीय दर्शनशास्त्र, और उसमें भी वे जैन-दर्शनके विशेषज्ञ हैं। उन्होंने सभी दर्शनोंके मूल तस्वोंका एक सच्च अभ्यासीके रूपमें अभ्यास किया है। इसीलिए वे उनकी तास्विक मान्यताओंको जब-मूलसे पकड़ सकते हैं। आज जबकि हमारे सामान्य पंडितोंको भारतीय दर्शनोंमें परस्पर विभेद नजर आता है, पंडितजीको उनमें समन्वय-साधक अभेद-तस्व दृष्टिगोचर होता है। इस प्रकार सब्वे भारतीय दर्शनोंके मध्य समन्वयवादी दृष्टिकोणकी स्थापना ही दर्शनके क्षेत्रमें पंडितजीकी मौलिक देन है। आज तो वे भारतीय दर्शन ही नहीं, संसारके सभी दर्शनोंमें समन्वय-

साधक तत्त्वोंके दर्शन कर रहे हैं। अब पंडितजी सही अथौंमें 'सर्वेदर्शन— समन्वयके समर्थ पंडित 'बन गये हैं।

### जीवनपद्धति

पंडितजी अधिकसे अधिक स्वावलंबनके पक्षपाती हैं। किसी पर अवलंबित रहना उन्हें रुचिकर नहीं। दूसरोंकी सेवा टेते समय उन्हें बड़ा क्षोभ होता है। परावलंबन उन्हें प्रिय नहीं है, अतः उन्होंने अपने जीवनको बहुत ही सादा और कम खर्चवाला बनाया है। अपरिग्रहके वे आग्रही हैं।

पंडितनीके भोजन, वाचन, लेखन या मुलाक्षातका कार्यक्रम सदा निश्चित रहता है। वे प्रत्येक कार्यमें नियमित रहनेका प्रयत्न करते रहते हैं। निरर्थक कालक्षेप तो उन्हें धनके दुर्व्ययसे भी विशेष असहा है।

भोजनकी परिमितता और टहलनेकी निर्यामतताके ही कारण पंडितजी तन और मनसे स्वस्थ रहते हैं। वे मानते हैं कि भोजनके पश्चात् आलस्यका अनुभव होना कदापि उचित नहीं। शरीरका जितना पोषण हो उतना ही उससे काम भी लिया जाय। धन-संचयकी भाँति शरीर-संचय भी मनुष्यके पतनका कारण होता है। इस मान्यताके कारण वे शरीर-पुष्टिके लिये औषिष्य या विशेष भोजन कभी नहीं लेते। जब स्वास्थ्य विगइ जाता है, तब अनिवाय स्पसे ही दवाका आश्रय लेते हैं। सन् १९३८ में पंडितजीको एपेण्डि-साइटिसका ओपरेशन बम्बईमें करवाना पड़ा था। तबसे उन्हें यह विश्वास हो गया कि तबीयतकी ओरसे लापरवाह रहने पर ही ऐसी बीमारियां आ घरती हैं। अब वे अपने खाने-पीनेमें ज़्यादा चौकके हो गये हैं। कम्बचीको पंडितजी अपना मित्र मानते हैं, पर साथ ही अपने साबीके लिये सदा उदार रहते हैं। किसीका, किसी भी प्रकारका शोषण उन्हें पसंद नहीं। किसी जिज्ञासु या तत्त्वचितकको मिलकर पंडितजीको बहुत खुशी होती है। अपनी या औरोंकी जिज्ञासा संतुष्ट करना उनका प्रिय कार्य है।

पंडिजीका जीवनमंत्र हैं — 'औरोंकी ओर नहीं, अपनी ओर देखों। दूसरे क्या कहते हैं, इसकी चिंता न करों। अपने मनको स्वच्छ एवं स्वस्थ रखना हमारे हाथमें हैं।' एक बार प्रसंगवशात उन्होंने कहा था, "यह बात हमें सदा याद रखनी चाहिये कि हम अपने मनको अपने बसमें रख सकते हैं। मन ही बंधन और मुक्तिका कारण है। मान लीजिये मैंने किसीसे रसका प्याला मैंगवाया। रसका वह भरा हुआ प्याला लाते-लाते रास्तेमें गिर

पदा और फूट गया। सारा रस जमीन पर फैल गया। इस पर हमें गुस्सा आना स्वाभाविक है। पर ऐसे मौकों पर हमें, जिन्हें आध्यात्मिक साधना इष्ट है, इतना ही सोचना चाहिये कि प्यालेको या रसको नीचे गिरनेसे बचाना भले ही हमारे हाथमें न हो, पर हमारे चित्तको कोध द्वारा पतित होनेसे बचाना तो हमारे बसकी बात है। हम उसे क्यों न करें?"

#### व्यापक द्रष्टि

पंडितजी मूलतः ज्ञानोपासक हैं, पर ज्ञानको ही सर्वेसर्वा माननेवाले वे पोंगापंथी नहीं । वे जीवनको व्यापक दृष्टिसे देखते हैं । संक्रचितता उनमें नामको भी नहीं। वे दर्शनशास्त्र एवं संस्कृत-पाली-प्राकृत साहित्यके समर्थ विद्वान होते हए भी मनोविज्ञान, मानववंशशास्त्र, समाजशास्त्र इत्यादि विविध ज्ञान-विज्ञानकी शाखाओंके भी जानकार हैं। साथ ही जीवनोपयोगी विविध प्रवृत्तियोंका महत्त्व वे खब जानते हैं। इसीलिए तो उन्हें गंभीर अध्ययन तथा शास्त्रीय चितनमें जितनी हिंच है उतनी ही पशुपालन, खेती, स्त्री-शिक्षा, हरिजनोद्धार, प्रामोद्योग, खादी, कताई-बनाई, शिक्षाका माध्यम इत्यादि राष्ट्रनिर्माण और जनसेवाके विविध रचनात्मक कार्योंमें रुचि है। वे इनमें रस लेते हैं और समग्र मानव-जीवनके साथ अपने व्यक्तिगत जीवनका तादात्म्य स्थापित करनेका निरंतर प्रयत्न करते हैं। अज्ञानता, अंधश्रद्धा, वहम, रूढिपरायणता आदिके प्रति पंडितजीको सहत नफरत है । स्त्री-परुष या मानव-मानवके ऊँच-नीचके भेदभावको देखकर उनकी आत्माको बड़ा क्लेश होता है। जिस धर्मने एक दिन जनताको अज्ञानता, अंधश्रद्धा तथा रूढ़िसे मुक्त करनेका पुण्यकार्य किया था उसी धर्म या मतके अनुयायियोंको आज प्रगतिरोधक दुर्गुणोंको प्रश्रय देते देखकर पंडितजीका पुण्यप्रकोप प्रकट हो जाता है और वे कह उठते हैं—" द्वाक्षाक्षेत्रे गर्दभाभगतित । "

ज्ञानका हेतु सस्य-शोधन और क्रियाका हेतु जीवन-शोधन अर्थात् अहिंसा— पालन है। अतः यदि कहीं शास्त्रके नाम पर अंधश्रद्धा और अज्ञानताकी तथा क्रियाके नाम पर विवेकहीनता और जबताकी पुष्टि होती हो, तो पंडितजी उसका उम्र विरोध किये बिना रह नहीं सकते। इसीके परिणामस्वरूप वे परंपरावादी और रूढ़िवादी समाजकी घोर निंदाके पात्र बनते हैं। ज्ञान— साधनाको सफल बनानेके लिये वे सत्यको संप्रदायसे बढ़कर मानते हैं। सांप्रदायिक कदाग्रह या अपने मतका मोह उन पर कभी नहीं छाया। बुद्धि और इदयके विकासकी अवरोधक प्रशृक्तिका उनकी दृष्टिमें कोई मूल्य नहीं। इस प्रकार पंडितजी सदा ही क्षांतिकारी एवं प्रगतिशील दृष्टिकोणका स्वागत करते रहे हैं, अन्याय और दमनका विरोध करते रहे हैं, सामाजिक दुर्व्यवहारसे पीडित महिलाओं एवं पददलितोंके प्रति सहृदय बने रहे हैं।

पंडितजी धार्मिक एवं सामाजिक रोगोंके सच्चे परीक्षक और चिकित्सिक हैं। निवृत्तिके नाम पर प्रवृत्तिके प्रति हमारे समाजकी उदासीनता उन्हें बेहद खटकती है। उनका धार्मिक आदर्श है: मित्ति में सब्धभूपसु — समस्त विश्वके साथ अद्वैतमात्र यानी अहिंसाका पूर्ण साक्षात्कार। इसमें सांप्रदायिकता या पक्षापक्षीको तनिक भी अवकाश नहीं है। उनका सामाजिक प्रवृत्तिका आदर्श है — स्त्री-पुरुष या मानवमात्रकी समानता।

पंडितजी प्रेमके भूखे हैं, पर खुशामदसे कोशों दूर भागते हैं। वे जितने विनम्न हैं, उतने ही हद भी हैं। अत्यंत शांतिपूर्वक सत्य वस्तु कहनेमें उन्हें कोई हिचकिचाहट नहीं। आवश्यकता पद्दने पर कटु सत्य कहना भी वे नहीं चुकते।

पंडितजीकी व्यवहारकुरालता प्रसिद्ध है। पारिवारिक या ग्रहस्थीके जिटल प्रश्नोंका वे व्यावहारिक हल खोज निकालते हैं। वे इतने विचक्षण हैं कि एक बार किसी व्यक्ति या स्थानकी मुलाक्षात ले लेने पर उसे फिर कभी नहीं भूलते; और जब वे उसका वर्णन करना ग्रुक करते हैं, तब मुननेवाला यह भाष नहीं सकता कि वर्णनकर्ता चक्षुहीन है। वे उदार, सरल एवं सहृदय हैं। कोई उन्हें अपना मित्र मानता है, कोई पिता और कोई गुहरूये।

गाँधीजीके प्रति पंडितजीकी अट्ट श्रद्धा है। बापूकी रचनात्मक प्रवृक्तियोंमें उन्हें बड़ी रुचि है। अपनी विवशताके कारण वे उनमें सिक्रय सहयोग
नहीं दे सकते, इसका उन्हें बड़ा दुःख है। इन दिनों गुजरातके भूदान
कार्यकर्ताओंने तो उन्हें अपना बना लिया है। पू॰ रिवशंकर महाराजके प्रति
पंडितजीको बड़ा आदर है। तदुपरांत 'गुणाः पूजास्थानं गुणिखु न ख
लिंगं न ख खयः'—इस सिद्धान्तानुसार श्री० नारायण देसाई जैसे नवयुवकोंकी सेवा—प्रवृक्तिके प्रति भी वे स्तेह व श्रद्धापूर्वक देखते हैं।

## प्रवृत्तिपरायण निवृत्ति

बनारससे निवृत्त होकर पंडितजी बम्बईके भारतीय विद्याभवनमें अवैतनिक अध्यापकके रूपमें काम करने लगे, पर बम्बईका निवास उन्हें अनुकूल न हुआ । अतः वे वापस बनारस लौट गये। सन् १९४७ में वे अहमदाबादमें आये और गुजरात विद्यासभाके थी॰ भो॰ जे॰ विद्याभवनमें अवैतिनिक अध्या-पकके रूपमें कार्य ग्रुरू किया । यह कार्य आज भी जारी है और अब तो अहमदावाद ही में पंडितजीका कायमी मुकाम हो गया है ।

वसे देखा जाय तो पंडितजी अब निष्टत्त गिने जाते हैं, पर उनका यह निवृत्ति-काल प्रवृत्ति कालसे किसी तरह कम नहीं । विद्याके उपार्जन और वितरणका कार्य आज ५५ वर्षकी आयुमें भी वे अविरत गतिसे कर रहे हैं, और मानो किसी प्राचीन ऋषि-आध्रमके कुल्पति हों इस तरह विद्यार्थियों, अध्यापकों और विद्वानोंको उनका अमूल्य मार्गदर्शन हुल्म हो रहा है।

अपने निकट आनेवाले व्यक्तिको कुछ-न-कुछ देकर मानवताके ऋणसे मुक्त होनेकी पंडितजी सदा चिंता करते रहते हैं। हाल ही में (ता॰ १६-२-५७ के दिन) गुजरातके नवयुवक भूदान कार्यकर्ता श्री॰ सूर्यकांत परीखको पत्र लिखते हुए आचार्य विनोबा भावेने पंडितजीके बारे में सत्य ही लिखा है—

"पंडित सुखलालजीको आपको विचार-शोधनमं मद्द् मिलती है, यह जानकर मुझे ख़शी हुई। मद्द् देनेको तो वे बैठे ही हैं। मद्द् लेनेवाला कोई मिल जाता है तो उसीका अभिनंदन करना चाहिये।"

### विद्वताका बहुमान

गत दस वर्षोंमें पंडितजीकी विद्वत्ताका निम्नलिखित ढंगसे बहुमान हुआ है—

सन् १९४७ में जैन साहित्यकी उल्लेखनीय सेवा करनेके उपलक्ष्यमें भावनगरकी थी॰ यशोविजय जैन शंथमालाकी ओरसे थी॰ विजयधर्मसूरि जैन साहित्य सुवर्ण-चंद्रक (प्रथम) अर्पित किया गया।

सन् १९५१ में आप ऑल इण्डिया ओरिएण्टल कान्फरन्सके १६वें लखनऊ अधिवेशनके जैन और प्राकृत विभागके अध्यक्ष बने ।

सन् १९५५ में अहमदाबादमें गुजरात विद्यासमा द्वारा आयोजित श्री॰ पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालामें 'अध्यात्मविचारणा' संबंधी तीन व्याख्यान दिये।

सन् १९५६ में वर्घाकी राष्ट्रभाषा प्रचार समितिकी ओरसे दार्घानिक एवं आप्यात्मिक श्रंथोंकी हिन्दीमें रचना कर हिन्दी भाषाकी सेवा करनेके उपलक्ष्यमें ह० ५५०९)का श्री॰ महात्मा गाँघी पुरस्कार (पंचम) आपको प्रदान किया गया। (चतुर्थ पुरस्कार पू॰ विनोबाजीको प्रदान किया गया था।)

सन् १९५७ में महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, बड़ौदाके तस्वा— वधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम लेक्चर्सकी श्रेणीमें 'भारतीय तत्त्वविद्या ' पर आपने पाँच व्याख्यान दिये।

सन् १९५७ में गुजरात यूनिवर्सिटीने आपको डोक्टर ऑफ लेटर्स (D. Litt.) की सम्मानित उपाधि प्रदान करनेका निर्णय किया।

सन् १९५७ में अखिल भारतीय रूपमें संगठित 'पंडित सुखलालजी सन्मान सिमिति 'द्वारा बंबईमें आपका सार्वजिनक ढंगसे भन्य सन्मान किया गया। एक सन्मान-कोश भी अर्पित किया गया और आपके लेख-संग्रहों ( दो गुजरातीमें और एक हिन्दीमें—कुल तीन प्रयों )का प्रकाशन करनेकी घोषणा की गई।

## साहित्य सर्जन

पंडितजीके संपादित, संशोधित, अनुवादित और विवेचित प्रंथोंकी नामावली निम्नांकित हैं—

- (१) आत्मानुशास्तिकुलक—( पूर्शचार्य कृत ) मूल प्राइत; गुजराती अनुवाद ( सन् १९१४-१५ )।
- (२-५) **कर्मप्रंथ १ से ४**—देवेन्द्रस्रि इतः, मूल प्राकृतः, हिन्दी अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना, परिशिष्टयुक्तः, सन् १९१५ से १९२० तकः, प्रकाशकः श्री आत्मानंद<sup>े</sup>जन पुस्तक प्रचारक मंडल, आगरा ।
- (६) दंडक-पूर्वाचार्य कृत प्राकृत जैन प्रकरण प्रथका हिन्दीसार; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (७) पंच प्रतिकमण-जैन आचार विषयक ग्रन्थ; मूल प्राकृत; हिन्दी अनुवाद विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२१; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (८) योगद्दीन मूल पातंजल योगसूत्र; वृत्ति उपाध्याय यशोविजयजी कृत तथा श्री हरिभद्रस्रि कृत प्राकृत योगिविशका मूल, टीका (संस्कृत) उपाध्याय यशोविजयजी कृत; हिन्दी सार, विवेचचन तथा प्रस्तावना युक्त; सन् १९२२; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (९) सम्मतितर्क मूल प्राकृत सिद्धसेन दिवाकर कृत; टीका (संस्कृत) श्री अभवदेवसूरि कृत; पाँच भाग, छठा भाग मूल और गुजराती सार, विवेचन तथा प्रस्तावना सहित; पं. बेचरदासजीके सहयोगसे। सन् १९२५ से १९३२ तक:

प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद ।

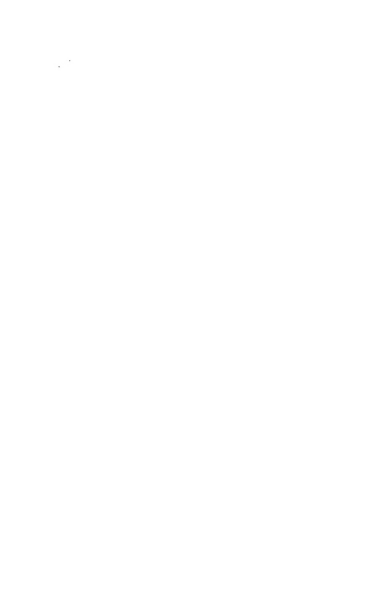
- (छठे भागका अंग्रेजी अनुवाद सन् १९४० में जैन श्वेताम्बर मूर्तिपूजक कान्फरन्सकी ओरसे प्रकट हुआ है।)
- (१०) **जैन दृष्टिप ब्रह्मचर्यविचार**—गुजरातीमें, पंडित बेचरदास-जीके सहयोगसे, प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (११) तरवार्थसूत्र उमास्त्रति वाचक कृत संस्कृत; सार, विवेचन, विस्तृत प्रस्तात्रना युक्त; गुजराती और हिन्दीमें; सन् १९३० में । गुजरातीके प्रकाशक: गुजरात विद्यापीठ, अहमदाबाद, तीन आदृत्तियां।

हिन्दी प्रथम आवृक्तिके प्रकाशक: श्री॰ आत्मानंद जन्म शताब्दी स्मारक समिति, वम्बई; दूसरी आवृत्तिके प्रकाशक: जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस ।

- (१२) न्यायावतार सिद्धसेन दिवाकर कृत; मूल संस्कृत; अनुवाद, विवेचन, प्रस्तावना युक्त; सन् १९२५; जैन साहित्य संशोधक में प्रकट हुआ है।
- (१३) प्रमाणमीमांसा—हेमचंद्राचार्य कृत; सूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा टिप्पण युक्त; सन् १९३९; प्रकाशकः सिंधी जैन प्रन्थमाला, बम्बई ।
- (१४) जेनतर्कभाषा उपाध्याय यशोविजयजी कृत; मूल संस्कृत; संस्कृत टिप्पणयुक्त, हिन्दी प्रस्तावना; सन् १९४०; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (१५) **हेतुर्बिदु**—वौद्ध न्यायका संस्कृत प्रन्थ; धर्मकीर्ति कृत; टीकाकार अर्चट, अनुटीकाकार दुर्वेक मिश्र; अंग्रेजी प्रस्तावना युक्त; सन् १९४९; प्रकाशक: गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज, बक्कीदा ।
- (१६) **ज्ञानबिंदु**—उपाध्याय यशोविजयजी कृत; मूल संस्कृत; हिन्दी प्रस्तावना तथा संस्कृत टिप्पण युक्त; सन् १९४९; प्रकाशकः सिँधी जन प्रन्थमाला, बम्बई ।
- (१५) तस्वोपप्रथसिंह—जयराशि छतः; चार्वाक परम्पराका संस्कृत प्रन्थः; अंप्रेजी प्रस्तावना युक्तः; सन् १९४०; प्रकाशकः गायकवार ओरिएण्टल सिरीज, वर्हौदा ।
- (१८) **वेदयायद्वार्जिशिका**—सिद्धसेन दिवाकर इतः, संस्कृतः गुजरातीमें सार, विवेचन, प्रस्तावनाः, सन् १९४६ः, प्रकाशकः भारतीय विद्याभवन, बम्बई । (यह प्रन्थ हिन्दीमें मी प्रकाशित हुआ है।)

- (१९) **आध्यात्मिक विकासक्रम** गुणस्थानके तुलनात्मक अध्ययन संबंधी तीन लेख; सन् १९२५; प्रकाशकः शंभुलाल ज॰ शाह, अहमदाबाद ।
- (२०) निर्मिथ संप्रदाय—महत्त्वके प्राचीन तथ्योंका ऐतिहासिक निरूपण; हिन्दीमें; सन् १९४७; प्रकाशकः जैन संस्कृति संशोधक मंडल, बनारस ।
- (२१) **चार तीर्धकर**—भगवान ऋषभदेव, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ तथा महावीर संबंधी लेखोंका संग्रह; हिन्दीमें; सन् १९५४; प्रकाशक उपर्युक्त ।
- (२२) **धर्म और समाज** छेखोंका संप्रह; हिन्दीमें; सन् १९५१; प्रकाशकः हिन्दी प्रन्थ -रत्नाकर कार्याख्य, बम्बई ।
- (२३) अध्यात्मविचारणा—गुजरात विद्यासभाकी श्री॰ पोपटलाल हेमचंद्र अध्यात्म व्याख्यानमालाके अंतर्गत आत्मा, परमात्मा और साधनाके संबंधमें दिये गये तीन व्याख्यान; गुजरातीमें; सन् १९५६; प्रकाशकः गुजरात विद्यासभा, अहमदाबाद ।
- (२४) भारतीय तत्त्वविद्या— महाराजा सयाजीराव यूनिवर्सिटी, बढ़ौदाके तत्त्वावधानमें महाराजा सयाजीराव ओनरेरियम हेक्चर्सके अंतर्गत जगत, जीव और ईश्वरके संबंधमें दिये गये पांच व्याख्यान; प्रकाशक: बढ़ौदा यूनिवर्सिटी (प्रेसमें)।

इनके अतिरिक्त दार्शनिक, धार्मिक, साहित्यिक, सामाजिक और राष्ट्रीय विषयोंसे सम्बद्ध अनेक लेख पंडितजीने गुजराती और हिन्दीमें लिखे हैं। इनमेंसे अधिकांश लेख 'पंडित सुखलालजी सन्मान समिति 'की ओरसे प्रकाशित 'दर्शन अने चिंतन' नामक गुजरातीके दो प्रन्थोंमें तथा 'दर्शन और चिंतन' नामक हिन्दीके एक प्रन्थमें संग्रहीत किये गये हैं।



# विषयानुक्रमणिका

## प्रथम खण्ड

| १. मैं हिन्दी खिखने की ऋोर क्यों मुका ?                          |              |
|------------------------------------------------------------------|--------------|
| १. धर्म श्रौर समाज                                               |              |
| १. धर्म का बीज और उसका विकास [ 'धर्म और समाज', ई॰ १६५१           | ] ३          |
| २. धर्म श्रौर संस्कृति [ नया समाज, ई॰ १९४८ ]                     | 3            |
| ३. घर्म श्रौर बुद्धि [ श्रोसवास नवयुवक, ई० १६३६ ]                | १३           |
| ४. विकास का मुख्य साघन   संपूर्णानन्द श्रमिनन्दन ग्रंथ, ई॰ १६५०  | ?5           |
| ५. जीवन दृष्टि में मौतिक परिवर्तन [ नया समाज, ई॰ १६४८ ]          | ₹.           |
| ६. समाज को बदलो [ तक्या, ई॰ १९५१ ]                               | <b>\$0</b> . |
| ७. बाबदीचा [तरुण, ई॰ १६४६]                                       | \$4          |
| <ul><li>मर्भ श्रीर विद्या का तीर्थ—वैशाली [ई॰ १६५३]</li></ul>    | 38           |
| १. एक पत्र [ ब्रोसवास नवयुवक, वर्ष ८, ग्रंक ११ ]                 | 45:          |
| २. दार्शनिक मीमांसा                                              |              |
| १. दर्शन और सम्प्रदाय [ न्यायकुमुदचन्द्र का प्राक्रयन, ई० १६४१ ] | 86           |
| २. दर्शन शब्द का विशेषार्थं [ प्रमाण्मीमांसा, ई॰ १६३६ ]          | ७२           |
| रे. तस्वोपप्सवसिंह [ मारतीय विद्या, ई॰ १६४१ ]                    | <b>UE</b>    |
| ४. ज्ञान की स्वपरप्रकाशकता [प्रमाणमीमांसा, ई॰ १६३६]              | 8 6.00       |
| ५. बात्मा का स्वपरप्रकाश (१) [ ,, ,, ]                           | 199          |
| ६. झात्मा का स्वपरप्रकाश (२) [ ,, ,, ]                           | 11x          |
| ७. प्रमा <b>गवच्यों की तार्किक परं</b> परा [ ,, , , ]            | 276          |
| <ul><li>प्रामाचव—स्वतः या परतः [ " , , ]</li></ul>               | <b>१</b> २२  |

|                              | पृष          |
|------------------------------|--------------|
| [ प्रमाखमीमांसा, ई॰ १९३९ ]   | १२५          |
| [ , , ]                      | ₹ <b>₹</b> ¥ |
|                              | 359          |
| r 1                          | १४१          |
| r 1                          | <b>१</b> ४३  |
| ר ז                          | १४७          |
| ř                            | १५१          |
| ř                            | १५५          |
| ř i                          | १६०          |
|                              | १६२          |
| ſ                            | ं १६३        |
| [ , , ]                      | १६३          |
| [ ,, ,, ]                    | १६७          |
| [ , , , ]                    | १७०          |
| [ " "]                       | १७२          |
| [ ,, ,, ]                    | 808          |
| [ , , ]                      | १८०          |
| . [ , , ]                    | १८१          |
| [ ,, ,, ]                    | 158          |
| [ , , , ]                    | १८८          |
| ĺ " " j                      | 180          |
| [ ,, ,, ]                    | 939          |
| [ , , ]                      | १६५          |
| [ ,, ,, ]                    | 186          |
| [ ,, ,, ]                    | 2=0          |
| [ ,, ,, ]                    | 288          |
|                              | २२१          |
| Γ                            | ર રેપ        |
| मेका, ई० १६२२ ]              | 240          |
| र [ भारतीय विद्या, ई॰ १६४५ ] | २६८          |
|                              | रदर          |
|                              |              |

# [, 1,

# द्वितीय खण्ड

# १. जैन धर्म और दर्शन

| २. भगवान् पार्श्वनाथ की विरासत [ स्रोरियन्टल कोन्फरंस, ई० १९५                          | ₹ [ \$.       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| २. टीर्घतपस्वी महावीर [ माखवमयूर, ई० १६३३ ]                                            | २६            |
| ३. भगवान् महावीर का जीवन [ जैन सं. शं॰ मं॰ पत्रिका, ई॰ १९४७                            | 138           |
| 1                                                                                      | ે ૫૦          |
| प. जैन घर्म का प्राया [ इं.० १६४६ ]                                                    | ११६           |
| ६. जैन संस्कृति का दृदय [ विश्ववायी, ई॰ १६४२ ]                                         | 135           |
| ७. स्रनेकान्तवाद की मर्यादा [ स्रनेकान्त, ई॰ १६३० ]                                    | १४७           |
| <ul><li>प्रमेकान्तवाद [प्रमाणमीमांसा की प्रस्तावना, ई० १६३६]</li></ul>                 | १६१           |
| <ol> <li>श्रावश्यक किया [पंचप्रतिक्रमण की प्रस्तावना, ई॰ १६२१]</li> </ol>              | १७४           |
| १०. कर्मतत्त्व [ पंचम कर्मग्रन्थ का 'पूर्व कथन' ई० १६४१ ]                              | २०५           |
| ११. कर्मवाद [कर्मविपाक की प्रस्तावना, ई० १६१=]                                         | २१२           |
| १२. कर्मस्तव [द्वितीय कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना, ईं० १६१८]                              | २४५           |
| १३ बन्बस्वामित्व [तीसरे कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना, ई० १६१८]                             | रथ्र          |
| १४. वडशीतिक [चीये कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना, ई॰ १६२२]                                   | १५७           |
| १४. कुछ पारिभाषिक शब्द [ चौया कर्मप्रन्य, ई० १६२२ ]                                    | रह७           |
| वेश्या—२९७, पचेन्द्रिय—३००, संज्ञा—३०१,                                                | 160           |
|                                                                                        |               |
| न्नपर्यास—३०३, उपयोग का सहक्रमभाव—३०६,<br>एकेन्द्रिय में शुतज्ञान—३०⊏, योगमार्गया—३०८, |               |
| सम्यक्त-१११, श्रचद्धर्दर्शन-११६, श्रनाहारक-११८,                                        |               |
|                                                                                        |               |
| श्रविदर्शन-३२१, श्राहारक- ३२२, दृष्टिवाद-३२३,                                          |               |
| चचुर्दर्शन के साथ योग–३२८, केवतीसमुद्धात−३२६,                                          |               |
| काल — ३३१, मूलबन्घ हेतु — ३३४, उपशमक श्रीर                                             |               |
| च्यक का चारित्र — ३३५, भाव — ३३७                                                       |               |
| १६. दिगम्बर-श्वेताम्बर के समान-श्रसमान मन्तस्य [,,]                                    | <b>\$</b> 80  |
| १७. वार्मप्रन्थिको श्रीर सैद्धान्तिको के मतभेद [ ,, ,, ]                               | <b>\$88</b>   |
| रक् चौथा कर्मप्रत्य तथा पंचसंपह [,, ,,                                                 | <b>\$88</b>   |
| १६. जीये कर्मप्रन्थ के कुछ विशेष स्थल [ ,, , ,,                                        | <b>388</b>    |
| २०. 'प्रमायामीमांता' [प्रस्तावना, ई० १६३६]                                             | 388           |
| २१. शानबिन्दु परिचय [ ज्ञानबिन्दु की प्रस्तावना, 🕻 • १६४ • ]                           | \$ 0 <b>%</b> |

# [8]

| विचय                                                       | SE           |
|------------------------------------------------------------|--------------|
| २२. 'बैनतर्कभाषा' [ प्रस्तावनाः ち १९६६ ]                   | xxx          |
| २३, 'त्यायकुमुदचन्द्र' का श्रास्त्रसम्ब [ ई० १६३८ ]        | 863          |
| ₹Y. ,, [ €0 ₹EY? ]                                         | 4 <b>8</b> 8 |
| २५. 'श्रकक्षंक्रयन्थत्रय' [ का प्राक्कयन ६० १६३६ ]         | ¥0€          |
| २६. जैन साहित्य की प्रगति [ श्रोरियन्यत कोन्फरंस, १६५१ ]   | 8년호          |
| २७. विश्वशांतिवादी सम्मेखन श्रीर बैन परंपरा [ ६० १६४६ ]    | 405          |
| २८. जीव और पंचपरमेडी का स्वरूप [ पंचप्रतिक्रमण ई॰ १६२१ ]   | પ્રર         |
| २६. संथारा श्रीर श्रदिसा [ई० १६४३]                         | 438          |
| ३०. वेदसाम्य-वैषम्य [ ई० १६४५ ]                            | પ્રરૂહ       |
| ३१. गांधीजी की कैन धर्म को देन [ ई॰ १६४८ ]                 | 488          |
| ३२. सर्वज्ञस्य श्रीर उसका श्रर्थ [ई०१६४६]                  | ५५०          |
| ३३. 'न्यायावतारवार्तिकद्वत्ति' [ का त्रादिवास्य, ६० १६४६ ] | <b>५६</b> २  |
| स्ची                                                       | <b>५६७</b>   |

# प्रथम खराड

## मैं हिन्दी लिखने की ओर क्यों भुका ? 🛷

मैं नित्य की तरह एक दिन अपने काम में खगा ही था कि मेरे मित्र श्री, रितिभाई ने आकर मुक्त से इतना ही कहा कि आपको पुरस्कार के खिए श्री जेठा-बाख जोशी कहने आऐंगे, तो उसका अखीकार नहीं करना, इत्यादि । यह मुनकर मैं एकदम आह्चर्य में पड़ गया । आह्चर्य कई बातों का था । पुरस्कार मुक्ते किस बात के खिए १ फिर श्री जेठालाल जोशी से इसका क्या सम्बन्ध १ अभी; ऐसी कीन-सी बात है कि जिसके लिए मैं पसन्द किया गया १ फिर पुरस्कार, क्या होगा १ क्या कोई पुस्तक होगी या अत्य कुछ १ इत्यादि ।

आश्चर्य कुछ असे तक रहा। मैंने अपने मानसिक प्रश्नों के बारे में पूछ-ताछ भी नहीं की—यह सोचकर कि श्री जोशीजी को तो आने दो। जब बे मिले और उनसे पुरस्कार की भूमिका जान ली तब मैंने उसका स्वीकार तो किया, पर मन में तब से आज तक उत्तरोत्तर आश्चर्य की परम्परा श्रविकाषिक बढ़ती, ही रही है।

कई प्रश्न उठे । कुछ ये हैं-मैंने जो कुछ हिन्दी में खिखा उसकी जान-कारी वर्घा राष्ट्रभाषा प्रचार समिति को कैसे हुई ! क्या इस जानकारी के पीछे मेरे किसी विशेष परिचित का डाथ तो नहीं है ! समिति ने मेरे जिस्ते सब हिन्दी पुस्तक-पुस्तिका. जेल ब्रादि देले होंगे या कुछ ही ! उसे यह सब लेल-सामग्री कहाँ से कैसे मिली होगी जो मेरे पास तक नहीं है ? अञ्छा, यह सामग्री मिली भी हो तो वह पारितोषिक के पात्र है-इसका निर्माय किसने किया होगा ? निर्याय करने वाखों में क्या ऐसे व्यक्ति भी होंगे जिन्होंने मेरे सारे हिन्दी साहित्य को ध्यान से अयेति देखा भी होगा और उसके गुणान्दोषों पर स्वतन्त्र भाव से विचार भी किया होगा ? ऐसा तो हम्मा न होगा कि किसी एक प्रतिष्रित स्थक्त ने विफारिश की हो और इतर सम्यों ने बैसा बहुवा अन्य समितियों में होता है वैसे, एक या दूसरे कारण से उसे मान्य रख़ा हो ? आगर ऐसा हुआ हो तो सेरे जिए क्या उचित होगा कि मैं मात्र ग्रहिन्दी भाषा माषी होने के नाते इस पुरस्कार को स्वीकार करूँ ! न जाने ऐसे कितने ही प्रश्न मन में उठते रहे । ं अध्य दिनों के बाद भी जेठालाल जोशी मिले । फिर भी मोहनलाल सट्ट के हाथ भी वे मिले । मैंने उन्त प्रश्नों में से महत्व के भोड़े प्रश्न उनके सामने रखें ! मैं बनवान था कि कार्यकारियी समिति के सदस्य कितने, बीन-कीन बीर फिस कोटि के हैं ! भी जोशीजी और भी मट्टजी ने सदस्यों का कुछ परिचय कराया ! फिर तो उनकी योग्यता के बारे में सन्देह को स्थान ही न रहा ! फिर भी मन में एक कवाछ तो बार-बार उठता ही यहा कि निम्तन्देह सदस्य सुयोग्य हैं, पर क्या हतनी फ़रसत किसी को होगी कि वह मेरा विक्षा ध्यान से देख भी खें ? और यह भी सवाछ था कि मैंने वार्शनिक और खासकर सांक्यदायिक माने जानेवाते कई विक्यों पर यथाशिकत जो कुछ खिला है उसमें उन सुयोग्य ब्रष्टाओं को भी कैसे रस झाया होगा ? परन्तु वब मैंने सुना कि जोचकुर कॉलिज के मो. डॉ. सोमनाय गुप्त ने स्वना की और सब सदस्यों ने सर्वसम्मति से पारितोषिक देने का निर्णय किया तब मुके हतनी लखल्खी हुई कि अवश्य ही किसी-न-किसी सुयोग्य व्यक्ति ने पूरा नहीं तो महस्व का मेरा खिला डांग जसर पढ़ा है । हतना हो नहीं, बहिक उसने मध्यस्य दृष्टि से गुया-दोष का विचार मी किया है । ऐसी तसल्खी होते ही मैंने भी भड़ और भी जोशी दोनों के सामने पारितोषिक स्वीकार करने की अनुमति दे दी ।

पुरस्कार कोने न-सोने की भूमिका इतनी विस्तृत रूप से बिखने के पीछे मेरा खास उद्देश्य है। मैं सतत यह मानता आया हूँ कि पुरस्कार केवल गुवावचा की कसौटी पर ही दिया जाना चाहिए, और चाहता था कि इस आन्तरिक मान्यता का मैं किसी तरह अपवाद न वनूँ।

अब तो मैं आ हो गया हूँ और अपनी कहानी भी मैंने कह दी है। सिमिति पारितोषिक देकर अधिकारी पाठकों को यह स्वित करती है कि वे इस साहित्य को पहें और सोचें कि सिमित का निर्याप कहाँ तक ठीक है। मेरा चिच कहता है कि अगर अधिकारी हिन्दीश मेरे जिले निषयों को पहेंगे तो उनको समय य शक्ति करबाद होने की शिकायत करनी न पहेगी।

क्य में अपने असली क्यिय पर जाता हूँ। यहाँ मेरा मुख्य क्तास्य तो हकी इन्हें पर होना चाहिए कि मैं एक गुकराती, गुजराती में मी मालावाड़ी, तिस पर भी परतन्त्र; किर हिन्दी माथा में किसाने की कोर क्यों, कब कौर किस कारख से सुका ! संचेप में वों कहें कि हिन्दी में किखने की प्रेरणा का बीज क्या रहा !

मेरे सहचर और सहाव्यामी पं. जजनाल ग्रुक्त को उत्तर-प्रदेश के विश्वासी कान्य कुछ जासाय रहे, मेरे भित्र भी वे । इम दोनों ने संगर्भन को इलावता से, लासकर कोकभान्य को सवा मिसने के बाद की परिस्थित से, साथ ही कम करने का तब किया था । काठियाबाइ के सुप्रसिख बैन-तीर्थ पासीताला में एक बैन सुनि वे, विवका नाम था कम्मित्र कपूर विजवनी । इस दोनों मिलों के वह असामाकर भी रहे ! बक्त कार उन्त सुनियों ने स्वयास्त्रकी से बहा कि क्रम सुन्न

हो और स्वतन्त्र भी । अत्यय्व छत्तम-उत्यम कैन भन्यों का अञ्चाव करो वा सार कि लो कि मार्थ के नहीं वेस सकने के कारण विस्तने में तो समर्थ के नहीं कि तो समर्थ के नहीं कि तो समर्थ के नहीं कि तो से मार्थ के कि तो हैं। यीके से अक विद्या कि करते हैं। यीके से अक विद्या के कि तो के सकार वाद कि क्या में समय अपने अकार कार की कि ता कि तम मार कर नहीं कि ता के मार्थ के निवाद कारण कि क्या में समय कर समर्थ हो और उन्हें करता भी चाहिए। यह खवाव संकर्ध में परिण्त तो हुआ, पर आमे मरूच या कि कब और कैसे उसे असबी रूप दिया जाए ! मेरा हद संकर्ध तो दूसरा कोई जानता न या, पर वह मुके चुप कैठे रहने भी न देता था । एक बार अचानक एक पड़े जिसे गुजराती मित्र का गए। मुक से कहा कि दम पन्जीस प्राकृत गायाओं का अनुवाद चाहिए। मैं कैठ गमा और करीन सवा सबटे में कि बाला। वूसरा प्रसंग सम्मवतः बड़ीये में आंगा। याद नहीं कि वह असुवाद मेंने गुजराती में जिसवाया या दिन्दी में, पर तन से वह संकर्ध का बीच कांचुतित होने सागा और मन में पका विश्वास पैदा हुआ कि अध्यापम के असावा में विकास का मार्थ में पका विश्वास पैदा हुआ कि अध्यापम के असावा में विकास का मार्म कि रूप स्वात पैदा हुआ कि अध्यापम के असावा में विकास का साम भी कर सक्या।

मेरे कुछ मित्र और सहायक आगरा के निवाली थे। अलएव में हैं ॰ १६१६ के अन्त में आगरा कला गया। उघर तो हिन्ही भाषा में ही लिखना पड़ता था, पर जब मैंने देखा कि काशी में दस साल निवाने के बाद भी में हिन्ही को शुद्ध कम में जानता नहीं हूँ और किखना तो है उसी भाषा में, तब तुरन्त ही में नाशी बखा गया। यह समय या चम्पारन में गान्वीजी के सत्यामह करने का। गंगान्तट का एकान्त स्थान तो सामना की गुफा कैसा था, पर मेरे कार्य में कई बाधाई बी। में न शुद्ध पड़नेवाला, न सुके हिन्ही साहित्य का विशाल परिचय और व मेरे लिए अपेबित कन्य सामनों की सुल्लमता। पर आखिर को बल तो संकट्य का था ही। वो और जैसे सामन मिले उन्हों से बिन्दी माथा का नए सिरे से अध्ययन शुद्ध किया। अध्ययन करते समय मेंने बहुत ग्लानि महस्स्र की। खानि इसलिए कि में दस साल तक संस्कृत और तहत् अनेक विषयों को बिन्ही माथा में हो पड़ता था; किर भी मेरी हिन्ही माथा, अपने अपने विषय में असा-वारय पर हिन्ही की हिन्ही से हिन्ही साल, अपने अपने विषय में असा-वारय पर हिन्ही की हिन्ही से हिन्ही साल, अपने अपने विषय में असा-वारय पर हिन्ही की हिन्ही से हिन्ही साल पर हन्दी की हिन्ही को हिन्ही ने की हिन्ही बोल्ड के मेरे अनेक पूर्ण अध्याव ले कुछ भी आने वह त सबी थी। पर इस खानि ने और आ हिन्ही की हिन्ही से लेख हिन्ही ने की हिन्ही को कि से सिंह साल का सिंह की हिन्ही को सिंह की सिन्ही के सिंह की हिन्ही को सिंह की हिन्ही को सिंह की हिन्ही को सिंह की सिन्ही की सिंह की

'फिर तो मैंने किन्दी के कामतायसार शुर, रामधीबाब झादि के कई आकरण न्याब ते देखे / विन्दी साहित्य के 'सन्वमतिङ केलकों के अन्य, 'केस, पक

पत्रिकाएँ श्रादि भाषा की दृष्टि से देखने लगा। श्राचार्य महाबीर असाद दिवेटी के रघुवंश, माघ श्रादि के अनुवाद, श्रंग्रेजी के स्वाधीनता, शिद्धा श्रादि अनुवाद तो सने ही. पर तत्कालीन 'सरस्वती. मर्यादा, श्रम्यदय श्रादि श्रानेक सामविक पत्रों को भी कई दृष्टि से सनने लगा, पर उसमें मुख्य दृष्टि भाषा की रही। रोजमरी केवल ग्रन्के साहित्य को सन लेने से लिखने योग्य श्रावश्यक संस्कार पड नहीं सकते-यह प्रतीति तो थी ही । ग्रतएव साथ ही साथ हिन्दी में जिल्लामे का भी प्रयोग करता रहा। याद है कि मैंने सबसे पहले संस्कृत ग्रन्थ 'शानसार' पसन्द किया जो प्रसिद्ध तार्किक और दार्शनिक बहुशत विद्वान उ यशोविजयजी की पद्मबद्ध मनोरम ऋति है। मैं उस ऋति के ऋश्कों का भावा-नवाद करता. फिर विवेचन भी । परन्त मैं विशेष एकामता व अम से अनुवाद श्रादि लिखाकर जब उसे मेरे मित्र अजलालजी को दिखाता था तब श्राक्सर वह उसमें कुछ-न-कुछ त्रृटि बतलाते थे। वह विश्वष्ट हिन्दी-भाषी थे श्रीर श्रन्छा लिखते भी थे। उनकी बतलाई श्रृटि अवसर भाषा, शैली आदि के बारे में होती थी। निर्दिष्ट त्रिट को सनकर मैं कभी हतोत्साह हुआ ऐसा याद नहीं श्राता । पुनः प्रयत्न, पुनर्लेखन, पुनरवधान इस क्रम से उस बच्छराज घाट की गुफा जैसी कोठरी में करारे जाड़े और सब्त गरमी में भी करीब आठ मास बीते। अन्त में थोड़ा सन्तोष हुआ। फिर तो मूल उद्दिष्ट कार्य में ही लगा। वह कार्य था कर्मविषयक जैन प्रन्थों का हिन्दी में अनुवाद तथा विवेचन करना । उस साल के ब्रापाइ मास में पूना गया । निर्धारित काम तो साथ था ही, पर पूना की राजकीय, सामाजिक और विद्या विषयक हलचलों ने भी मुक्ते अपने लेखन कार्य में प्रोत्साहित किया । तिलक का गीतारहस्य, केलकर के निबन्ध, राजवाद के गीता-विवेचन आदि देखकर मन में हुआ कि जिन कर्मप्रन्थों का में श्चतुवाद विवेचन करता हैं उनकी प्रस्तावनाएँ मुक्ते तुलना एवं इतिहास की दृष्टि सें लिखनी चाहिए। फिर मुक्ते जैंचा कि श्रव श्रागरा ही उपयुक्त स्थान है। वहाँ पहुँच कर योग्य साथियों की तजवीज में लगा श्रीर झन्त में थोड़ी सफलता भी मिली। इष्ट प्रस्तावनाश्रों के लिए यथासम्भव विशाल दृष्टि से आवश्यक दार्शनिक संस्कृत-प्राकृत-पालि आदि वारूमय तो सुनता ही था, पर साथ में धुन थी हिन्दी भाषा के विशेष परिशीलन की।

इस धुन का चार साख का सम्बा इतिहास है, पर यहाँ तो मुक्ते इतना ही कहना है कि उन दिनों में सात छोटे-बड़े संस्कृत ग्रन्थ हिन्दी श्रनुवाद-विवेचन के साथ तैयार हुए और उनकी प्रस्तावनाएँ भी, सर्वांश में नहीं तो झरूपांश में, सन्तोषजनक सिखी गईं व बहुत-सा भागः छुपां भी। जो ग्रन्थ पूरे तैयार हुए के तो छुपे,पर बहुत सा ऐसा माग भी जिला गया को मेरी राय में विषय व निरूपचा की दृष्टि से गम्मीर था, पर पूरा हुआ नहीं था। मैं उस अपूरे मैटर को कहीं छोड़कर १६२१ की गरमी में अहमदाबाद चला आया।

गुजरात विद्यापीठ में इतर कार्यों के साथ जिलाता तो था, पर वहाँ मुख्य कार्य सम्पादन और अध्यापन का रहा। बीच बीच में जिलाता अवश्य था, पर गुजराती में अधिक और हिन्दी में केवल प्रसंगवशा। यद्यपि गुजरात में गुजराती में ही काम करता रहा फिर भी मुल तो हिन्दी माषा के संस्कारों की क्योर ही रहा। इसी से मैंने तक्वार्य आदि को हिन्दी में हो जिलाना जारी रखा।

गुजरात में, तिसमें भी गुजरात विद्यापीठ श्रीर गान्धीजी के सान्निध्य में रहना यह प्राचीन भाषा में कहें तो पुरायलस्य प्रसंग था। वहाँ जो विविध विवय के पारगामी विद्वानों का दल जमा था उससे मेरे लेखन-कार्य में मुक्ते बहुत-कुछ्क प्रेरणा मिली। एक संस्कार तो यह हव हुआ कि जो लिखना वह चालू बोलाचाल की भाषा में, चाहे वह गुजराती हो या हिन्दी। संस्कृत जैसी शास्त्रीय भाषा में लिखना हो तो भी साथ ही उसका भाव चालू भाषा में रखना चाहिये। इसका फल भी श्रन्छा अनुभूत हुआ।

श्रहमदाबाद श्रीर गुजरात में बारह वर्ष बीते । फिर ई० १६३३ से काशी में रहने का प्रसंग श्राया । श्रुरू में दो साल तो खास लिखाने में न बीते, पर १६३५ से नया युग श्रुरू हुआ । पं० श्री दलसुख मालविष्या, जो श्रभी हिन्दू चूनिवर्सिटी के श्रीरिएरटल कालेज में जैनदर्शन के विशिष्ट श्रम्यापक हैं, १६३६ में काशी श्राये । पुनः हिन्दी में लेखन-पश्च की भूमिका तैयार होने लगी । प्रमाण्मीमांसा, शानबिन्दु, जैनतर्क भाषा, तस्वीपन्तवसिंह, हेतुबिन्दु जैसे संस्कृत प्रम्थी का सम्पादन कार्य सामने था, पर विचार हुआ कि इसके साथ दार्शनिक विविध सुद्दों पर तुलनात्मक व ऐतिहासिक हिन्द से टिप्पणियाँ लिखी जाएँ । प्रस्तावना श्राद भी उसी विशाल हिन्दों में ।

यद्यपि मेरे कई मित्र तथा गुरुजन, जो मुख्यतथा संस्कृत-मक्त थे, मुक्ते सलाह देते थे कि संस्कृत में ही लिखो। इससे विद्रत्परिषद् में प्रतिष्ठा बढ़ेगी। मैं चाहता तो अवश्य ही संस्कृत में और शायद सुचाह सरल संस्कृत लिखता, पर मेरे भाषा में लिखने के संस्कार ने मुक्ते बिलकुल स्थिर रखा। तभी से सोचता हूँ तो लगता है कि हिन्दी भाषा में लिखा यह अच्छा हुआ। यदि संस्कृत में लिखता तो भी उससे आलिर को पढ़ने वाले अपनी-अपनी भाषा में ही सार शहया करते। ऐसी स्थित में हिन्दी भाषा में लिखे विषय को पढ़नेवाले बहुत आसानी से समक्त सहते हैं। मैंने सोचा कि कुछ बंगाली और कुछ

वादियात्य ऐसे हो सकते हैं जो हिन्दी को नरावर नहीं जानते, पर जब हिन्दी भाषा राष्ट्रीय, व्यापक व सरल है तब वे सीत भी, द्वागर पुस्तक उपादेय है तो, व्यवस्य सोचेंगे क्रीर जिकासा हुई तो इस निमित्त हिन्दी समक्षने का प्रयस्त भी करेंगे व राष्ट्रभाषा के प्रचार की गति भी नहावेंगे। क्रस्तु,

काशी में था तो कमी-कभी मित्रों ने सलाह दी थी कि मैं अपने ग्रन्थों की मंगबामसाद पारितोषिक के लिए समिति के सम्मुख उपस्थित कहाँ, पर मैं कंगी मन से भी इस प्रक्षोभन में न पड़ा। यह सोचकर कि को लिखा है वह झगर उस-उस विषय के सनिष्वातों को योग्य व उपयोगी कैंचेगा तो वह वस्त पारि-नोषिक से भी अधिक मूल्यवान् है; फिर पारितोषिक की आशा में मन को विच-लित क्यों करना ? श्रीर भी जो कुछ प्राक्तथन श्रादि लिखना पहता था वह काशी में तो प्रायः हिन्दी में ही जिखता था. पर ई० १६४४ की जनवरी में वम्बई श्रीर उसके बाद १६४७ में श्रहमदाबाद श्राया तब से श्राज तक हिन्दी भाषा में बिखने के विचार का संस्कार शिथिल नहीं हुआ है। यद्यपि गुजरात में अधिक-तर गुजराती में ही प्रवृत्ति चलती है, तो भी राष्ट्रीय-भाषा के नाते व पहले के हड़ संस्कार के कारण हिन्दी भाषा में लिखता हूँ तब विशेष सन्तोष होता है। इससे गुजरात में रहते हुए भी जुदै-जुदै विषयों पर थोड़ा बहुत कुछ-न-कुछ हिन्दी में खिखता ही रहता हूँ। मैं इस रुचिकर या अवचिकर रामकहानी को न लिखने में समय बिताता और न सभा का समय उसे सनामे में ही लेता. अगर इसके पीछे मेरा कोई खास आशय न होता । मेरा मुख्य और मौतिक अभिप्राय यह है कि मनुष्य जब कोई संकल्प कर लेता है और अगर वह संकल्प हद तथा विचारपूत हुन्ना तो उसके द्वारा वह म्रन्त में सफल म्रवश्य होता है। दूसरी बात जो मुक्ते स्कती है वह यह कि श्रध्ययन-मनन-लेखन श्रादि व्यवसाय का मुख्य प्रेरक बल केवल अन्तर्विकास और आरम-सन्तोष ही होना चाहिये। ख्याति. ऋर्यकाम, दूसरों को सुवारना इत्यादि वातों का स्थान विद्योपासक के खिए गीया है। खेती मुख्य रूप से अन्न के लिए है; दुष-भूसा आदि अन्न के साथ प्रान्धिंगिक हैं।

में गुजरातीभाषी होने के नाते गुजराती भाषा के साहित्य के प्रकर्ष का पद्मपाती रहा हूँ और हूँ, पर इससे राष्ट्र-माषा के प्रति मेरे हिष्टकोण में कमी कोई अन्तर न पद्मा, न आज भी है। प्रखुत मैंने देखा है कि ये प्रान्तीय भाषाएँ परस्पर सहोदर भगिनियाँ हैं। कोई एक दूसरी के उत्कर्ष के सिवाय अपना-अपना पूरा और सर्वांगीय उत्कर्ष साथ ही नहीं सक्सी। प्रान्तीय माषा-मगिनियों कें मी राष्ट्र-भाषा का कई कारयों से विशिष्ट स्थान है। इस स्थान की प्रक्रिष्ठा

कायस रखने आरि बढ़ाने के लिए, हिन्दी के सुलेखकों और विचारकों के उत्पर गम्मीर जिम्मेदारी भी है।

संक्रिक्त और भीरू मनोवृत्तिवाले प्रान्तीय भाषा के पद्धपातियों के कारण कुछ गलतफहमी पैदा होती है तो दसरी भ्रोर आवेशयुक्त और धमरही हिन्दी के कुछ समर्थकों के कारण भी कुछ गलतफहिमयाँ फैल जाती हैं। फलस्वरूप ऐसा बातावरण भी तैयार हो जाता है कि मानो प्रान्तीय भाषाझों व राष्ट-भाषा में परस्पर प्रतिस्पद्धीं हो । इसका श्रासर सरकारी तन्त्र में भी देखा जाता है । परन्त मैं निश्चित रूप से मानता हैं कि प्रान्तीय भाषाश्चों श्रौर राष्ट्र-भाषा के बीच कोई विरोध नहीं श्रीर न होना चाहिये। प्रान्तीय भाषात्रों की प्रवृत्ति व कार्यक्षेत्र मुख्य रूप से प्रान्तीय सर्वा गीण शिद्धा, प्रान्तीय सामाजिक, आर्थिक व राजकीय-व्यवहार ऋदि तक सीमित है: जब कि राष्ट्र-भाषा का प्रवृत्तिचेत्र अन्तरपान्तीय यावत व्यवहारों तक फैला है। इसलिये राष्टीयता के नाते हरएक शिचित कहलाने वाले प्रान्तीय व्यक्ति को राष्ट्रभाषा का जानना उचित भी है श्रीर लाभदायक भी। इसी तरह जिनकी मातभाषा हिन्दी है वे भी शिवित तथा संस्कारी कोटि में तभी गिने जा सकते हैं जब वे प्रान्तीय भाषाओं से अधिकाधिक परिचित हों। शिचा देना या लेना. विचार करना व उसे श्रभिव्यक्त करना इत्यादि सब काम मातभाषा में विशेष श्रासानी से होता है श्रीर इस कारण उसमें मौतिकता भी सम्भव है। जब कोई प्रान्तीय भाषा-भाषी ऋपनी सहज मात्रभाषा में मौलिक व विशिष्ट रूप से लिखेगा तब उसका लाभ राष्ट्र-भाषा को अवश्य मिलेगा। अनेक प्रान्तीय भाषाओं के ऐसे लेखकों के सर्जन अपने-अपने प्रान्त के अलावा राष्ट्रमर के लिए मेंट बन जाते हैं। कविवर टैगोर ने बंगाली में लिखा, पर राष्ट्र-भर के लिए वह ऋपेंग साबित हम्मा। गान्बीजी गुजराती में लिखते थे तो भी इतर भाषात्रों के उपरान्त राष्ट्र-भाषा में भी श्रवतीर्ण होता था। सब्चा बक्ष प्रतिभाजनित मौलिक विचार व लेखन में है, फिर वह किसी भी भाषा में श्रमिव्यक्त क्यों न हम्रा हो। उसे बिना श्रपनाय बुद्धिजीवी मनुष्य सन्तष्ट रह ही नहीं सकता । श्रतएव मेरी राय में प्रान्तीय भाषा-भाषियों को हिन्दी भाषा के प्रचार को आक्रमण समक्षते की या शंका-दृष्टि से देखने की कोई जरूरत नहीं। वे अपनी-अपनी भाषा में अपनी शक्ति विशेष-रूप से दरसायेंगे तो उनका सर्जन अन्त में राष्ट्रभाषा को एक देन ही साबित होगा। इसी तरह राष्ट्रभाषा के ऋति उत्साही पर ऋदीर्घरशीं लेखकों व वक्ताओं से भी मेरा नम्र निवेदन है कि वे अपने लेखन व भाषरा में ऐसी कोई बात न कहें जिससे अन्य प्रान्तों में हिन्दी के बाकमण का भाव पैदा हो। उत्साही व समस्रदार प्रचारकों का

विनम्न कार्य तो यह होना चाहिए कि वे राष्ट्रीय माषा के साहित्य की गुणवता बढ़ाने की श्रोर ही दत्तचित्त रहें श्रीर खुद यथाशक्ति प्रान्तीय भाषाश्रों का श्राच्य-यन भी करें, उनमें से सारप्राही भाग हिन्दी में श्रवतीय करें तथा प्रान्तीय भाषाश्रों के सुलेखकों के साथ ऐसे घुलिमिल जाएँ जिससे सब को उनके प्रति श्रादयीय श्रतिथि का भाव पैदा हो।

श्रंग्रेजी भाषा का वर्षस्व भले ही राजकीय सत्ता के कारण पहले पहले पहले पुरू हुआ, पर श्राज जो उसके प्रति श्रिति श्रित श्रीर श्रीर श्रादर-ममता का भाव है वह तो उसकी श्रिनेकांगी गुणवत्ता के कारण ही। श्राज भारत के जपर श्रंग्रेजी भाषा का बोक्त थोपने वाली कोई परकीय सत्ता नहीं है, फिर भी हम उसके विशिष्ट सामध्यं से उसके ऐच्छिक भक्त बन जाते हैं, तब हमारा फर्ज हो जाता है कि हम राष्ट्रभाषा के पद्मपाती श्रीर प्रचारक राष्ट्रभाषा में ऐसी गुण-मयी मोहिनी लाने का प्रयत्न करें जिससे उसका श्रादर सहज भाव से सार्वत्रिक हो। हिन्दी भाषा के प्रचार के लिए जितने साधन-सुभीते श्राज प्राप्त हैं उतने पहले कभी न थे। श्रव जरूरत है तो हस बात की है कि हिन्दी भाषा के साहित्य का प्रत्येक श्रंग पूर्ण रूप से विकसित करने की श्रोर प्रवृत्ति की जाए।

जर्मन, फ्रेंच, श्रंग्रेज, श्रादि श्रनेक पाश्चारय विद्वानों ने भारतीय भाषाश्चों, दर्शनों, शास्त्रों, परम्पराश्चों श्रीर शिल्प स्थापत्य श्रादि के बारे में पिछले सी-स्वा सी वर्ष में इतना श्रिषक श्रीर गवेषणापूर्ण लिखा है कि इसके महत्त्वपूर्ण भाग को बिना जाने इम श्रपने उच्चतम साहित्य की भूमिका ही नहीं तैयार कर सकते। इस दृष्टि से कहना हो तो कहा जा सकता है कि राष्ट्र-भाषा के साहित्य विषयक सब श्रंग-प्रत्यंगों का श्रयतन विकास सिद्ध करने के लिए एक ऐसी श्रकादमी श्रावश्यक है कि जिसमें उस विषय के पारदर्शी विद्वान् व लेखक समय-समय पर एकत्र हो श्रीर श्रन्य श्रिषकारी व्यक्तियों को श्रपने-श्रपने विषय में मार्गदर्शन करें जिससे नई पीढ़ी श्रीर भी समर्थतर पैदा हो।

वेट, ब्राह्मण, आरयपक, उपनिषद्, पिटक, आगम, अवेस्ता आदि से लेकर आधुनिक भारतीय विविध विषयक कृतियों पर पाश्चात्य भाषाओं में इतना अधिक और कभी कभी इतना स्क्ष्म व मौलिक लिखा गया है कि इम उसका पूरा उपयोग किए बिना हिन्दी वाङ्मय की राष्ट्रीय व अन्तर्राष्ट्रीय प्रतिष्ठा वड़ा ही नहीं सकते।

में यहाँ कोई समालोचना करने या उपदेश देने के लिए उपस्थित नहीं हुआ हूँ, पर अपने काम को करते हुए मुक्ते जो अनुभव हुआ, जो विचार आया वह श्रगर नम्न-भाव से सूचित न करूँ तो मैं साहित्य का, खास कर हिन्दी साहित्य का उपासक ही कैसे कहला सकता हूँ ?

जब में अंग्रेजी के अत्यल्प परिचय के द्वारा भी मेक्समूलर, थीबो, गावें, जिकोशी, विन्तर्नित्ज, शेरबात्सकी आदि की तपस्या को अल्पांश में भी जान सका और समान विषय के नवीनतम हिन्दी लेखकों की उन मनीषियों की साधना के साथ तुलना की तो सुके लगा कि अगर मेरी उम्र व शक्ति होती या पहले ही से इस दिशा में सुके कुछ प्रयस्न करने का सुकता तो अवश्य ही मैं अपने विषय में कुछ और अधिक मौलिकता ला सकता। पर मैं थोड़ा भी निराश नहीं हूँ। मैं व्यक्तिमात्र में कार्य की इतिश्री माननेवाला नहीं। व्यक्ति तो समिष्ट का एक अंग है। उसका सोचा-विचारा और किया काम अगर सत्संकल्प-मूलक है तो वह समिष्ट के और नई पीढ़ी के द्वारा सिद्ध हुए बिना रह ही नहीं सकता।

भारत का भाग्य बहुत आशापूर्ण है। जो भारत गान्वीजी, विनोबाजी और नेहरू को पैदाकर सत्य, अहिंसा की सच्ची प्रतिष्ठा स्थापित कर सकता है वह अवश्य ही अपनी निवैत्तताओं को आड़िफूड़ कर फेंक देगा। मैं आशा करूँगा कि आप मेरे इस कथन को अतिवादी न समर्के।

मैं राष्ट्रभाषा प्रचार समिति वर्षों का आभारी हूँ जिसने एक ऐसे व्यक्ति की, जिसने कभी अपनी कृतियों को पुरस्कृत होने की स्वप्न में भी आशा न की थी, कोने में पढ़ी कृतियों को ढूँक निकाला। 'महातमा गान्धी पुरकार' की योजना इसिलए सराहनीय है कि उससे आहिन्दीभाषी होनहार लेखकों को उजत्तेन मिलता है। सुक्त जैसा व्यक्ति तो शायद बाहरी उत्तेजन के सिवाय भी भीतरी प्रराणावश विना कुछ-न कुछ लिखे शान्त रह ही नहीं सकता, पर नई पीढी का प्रश्न निराला है। अवश्य ही इस पुरस्कार से वह पीढी प्रमावित होगी।

१. राष्ट्रभाषा प्रचार समिति के जयपुर ऋषिवेशन में 'महात्मागांची पुरस्कार' की प्राप्ति के ऋवसर पर ता० १८-१०-५६ को दिया गया भाषण्—सं०

धर्म और समाज

### धर्मका बीज झौर उसका विकास

लाई मोर्लेने कहा है कि धर्मकी लगभग १०००० ब्याख्याएँ की गई हैं. फिर भी उनमें सब धर्मोंका समावेश नहीं होता । श्राखिर बौद्ध, जैन श्रादि धर्म उन व्याख्याश्चोंके बाहर ही रह जाते हैं। विचार करनेसे जान पहता है कि सभी व्याख्याकार किसी न किसी पंथका अवलम्बन करके व्याख्या करते 🖁। जो व्याख्याकार करान श्रीर मुहम्मदको व्याख्यामें समावेश करना चाहेगा उसकी व्याख्या कितनी ही उदार क्यों न हो, ऋन्य धर्म-पंथ उससे बाहर रह जाएँगे। जो व्याख्याकार बाइबिल श्रीर क्राइस्टका समावेश करना चाहेगा, या जो वेद. पुराग श्रादिको शामिल करेगा उसकी व्याख्याका भी यही हाल होगा । सेश्वरवादी निरीश्वर धर्मका समावेश नहीं कर सकता श्रीर निरीश्वरवादी सेश्वर धर्मका । ऐसी दशामें सारी व्याख्याएँ ऋधूरी साबित हों, तो कोई ऋचरज नहीं । तब प्रश्न यह है कि क्या शब्दोंके द्वारा धर्मका स्वरूप पहचानना संभव ही नहीं ? इसका उत्तर 'हाँ' और 'ना' दोनोंमें है। 'ना' इस अर्थमें कि जीवनमें धर्मका स्वतः उदय इए बिना शब्दोंके द्वारा उसका स्पष्ट भान होना संभव नहीं और 'हाँ' इस अर्थमें कि शब्दोंसे प्रतीति अवस्य होगी. पर वह श्रनुभव जैसी स्पष्ट नहीं हो सकती। उसका स्थान श्रनुभवकी श्रपेचा गौगा ही रहेगा श्रतएव. यहाँ धर्मके स्वरूपके बारेमें जो कुछ कहना है वह किसीपान्यिक दृष्टिका अवलंबन करके नहीं कहा जाएगा जिससे अन्य धर्मपंथोंका समावेश ही न हो सके। यहाँ जो कुछ कहा जाएगा वह प्रत्येक समभ्रदार व्यक्तिके श्रनुभवमें श्रानेवाली हकीकतके श्राधारपर ही कहा जाएगा जिससे वह हर एक पंथकी परिभाषामें घट सके श्रौर किसीका बहिर्भाव न हो । जब वर्षान शाब्दिक है तब यह दावा तो किया ही नहीं जा सकता कि वह अन्भव जैसा स्पष्ट भी होगा ।

पूर्व-मीमांवामें 'श्रयातो धर्मीजशाक्षा' सूत्रसे धर्मके स्वरूपका विचार प्रारंभ किया है कि धर्मका स्वरूप क्या है ? तो उत्तर-मीमांवामें 'श्रयातो ब्रह्म-जिश्चाता' सूत्रसे जगत्के मूलतत्त्वके स्वरूपका विचार प्रारम्भ किया है। पहलेमें श्राचारका श्रीर दूसमें तत्त्वका विचार प्रस्तुत है। इसी तरह श्राधुनिक प्रश्न यह है कि धर्मका बीज क्या है, श्रीर उसका प्रारंभिक स्वरूप क्या है? इस सभी श्रमुभव करते हैं कि हममें जिजीविषा है। जिजीविषा केयल मनुष्य,

पशु-पची तक ही सीमित नहीं है, वह तो सूदमातिसूदम कीट, पतंग और बेक्टेरिया जैसे जंतुश्रोंमें भी है। जिजीविषाके गर्भमें ही सुखकी शात, श्रशात श्रभिलाषा श्रमिवार्यरूपसे निहित है। जहाँ सुखकी श्रभिलाषा है, वहाँ प्रति-कूल वेदना या दु:खसे बचनेकी बृत्ति भी श्रवश्य रहती है। इस जिजीविषा, सुखाभिलाषा श्रीर दु:खके प्रतिकारकी इच्छामें ही धर्मका बीज निहित है।

कोई होटा या बड़ा प्राग्रधारी अनेले अपने आपमें जीना चाहे तो जी नहीं सकता श्रीर वैसा जीवन बिता भी नहीं सकता। वह श्रपने छोटे-बड़े सजातीय दलका आश्रय लिये बिना चैन नहीं पाता । जैसे वह अपने दलमें रहकर उसके श्राश्रयसे सलानभव करता है वैसे ही यथावसर श्रपने बलकी ग्रन्य व्यक्तियोंको यथासंभव मदद देकर भी सखानभव करता है। यह वस्तु-हियति चींटी, भौरे श्रीर दीमक जैसे चद्र जन्तुश्रोंके वैश्वानिक श्रन्वेषकोंने विस्तारसे दरसाई है। इतने दर न जानेवाले सामान्य निरीचक भी पिचयों श्रीर बन्दर जैसे पाणियों में देख सकते हैं कि तोता, मैना, कौश्रा श्रादि पद्मी केवल अपनी संततिके ही नहीं बल्कि अपने सजातीय दलके संकटके समय भी उसके निवारणार्थं मरणांत प्रयत्न करते हैं श्रौर श्रपने दलका आश्रय किस तरह पसंद करते हैं। श्राप किसी बन्दरके बच्चे को पकडिए. फिर देखिए कि केवल उसकी माँ ही नहीं. उस दलके छोटे-बड़े सभी बन्दर उसे बचानेका प्रयत्न करते हैं। इसी तरह पकड़ा जानेवाला बच्चा केवल श्रपनी माँकी ही नहीं श्रन्य बन्दरोंकी श्रोर भी बचावके लिए देखता है। पश-पत्तियोंकी यह रोजमरीकी घटना है तो अतिपरिचित श्रीर बहुत मामूली-सी, पर इसमें प्रक सत्य सन्दम्हपसे निहित है ।

वह सत्य यह है कि किसी प्राण्यारीकी जिजीविया उसके जीवनसे स्रलग नहीं हो सकती स्रीर जिजीवियाकी तृप्ति तमी हो सकती है, जब प्राण्यापी स्रपने छोटे-बड़े दलमें रहकर उसकी मदद लें स्रीर मदद करें। जिजीवियाके साथ स्निवार्य रूपसे संकलित इस सजातीय दलसे मदद लेनेके भावमें ही धर्मका बीज निहित है। स्रगर समुदायमें रहे विना स्रीर उससे मदद लिए बिना जीवनधारी प्राश्चीकी जीवनेच्छा तृप्त होती, तो धर्मका प्रादुर्भाव संभव ही न था। इस दृष्टिसे देखनेपर कोई सन्देह नहीं रहता कि धर्मका बीज हमारी जिजीविषामें है स्रीर वह जीवन-विकासकी प्राथमिकसे प्राथमिक स्थितिमें भी मौजूद है. जाहे वह स्रजान या स्रव्यक्त स्थवस्था ही क्यों न हो।

हरिया जैसे कोमल स्वभावके ही नहीं बल्कि जंगली भैंगी तथा गैयडों जैसे कठोर स्वभावके पशुक्रोंमें भी देखा जाता है कि वे सब अपना-अपना दल बाँचकर रहते और जीते हैं। इसे इस चार्ड आनुवंशिक संस्कार मानें वार्ड पूर्वजन्मोपार्जित, पर विकलित मनुष्य-जातिमें भी यह सामुदायिक दृत्ति आनि-वार्य रूपसे देखी जाती है। जब पुरातन मनुष्य जंगली अवस्थामें या तब और जब आजका मनुष्य स्थापा जाता है तब भी, यह सामुदायिक दृत्ति एक-सी अखएड देखी जाती है। हाँ, इतना एक अवश्य है कि जीवन-विकासकी अमुक भूमिका तक सामुदायिक दृत्ति उतनी समान नहीं होती जितनी कि विकलित बुद्धिशील गिने जानेवाले मनुष्यमें है। इस अभान या अरपष्ट मानवाली सामुदायिक दृत्तिको प्रावाहिक या अधिक दृत्ति वह सकते हैं। पर यही दृत्ति धर्म-वीजका आअय है, इसमें कोई सन्देह नहीं। इस धर्म-वीजका सामान्य और संचित्त स्वरूप यही है कि वैयक्तिक और सामुदायिक जीवनके लिए जो अनुकूल हो उसे करना और जो प्रतिकृत्त हो उसे टालना या उससे बचना।

जब हम विकसित मानव जातिके इतिहास-पटपर म्राते हैं तब देखते हैं कि केवल माता-पिताके छहारे बदने भीर पलनेवाला तथा कुटुम्बके वातावरण्ये पुष्ट होनेवाला वश्वा जैसे-जैसे बड़ा होता जाता है भीर टसकी समक्ष जैसे-जैसे बड़ा होता जाता है भीर टसकी समक्ष जैसे-जैसे वदती जाती है वैसे-वैसे उसका ममल्व भीर श्रारमीय भाव माता-पिता तथा कुटुम्बके वर्तुलसे श्रीर भी श्रागे विस्तृत होता जाता है। वह शुक्से श्रपने छोटे गाँवको ही देश मान लेता है। फिर कमशः श्रपने राष्ट्रको देश मानता है श्रीर किसी-किसीकी समक्ष हतनी श्रीपक व्यापक होती है कि उसका ममल्व या श्रात्मीयमाव किसी एक राष्ट्र या जातिकी सीमामें बद न रहकर समम्मानव-जाति ही नहीं बल्कि समग्र प्राय्यी-वर्गतक फैल जाता है। ममल्व या श्रात्मीय-भावका एक नाम मोह है और दूसरा प्रेम। जितने परिमाय्यमें ममल्व या श्रात्मीय-भावका एक नाम मोह है और दूसरा प्रेम। जितने परिमाय्यमें ममल्व सीमावद्ध श्रीपक, उतने परिमाय्यमें वह मोह है और जितने परिमाय्यमें निस्सीम या सीमाग्रक है उतने परिमाय्यमें वह मोह है और जितने परिमाय्यमें निस्सीम या सीमाग्रक है उतने परिमाय्यमें वह मोह है अपेत जितने परिमायमें है और प्रेममें भी। श्रन्तर इतना ही है कि मोहकी दशामें विद्यान धर्मका बीज तो कभी-कभी विकृत होकर श्रथमंका रूप धारया कर लेता है जब कि प्रेम की दशामें वह धर्मके शुद्ध स्वरूपको टी प्रकट करता है।

मनुष्य-जातिमें ऐसी विकास शक्ति है कि वह प्रेम-धर्मकी और प्रगति कर सकती है। उसका यह विकास-बल एक ऐसी वस्तु है जो कभी-कभी विकृत होकर उसे यहाँ तक उत्तरी दिशामें खींचता है कि वह पशुसे भी निकृष्ट मालूम होती है। यही कारण है कि मानव-जातिमें देवासुर-वृत्तिका इन्द्र देखा जाता है। तो भी एक बात निश्चित है कि जब कभी धर्मवृत्तिका अधिकसे अधिक

या पूर्णं उदय देखा गया है या संभव हुन्ना है तो वह मनुष्यकी न्नात्मामें ही।

देश, काल, जाति, भाषा, वेश, ब्राचार ब्रादिकी धीमाश्रोमें श्रौर धीमाब्रोसे परे भी सञ्चे धर्मकी दृत्ति अपना काम करती है। वही काम धर्म-बीजका
पूर्ण विकास है। इसी विकासको लच्यमें रखकर एक ऋषिने कहा कि 'कुर्वकेवेह कर्माणि जिजीविषेत् शतं समाः' अर्थात् जीना चाहते हो तो कर्तव्य कर्म
करते ही करते जियो। कर्तव्य कर्मकी संचेशमें व्याख्या यह है कि
''तेन त्यक्तेन मुझीथाः मा ग्रधः कस्यचित् धनम्' अर्थात् दुम मोग करो
पर बिना त्यागके नहीं और किसीके सुख या सुखके साधनको लूटनेकी
हत्ति न रखो। सबका सारांश यही है कि जो सामुदायिक हित जन्मसिद्ध है
उसका बुद्धि और विवेकपूर्वक अधिकाधिक ऐसा विकास किया जाए
कि वह सबके हितमें परिण्यत हो। यही धर्म-बीजका मानव-जातिमें संभिवत
विकास है।

अपर जो वस्तु संद्वेपमें स्चित की गई है, उसीको इम दूसरे प्रकारसे अर्थात् तस्यचिन्तनके ऐतिहासिक विकास-क्रमकी दृष्टिसे भी सीच सकते हैं। यह निर्विवाद तथ्य है कि सूच्मातिसूच्म जन्तु स्रोंसे लेकर बड़ेसे बड़े पश-पची जैसे प्राणियातकमें जो जिजीविषामूलक अमरत्वकी वृत्ति है, वह दैहिक या शारीरिक जीवन तक ही सीमित है। मनुष्येतर प्राणी सदा जीवित रहना चाहते हैं पर उनकी दृष्टि या चाह वर्तमान दैहिक जीवनके आगे नहीं जाती । वे आगे या पीकेके जीवनके बारेमें कुछ सोच ही नहीं सकते । पर जहाँ मनुष्यत्वका प्रारंभ हमा वहाँ से इस वृत्तिमें सीमा-मेद हो जाता है। प्राथमिक मनुष्य-दृष्टि चाहे जैसी रही हो या अब भी है. तो भी मनुष्य-जातिमें हजारों वर्षके पूर्व एक ऐसा समय भाषा जब उसने वर्तमान दैहिक जीवनसे भागे दृष्टि दौडाई । मन्ष्य वर्तमान दैहिक श्रमरत्वसे संतुष्ट न रहा, उसने मरणोत्तर जिजीविधामलक श्रमरत्वकी भावनाको चित्तमें स्थान दिया श्रौर उसीको सिद्ध करनेके लिए वह नाना प्रकारके उपायोंका अनुष्ठान करने लगा । इसीमेंसे बलिदान, यह, व्रत-नियम, तप, ध्यान, ईश्वर-मक्ति, तीर्थ-सेवन, दान आदि विविध धर्म मार्गोंका निर्माण तथा विकास हम्रा । यहाँ हमें समभाना चाहिए कि मनुष्यकी हिष्ट वर्तमान जन्मसे आगे भी सदा जीवित रहनेकी इच्छासे किसी न किसी उपायका श्राभय लेती रही है। पर उन उपायोंमें पेसा कोई नहीं है जो सामुदायिक इति या समुदायिक भावनाके सिवाय पूर्ण सिद्ध हो सके । यह स्त्रीर दानकी तो बात ही क्या. एकांत सापेख माना जानेवाला ध्यानमार्ग भी प्राव्हितको क्रिमी

श्रन्यकी मददके बिना नहीं निभ सकता या ध्यान-सिद्ध व्यक्ति किसी श्रन्यमें श्रपने एकत्र किये हुए संस्कार डाले बिना तृप्तभी नहीं हो सकता। केवल दैहिक जीवनमें दैहिक सामुदायिक दृत्ति श्रावश्यक है, तो मानसिक जीवनमें भी दैहिकके श्रलाया मानसिक सामुदायिक दृत्ति श्रपेक्वित है।

जब मनुष्यकी दृष्टि पारलौकिक स्वर्गीय दीर्घ-जीवनसे तृप्त न इई श्रीर उसने एक कदम आगे सोचा कि ऐसा भी जीवन है जो विदेह अमरत्व-पूर्ण है, तो उसने इस अमरत्वकी सिद्धिके लिए भी प्रयत्न शुरू किया ! पुराने उपायोंके श्रुतिरिक्त नये उपाय भी उसने सोचे । सबका ध्येय एकमात्र श्रुशारीर श्रम-रख रहा । मनुष्य श्रभी तक मुख्यतया वयक्तिक श्रमस्वके वारेमें सोचता था. पर उस समय भी उसकी दृष्टि सामदायिक वृत्तिसे मुक्त न थी। जो मुक्त होना चाहता था. या मुक्त हुआ माना जाता था. वह भी अपनी श्रेणीमें श्रम्य मुक्तोंकी वृद्धिके लिए सतत प्रयत्नशील रहता था । श्रर्थात मक्त व्यक्ति भी श्रपने जैसे मुक्तोंका समुदाय निर्माण करनेकी वृत्तिसे मुक्त न था। इसीलिए मुक्त व्यक्ति श्रपना सारा जीवन श्रन्योंको मुक्त बनानेकी श्रोर लगा देता था। यही पृत्ति सामदायिक है और इसीमें महायानकी या सर्व-मक्तिकी भावना निहित है। यही कारण है कि आगे जाकर मुक्तिका अर्थ यह होने लगा कि जब तक एक भी प्राणी दु: खित हो या वासनावद हो. तब तक किसी अने लेकी मुक्तिका कोई पूरा श्रर्थ नहीं है । यहाँ हमें इतना ही देखना है कि वर्तमान दैहिक जिजीविषासे श्रागे श्रमरत्वकी भावनाने कितना ही प्रयाण क्यों न किया हो, पर वैयक्तिक जीवनका परस्पर संबन्ध कभी विच्छित्र नहीं होता ।

अप तत्विस्तनके इतिहासमें वैयक्तिक जीवन-भेदके स्थानमें या उसके साथ-साथ अल्लयड जीवनकी या अल्लयड ब्रह्मकी भावना स्थान पाती है। ऐसा माना जाने लगा कि वैयक्तिक जीवन भिन्न भिन्न भले ही दिखाई दे, तो भी वास्तवमें कीट-पतंगसे मनुष्य तक सब जीवनधारियों अौर निर्जीव मानीजाने-वाली सृष्टिमें भी एक ही जीवन व्यक्त-अव्यक्त रूपसे विद्यमान है, जो केवल ब्रह्म कहलाता है। इस दृष्टिमें तो वास्तवमें कोई एक व्यक्ति इतर व्यक्तियोंसे भिन्न है ही नहीं। इस दृष्टिमें तो वास्तवमें कोई एक व्यक्ति इतर व्यक्तियोंसे भिन्न है ही नहीं। इस दृष्टिमें तो वास्तवमें कोई एक व्यक्ति इतर व्यक्तियोंसे भिन्न है ही नहीं। इस्तिए इसमें वैयक्तिक अमरस्व सामुदायिक अमरस्वमें छुल-भिन्न जाता है। सारांसा यह है कि हम वैयक्तिक जीवन-भेदकी दृष्टिसे या अल्लयड ब्रह्म-जीवनकी दृष्टिसे विचार करें या व्यवहारमें देखें, तो एक ही बात नजरमें अति है के वैयक्तिक जीवनमें सामुदायिक दृत्ति अनिवार्यक्रसे निहित है और उसी दृत्तिका विकास मनुष्य-जातिमें अधिकसे अधिक संमितत है और तदनुसार ही उसके धर्ममागोंका विकास होता रहता है।

उन्हीं सब मार्गोंका संनेपमें प्रतिपादन करनेवाला वह ऋषिवचन है जो पहले निर्दिष्ट किया गया है कि कर्तव्य कर्म करते ही करते जीक्षो और अपनेमेंसे त्याग करो, दूसरेका हरण न करो । यह कथन सामुदायिक जीवन-शुद्धिका या धर्मके पूर्ण विकासका सूचक है जो मनुष्य-जातिमें ही विवेक और प्रयत्नसे कभी न कभी संभवित है।

हमने मानव-जातिमें दो प्रकारसे धर्म-बीजका विकास देखा । पहले प्रकारमें धर्म-बीजके विकासके श्राधाररूपसे मानव जातिका विकसित जीवन या विकसित जेतन्यस्पन्दन विविच्चत है श्रीर दूसरे प्रकारमें देहात्मभावनासे आगे बदकर पुनर्जन्मसे भी मुक्त होनेकी भावना विविच्चत है। चाहे जिस प्रकारसे विचार किया जाए, विकासका पूर्ण मर्म जपर कहे हुए श्रुपिवचनमें ही है, जो वैयक्तिक श्रीर सामाजिक श्रेयकी योग्य दिशा बतलाता है।

प्रस्तुत पुस्तकमें धर्म श्रीर समाजविषयक जो, जो लेख, व्याख्यान श्राबि संग्रह किये गए हैं, उनके पीछे मेरी धर्मविषयक दृष्टि वहीं रही है जो उक्त श्रुष्टिवचनके द्वारा प्रकट होती है। तो भी इसके कुछ लेख, ऐसे मालूम पृष्ट सकते हैं कि एक वर्ग विशेषको लच्यमें रखाकर ही लिखे गए हों। बात यह है कि जिस समय जैसा वाचक -वर्ग लच्यमें रहा, उस समय उसी वर्गके श्रापिकारकी दृष्टिसे विचार प्रकट किए गए हैं। यही कारण है कि कई लेखोंमें जैनपरंपराका संबन्ध विशेष दिखाई देता है श्रीर कई विचारोंमें दार्शनिक शब्दोंका उपयोग भी किया गया है। परन्तु मैंने यहाँ जो श्रपनी धर्मविषयक दृष्टि प्रकट की है यदि उसीके प्रकाशमें इन लेखोंको पढ़ा जाएगा तो पाठक यह श्रन्छी तरह समफ जाएँगे कि धर्म श्रीर समाजके पारस्परिक संवन्धके बारोंमें मैं क्या सोचता है। यो तो एक हो वस्तु देश-कालके मेदसे नाना प्रकारसे कही जाती है।

ई० १६५१ ]

[ 'धर्म भीर समाज'से

# धर्म और संस्कृति

धर्मका सच्चा अर्थ है आध्यातिमक उत्कर्ष, जिसके द्वारा व्यक्ति बहिर्मुखताको छोड़कर—वासनाश्चोंके पाशसे हटकर—शुद्ध चिद्रूल या आत्म-स्वरूपकी
ओर अमसर होता है। यही है यथार्थ धर्म। अगर ऐसा धर्म सचमुच जीवनमें
प्रकट हो रहा हो तो उसके बाह्य साधन भी—चाहे वे एक या दूसरे रूपमें
अनेक प्रकारके क्यों न हों—धर्म कहे जा सकते हैं। पर यदि वासनाओं के पाशसे
मुक्ति न हो या मुक्तिका प्रयत्न भी न हो, तो बाह्य साधन कैसे भी क्यों न हों,
वे धर्म-कोटिमें कभी आ नहीं सकते। बल्कि वे सभी साधन अधर्म ही बन जाते
हैं। सारांश यह कि धर्मका मुख्य मतलब सत्य, आहिंसा, अपिराइ-जैसे आध्यातिमक सद्गुयोंसे है। सच्चे अर्थमें धर्म कोई बाह्य बस्तु नहीं है। तो भी वह्द
बाह्य जीवन और स्वास्तिक सब व्यवहारोंको देह कहना चाहिए।

धर्म श्रीर संस्कृतिमें वास्तविक रूपमें कोई श्रन्तर होना नहीं चाहिए। जो व्यक्ति या जो समाज संस्कृत माना जाता हो, वह यदि धर्म-पराङ्मुख है, तो फिर जंगलीपनसे संस्कृतिमें विशेषता स्या ? इस तरह वास्तवमें मानव-संस्कृतिका श्चर्य तो धार्मिक या न्याय-सम्पन्न जीवन-व्यवहार ही है । परन्तु सामान्य जगत्में सस्क्रतिका यह अर्थ नहीं लिया जाता । लोग संस्क्रतिसे मानवक्रत विविध कलाएँ, विविध स्त्राविष्कार स्त्रीर विविध विद्याएँ प्रहुण करते हैं। पर ये कलाएँ, ये आविष्कार, ये विद्याएँ हमेशा मानव-कल्यासकी दृष्टि या वृत्तिसे ही प्रकढ होती हैं, ऐसा कोई नियम नहीं है। इम इतिहाससे जानते हैं कि अनेक कलाओं, अनेक आविष्कारों और अनेक विद्याओं के पीके हमेशा मानव-कल्यायका कोई शब उद्देश्य नहीं होता है। फिर भी ये चीजें समाजमें आती हैं श्रीर समाज भी इनका स्वागत पूरे हृदयसे करता है। इस तरह इम देखते हैं श्रीर व्यवहारमें पाते हैं कि जो वस्तु मानवीय बुद्धि श्रीर एकाम प्रयत्नके द्वारा निर्मित होती है श्रीर मानव-समाजको पुराने स्तरसे नए स्तरपर लाती है, वह संस्कृतिकी कोटिमें श्राती है। इसके साथ शुद्ध धर्मका कोई अनिवार्य संबन्ध हो, ऐसा नियम नहीं है। यही कारण है कि संस्कृत कही और मानी जानेवाली जातियाँ भी अनेकघा धर्म-पराङ्मुख पाई जाती हैं। उदाहरणके लिए मूर्तिनिर्माण, मन्दिरोंको तोड़कर मेरिजद बनाना और मस्जिदोंको तोड़कर

मन्दिर-निर्माण, छीना-भपटी श्रादि सब धर्म श्रथवा धर्मोद्धारके नामपर होता है। ये संस्कृत जातियोंके लच्चण तो कदापि नहीं हैं।

सामान्य समम्प्रके लोग धर्म श्रीर संस्कृतिमें श्रमेद कर डालते हैं। कोई संस्कृतिकी चीज सामने श्राई, जिसपर कि लोग मुग्ध हो, तो बहुधा उसे धर्म कहकर बखाना जाता है श्रीर बहुतसे भोले-भाले लोग ऐसी सांस्कृतिक वस्तु- श्रांको ही धर्म मानकर उनसे सन्तुष्ट हो जाते हैं। उनका ध्यान सामाजिक न्यायोचित व्यवहारकी श्रोर जाता ही नहीं। फिर भी वे संस्कृतिके नामपर नाचते रहते हैं। इस तरह यदि हम श्रीरोंका विचार छोड़कर केवल श्रपने भारतीय समाजका ही विचार करें, तो कहा जा सकता है कि हमने संस्कृतिके नामपर अपना वास्तविक सामध्यं बहुत-कुछ गँवाया है। जो समाज हजारों वर्षोस अपनेको संस्कृत मानता श्राया है श्रीर श्रपनेको श्रन्य समाजोंसे संस्कृततर समम्प्रता है वह समाज यदि नैतिक बलमें, चित्र-वलमें, शारीरिक बलमें श्रीर सद्यागकी भावनामें पिछड़ा हुआ हो, खुद श्रापसमें छिज्ञ-भिन्न हो, तो वह समाज वास्तवमें संस्कृत है या श्रसंस्कृत, यह विचार करना श्रावश्यक है। संस्कृति भी उच्चतर हा श्रीर निर्वलताकी भी पराकाष्टा हो, यह परसर विरोधी बात है। इस दृष्टिसे भारतीय समाज संस्कृत है, एकान्ततः ऐसा मानना बड़ी भारी गलती होगी।

जैसे सच्चे मानीमें इम ऋाज संस्कृत नहीं हैं, वैसे ही सच्चे मानीमें इम धार्मिक भी नहीं हैं। कोई भी पूछ सकता है कि तब क्या इतिहासकार और विद्वान जब भारतको संस्कृति तथा धर्मेका थाम कहते हैं, तब क्या वे क्रूठ कहते हैं ! इसका उत्तर 'हाँ' और 'ना' दोनोंमें हैं। अगर हम इतिहासकारों और विद्वानोंके कथनका यह ऋर्य समर्के कि सारा भारतीय समाज या सभी भारतीय जातियां और परम्पराएँ संस्कृत एवं धार्मिक ही हैं तो उनका कथन ऋवश्य सत्यसे पराखुल होगा। यदि इम उनके कथनका ऋर्य इतना ही समर्के कि हमारे देशमें खास-खास ऋषि या साथक संस्कृतिक एवं धार्मिक हुए हैं तथा वर्षमानमें भी हैं, तो उनका कथन ऋषत्य नहीं।

उपर्युक्त चर्चासे हम इस नतीजेपर पहुँचते हैं कि हमारे निकटके या दूर-वर्त्ती पूर्वजोके संस्कृत एवं धार्मिक जीवनसे हम ग्रापनेको संस्कृत एवं धार्मिक मान लेते हैं श्रोर वस्तुतः वैसे हैं नहीं, तो सचमुच ही श्रपनेको श्रोर दूसरोंको धोला देना है। में श्रपने श्रलप-स्वल्प इतिहासके श्रध्ययन श्रोर वर्त्तमान स्थितिके निरीख्या द्वारा इस नतीजेपर पहुँचा हूँ कि श्रपनेको श्रार्य कहनेवाला भारतीय समाज वास्तवमें संस्कृति एवं धर्मसे कोसों दूर है। जिस देशमें करोहों ब्राह्मण हों, जिनका एकमात्र जीवन-ब्रत पदना-पदाना या शिचा देना कहा जाता है, उस देशमें इतनी निरच्रता कैसे ? जिस देशमें लाखोंकी संस्थामें भिच्च, संन्यासी, साधु श्रीर अमया हों, जिनका कि एकमात्र उद्देश्य श्रक्तिचन रहकर सब प्रकारकी मानव-सेवा करना कहा जाता है, उस देशमें समाजकी इतनी निराधारता कैसे ?

हमने १६४३ के बंगाल-दुर्भिचके समय देखा कि जहाँ एक श्रोर सहकांपर श्रिस्थ-कंकाल बिछे पड़े थे, वहाँ दूसरी श्रोर श्रनेक स्थानों में यह एवं प्रतिष्ठाके उत्सव देखे जाते थे, जिनमें लाखोंका व्यय घृत, हिव श्रौर दान-दिच्चियामें होता था—मानो श्रव मानव-समाज, खान-पान, वस्त्र-निवास श्रादिसे पूर्ण सुखी हो श्रौर बची हुई जीवन-सामग्री इस लोकमें जरूरी न होनेसे ही परलोकके लिए ख़र्च की जाती हो!

पिछले एक वर्षसे तो हम अपनी संस्कृति श्रीर धर्मका श्रीर भी सचा रूप देख रहे हैं। लाखों शरणाधियोंको निःस्तीम कष्ट होते हुए भी हमारी संग्रह तथा परिप्रहः वृत्ति तनिक भी कम नहीं हुई है। ऐसा कोई विरला ही व्यापारी मिलेगा, जो धर्मका ढोंग किये विना चोर-वाजार न करता हो श्रीर जो धूसको एकमात्र संस्कृति एवं धर्मके रूपमें श्रपनाए हुए न हो। जहाँ लगभग समूची जनता दिलसे सामाजिक नियमों श्रीर सरकारी कानूनका पालन न करती हो, वहाँ अगर संस्कृति एवं धर्म माना जाए, तो फिर कहना होगा कि ऐसी संस्कृति श्रीर ऐसा धर्म तो चोर-डाकुश्रोंमें भी संभव है।

हम हजारों वर्षोंसे देखते आ रहे हैं और इस समय तो हमने बहुत बहें पैमानेपर देखा है कि हमारे जानते हुए ही हमारी माताएँ, बहनें और पुत्रियाँ अपहत हुई। यह भी हम जानते हैं कि हम पुरुषोंके अबलत्वके कारण ही हमारी क्षियों विशेष अबला एवं अनाथ बनकर अपहत हुई, जिनका रच्चण एवं स्वामित्व करनेका हमारा स्मृतिसिद्ध कर्त्तच्य माना जाता है। फिर भी हम इतने अधिक संस्कृत, इतने अधिक धार्मिक और इतने अधिक उन्नत हैं कि हमारी अपनी निर्वेलताके कारण अपहत हुई क्षियों यदि फिर हमारे समाजमें आना चाई, तो हममेंसे बहुतसे उच्चताभिमानी पंडित, बाह्मण और उन्हींकी-सी मनोश्वतिवाले कह देते हैं कि अब उनका स्थान हमारे यहाँ कैसे ! अगर कोई साहसिक व्यक्ति अपहत स्त्रीको अपना लेता है, तो उस खीकी दुर्वशा या अवगणना करनेमें हमारी बहनें ही अधिक रस लेती हैं। इस प्रकार हम जिस किसी जीवन-च्रेत्रको लेकर विचार करते हैं, तो यही मालूम होता है कि इस भारतीय जितने प्रमाणमें संस्कृति तथा धर्मकी वार्ते करते हैं, हमारा समूचा जीवन उतने ही प्रमाणमें संस्कृति एवं धर्मसे दूर है। हाँ, हतना अवश्य है कि संस्कृतिके बाह्य रूप और धर्मकी बाहरी स्थूल लीकें हममें इतनी अधिक हैं कि शायद ही कोई दूसरा देश हमारे मुकायलेमें खड़ा रह सके। केवल अपने विरल पुरुषोंके नामपर जीना और बड़ाईकी डींगें हाँकना तो असंस्कृति और धर्म-पराङ्मुखताका ही लच्चण है।

\$0 1EXE ]

निया समाज।

# धर्म और बुद्धि

श्राज तक किसी भी विचारकने यह नहीं कहा कि धर्मका उत्पाद श्रीर विकास बुद्धिके सिवाय श्रीर भी किसी तत्त्वसे हो सकता है। प्रत्येक धर्म-संप्रदायका इतिहास यही कहता है कि श्रमुक बुद्धिमान पुरुषोंके द्वारा ही उस धर्मकी उत्पत्ति या शुद्धि हुई है। हरेक धर्म-संप्रदायके पोषक धर्मगुरु श्रीर विद्वान हसी एक बातका स्थापन करनेमें गौरव समक्षते हैं कि उनका धर्म बुद्धि, तर्क, विचार श्रीर श्रमुभव-सिद्ध है। इस तरह धर्मके इतिहास श्रीर उसके संचालकके व्यावहारिक जीवनको देखकर हम केवल एक ही नतीजा निकाल सकते हैं कि बुद्धितत्त्व ही धर्मका उत्पादक, उसका संशोधक, पोषक श्रीर प्रचारक रहा है श्रीर रह सकता है।

ऐसा होते हए भी हम धर्मीके इतिहासमें बराबर धर्म और बुद्धितत्त्वका विरोध श्रीर पारस्परिक संघर्ष देखते हैं। केवल यहाँ के श्रार्य धर्मकी शालाश्रोंमें ही नहीं बल्कि यूरोप आदि अन्य देशोंके ईसाई, इस्लाम आदि अन्य धर्मोंमें भी हम भतकालीन इतिहास तथा वर्तमान घटनाश्रोमें देखते हैं कि जहाँ बुद्धि तत्त्वने श्रपना काम शरू किया कि धर्मके विषयमें श्रानेक शक्रा-प्रतिशक्का श्रौर तर्क-वितर्कपूर्ण प्रभावली उत्पन्न हो जाती है। श्रीर बड़े श्राश्चर्यकी बात है कि धर्मगुरु श्रीर धर्माचार्य जहाँ तक हो सकता है उस प्रशावलीका. उस तर्कपूर्ण विचारणाका आदर करनेके बजाय विरोध ही नहीं, सख्त विरोध करते हैं। उनके ऐसे विरोधी और संकुचित व्यवहारसे तो यह जाहिर होता है कि अगर तर्क, शक्या या विचारको जगह दी जाएगी. तो धर्मका अस्तित्व ही नहीं रह सकेगा श्रयवा वह विकृत होकर ही रहेगा । इस तरह जब हम चारों तरफ धर्म श्रीर विचारगाके बीच विरोध-सा देखते हैं तब हमारे मनमें यह प्रश्न होना स्वाभा-विक है कि क्या धर्म श्रीर बुद्धिमें विरोध है ! इसके उत्तरमें संचेपमें इतना कहा जा सकता है उनके बीव कोई विरोध नहीं है श्रीर न हो सकता है। यदि सचमुच ही किसी धर्ममें इनका विरोध माना जाए तो हम यही कहेंगे कि उस बुद्धि-विरोधी धर्मसे हमें कोई मतलब नहीं। ऐसे धर्मको अंगीकार करनेकी श्रपेचा उसको श्रंगीकार न करनेमें ही जीवन सखी श्रीर विकसित रह सकता है।

धर्मके वो रूप हैं, एक तो जीवन-शुद्धि श्रीर दूसरा वाह्य व्यवहार । खमा, नम्रता, सत्य, संतोष श्रादि जीवनगत गुरा पहिले रूपमें श्राते हैं श्रीर स्नान,

तिलक, मूर्तिपूजन, यात्रा, गुरुसत्कार, देहदमनादि बाह्य व्यवहार दूसरे रूपमें। सास्विक धर्मका इच्छक मनुष्य जब ग्राहिसाका महत्त्व गाता हुन्नाभी पूर्व-संस्कारवंश कभी-कभी उसी अमेकी रकाके लिए हिंसा. पारम्परिक पत्तपात तथा विरोधीयर प्रहार करना भी आवश्यक बतलाता है, सत्यका हिमायती भी ऐन मीके पर जब सत्यकी रक्षाके लिए श्रासत्यकी शारण लेता है. सबको सन्तष्ट रहनेका उपदेश देनेवाला भी जब धर्म-समर्थनके लिए परिग्रहकी आवश्यकता बतलाता है. तब बुद्धिमानोंके दिलमें प्रश्न होता है कि अधर्मस्वरूप समके जाने वाले हिंसा आदि दोशोंसे जीवन-शद्धि-रूप धर्मकी रहा या पुष्टि कैसे हो सकती है ! फिर वही बद्धिशाली वर्ग अपनी शक्काको उन विपरीतगामी गुरुओं या पिड़तों के सामने रखता है। इसी तरह जब बुद्धिमान वर्ग देखता है कि जीवन-शक्तिका विचार किये बिना ही धर्मगढ श्रीर परिडत बाह्य क्रियाकारडोंको ही धर्म कहकर उनके ऊपर ऐकान्तिक भार दे रहे हैं श्रीर उन कियाकाएडों एवं नियत भाषा तथा वेशके बिना धर्मका चला जाना, नष्ट हो जाना, बत-लाते हैं तब वह अपनी शहा उन धर्म-गृहश्रों, परिडतों श्रादिके सामने रखता है कि वे लोग जिन ग्रस्थायी श्रीर परस्पर श्रासंगत बाह्य व्यवहारींपर धर्मके नामसे पूरा भार देते हैं उनका सच्चे धर्मसे क्या श्रीर कहाँतक संबन्ध है ? प्राय: देखा जाता है कि जीवन-शृद्धि न होनेपर, बल्कि श्रशद्ध जीवन होनेपर भी, ऐसे बाह्य-व्यवहार, श्रज्ञान, वहम, स्वार्थ एवं भोलेपनके कारण मनुष्यको धर्मात्मा समभ लिया जाता है। ऐसे बाह्य-व्यवहारोंके कम होते हुए या दसरे प्रकारके बाह्य-व्यवहार होनेपर भी सास्त्रिक धर्मका होना सम्भव हो सकता है। ऐसे प्रश्नोंके सनते ही उन धर्म-गुरुश्रों श्रीर धर्म पंडितोंके मनमें एक तरहकी भीति पैदा हो जाती है। वे समभने लगते हैं कि ये प्रश्न करनेवाले वास्तवमें तात्त्विक धर्मवाले तो हैं नहीं, केवल निरी तर्कशक्तिसे हम लोगोंके द्वारा धर्मरूपसे मनाये जानेवाले व्यवहारोंको श्रधर्म बतलाते हैं। ऐसी दशामें धर्मका व्यावहारिक बाह्यरूप भी कैसे टिक सकेगा ? इन धर्म-गठश्रोंकी दृष्टिमें ये लोग श्रवश्य ही धर्म-द्रोही या धर्म-विरोधी हैं। क्योंकि वे ऐसी स्थितिके प्रेरक हैं जिसमें न तो जीवन-शाक्षिरूपी श्रमली धर्म ही रहेगा श्रीर न भूठा सचा व्यावहारिक धर्म ही । धर्मगुरुश्रों श्रीर धर्म-पंडितोंके उक्त भय श्रीर तजन्य उलटी विचारणामेंसे एक प्रकारका द्वन्द्व शुरू होता है। वे सदा स्थायी जीवन-शुद्धिरूप तास्विक धर्मको पूरे विश्लेषगाके साथ समभानेके बदले बाह्य व्यव-हारोंको त्रिकालावाधित कहकर उनके ऊपर यहाँतक जोर देते हैं कि जिससे कुद्धि-मान वर्ग उनकी दलीलोंसे ऊवकर, असन्तुष्ट होकर यही कह बैठता है कि गुरु

स्रीर पंडितोंका घर्म िषर्फ दक्षेसला है-चोलेकी टटी है। इस तरह घर्मोपदेश-क स्रीर तर्कवादी बुद्धिमान् बर्गके बीच प्रतिवृद्धा स्रन्तर स्रीर विरोध बद्दता ही जाता है। उस दशामें धर्मका स्राधार विवेकसून्य श्रद्धा, स्रज्ञान या वहम ही रह जाता है स्रीर बुद्धि एवं बजन्य गुणोंके साथ धर्मका एक प्रकारसे विरोध दिखाई देता है।

यूरोपका इतिहास बताता है कि विज्ञानका जन्म होते ही उसका सबसे पहला प्रतिरोध ईसाई धर्मकी क्षोरसे हुआ । अन्तमें इस प्रतिरोधसे धर्मका ही सर्वया नाश देखकर उसके उपदेशकोंने विज्ञानके मार्गमें प्रतिपच्ची भावसे आना ही छोड़ दिया । उन्होंने अपना चेत्र ऐसा बना लिया कि वे वैज्ञानिकोंके मार्गमें बिना बाधा डाले ही कुछ धर्मकार्य कर सर्के । उधर वैज्ञानिकोंका भी चेत्र ऐसा निष्करटक हो गया कि जिससे वे विज्ञानका विकास और सम्बर्धन निर्वाध रूपसे करते रहें । इसका एक सुन्दर और महत्त्वका परिणाम यह दुआ कि सामाजिक और अन्तमें राजकीय चेत्रसे भी धर्मका डेरा उठ गया और फलतः वहाँकी सामाजिक और राजकीय संस्थाएं अपने ही गुगा-दोषोंपर बनने-विगड़ने लगीं ।

इस्लाम श्रौर हिन्दू धर्मकी सभी शाखाश्रोंकी दशा इसके विपरीत है। इस्लाम दीन श्रौर धर्मोंकी अपेचा बुद्धि श्रौर तर्कवादसे श्रिषक धवडाता है। शायद इसीलिए वह धर्म श्रभी तक किसी अन्यतम महात्माको पैदा नहीं कर सका श्रौर स्वयं स्वतन्त्रताके लिए उत्पन्न होकर भी उसने श्रपने श्रनुयाधियोंको श्रमेक सामाजिक तथा राजकीय वन्धनोंसे जकड़ दिया। हिन्दू धर्मकी शाखा-श्रोंका भी यही हाल है। वैदिक हो, बौद्ध हो या जैन, सभी धर्म स्वतन्त्रता का दावा तो बहुत करते हैं, फिर भी उनके अनुयायी जीवनके हरेक खेत्रमें श्रिषक से अधिक गुलाम हैं। यह स्थिति श्रव विचारकोंके दिलमें खटकने लगी है। वे सोचते हैं कि जब तक बुद्धि, विचार श्रौर तर्कके साथ धर्मका विरोध समका जाएगा तब तक उस धर्मसे किसीका भला नहीं हो सकता। यही विचार श्राजकलके युवकोंकी मानसिक कान्तिका एक प्रधान लच्चा है।

राजनीति, समाजशास्त्र, धर्मशास्त्र, तर्जशास्त्र, इतिहास और विज्ञान आदिका श्रम्यास तथा चिन्तन इतना श्रिषिक होने लगा है कि उससे युवकोके विचारमें स्वतन्त्रता तथा उनके प्रकाशनमें निर्भयता दिखाई देने लगी है। इधर धर्मगुद और धर्मगंडितोंका उन नवीन विद्याश्रोंसे परिचय नहीं होता, इस कारख वे श्रपने पुराने, वहमी, संकुचित और भीद खयालोंमें ही विचरते रहते हैं। ज्यों ही युवकवर्ग श्रपने स्वतन्त्र विचार प्रकट करने लगता है त्यों ही धर्मजीवी महात्मा धवड़ाने और कहने लगते हैं कि विद्या और विचारने ही तो

धर्मका नाश शुरू किया है। जैनसमाजकी ऐसी ही एक ताजी घटना है। श्रहमदाबादमें एक ग्रेड्युएट वकीलने जो मध्यभेषीके निर्भय विचारक हैं, धर्म-के ब्यावहारिक स्वरूपप कुछ विचार प्रकट किये कि चारों श्रोरसे विचारके कब-स्तानीसे धर्म-गुक्झोंकी आत्माएँ जाग पड़ीं। हलचल होने लग गई कि ऐसा विचार प्रकट क्यों किया गया श्रीर उस विचारकको जैनधर्मोचित सजा क्या श्रीर कितनी दी जाए १ सजा ऐसी हो कि हिसात्मक भी न समभी जाय श्रीर हिसा-स्मक सजासे श्रिषक कठोर भी सिद्ध हो, जिससे श्रागे कोई स्वतन्त्र श्रीर निर्भय भावसे धार्मिक विषयोंकी समीद्या न करे। हम जब जैनसमाजकी ऐसी ही पुरानी घटनाश्रों तथा श्राधुनिक घटनाश्रोंपर विचार करते हैं तब हमें एक ही बात मालूम होती है श्रीर वह यह कि लोगोंके खयालमें धर्म श्रीर विचारका विरोध ही जँच गया है। इस जगह हमें थोड़ी गहराईसे विचार-विश्लेषण करना होगा।

हम उन धर्मधुरंधरोंसे पूछुना चाहते हैं कि क्या वे लोग तात्त्विक श्रीर व्यावहारिक धर्मके स्वरूपको श्रीमन्न या एक ही समभते हैं ? श्रीर क्या व्याव-हारिक स्वरूप या वंधारणको वे श्रपरिवर्तनीय सावित कर सकते हैं ? व्यावहारिक धर्मका बंधारण श्रीर स्वरूप श्रार बदलता रहता है श्रीर बदलना चाहिए तो इस परिवर्तनके विषयमें यदि कोई श्रभ्यासी श्रीर चिन्तनशील विचारक केवल श्रपना विचार प्रदर्शित करे, तो इसमें उनका क्या विगड़ता है ?

सत्य, ष्राहिंसा, संतोष श्रादि तात्त्विक धर्मका तो कोई विचारक श्रादार करता ही नहीं बल्कि वह तो उस तात्त्विक धर्मकी पुष्टि, विकास एवं उपयोगिताका स्वयं कायल होता है। वह जो कुछ श्रालोचना करता है, जो कुछ हेर-फेर या तो है भी श्रावश्यकता बताता है वह तो धर्मके व्यावहारिक स्वरूपके संबन्धमें है श्रीर उसका उद्देश्य धर्मकी विशेष उपयोगिता एवं प्रतिष्ठा बढ़ाना है। ऐसी स्थितिमें उसपर धर्म-विनाशका श्रारेप लगाना या उनका विरोध करना केवल यही साबित करना है कि या तो धर्मधुरन्धर धर्मके वास्तविक स्वरूप श्रीर हितहासको नहीं समक्रते या समक्रते हुए भी ऐसा पामर प्रयत्न करनेमें उनकी कोई परिस्थित कारणाभृत है।

आम तौरते अनुयायी यहस्य वर्ष ही नहीं बल्कि साधु वर्गका बहुत वड़ा भाग भी किसी वस्तुका समुचित विश्लेषण करने श्रीर उसपर समतीलपन रख-नेमें नितान्त असमर्थ है। इस स्थितिका कायदा उठाकर संकुचितमना साधु श्रीर उनके श्रनुयायी यहस्य भी, एक स्वरते कहने लगते हैं कि ऐसा कहकर अमुकने पर्मनाश कर दिया। बेचारे भोले-भाले लोग इस बातसे श्रज्ञानके श्रीर भी गहरे गड़ेमें जा गिरते हैं। वास्तवमें चाहिए तो यह कि कोई विचारक नए दृष्टि- विन्दुसे किसी विषयपर विचार प्रकट करें तो उनका सब दिलसे आदर करके विचार-स्वातंत्र्यको प्रोत्साहन दिया जाए । इसके बदलेमें उनका गला घोंटनेका जो प्रयत्न चारों ग्रोर देखा जाता है उसके मूलमें मुक्ते. दो तत्त्व मालूम होते हैं। एक तो उम्र विचारोंको समभ कर उनकी गलती दिखानेका श्रसामध्ये श्रीर दूसरा श्रकमैययताकी भित्तिके ऊपर श्रनायास मिलनेवाली श्राराम-तलबीके विनाशका भय।

यदि किसी विचारकके विचारोंमें भ्रांशिक या सर्वथा गलती हो तो क्या उसे धर्मनेता समभ नहीं पाते ? अगर वे समभ सकते हैं तो क्या उस गलतीको वे चौगने बलसे दलीलोंके साथ दर्शानेमें श्रसमर्थ हैं ? श्रगर वे समर्थ हैं तो उचित उत्तर देकर उस विचारका प्रभाव लोगोंमेंसे नष्ट करनेका न्याय्य मार्ग क्यों नहीं लेते ? धर्मकी रत्नाके बहाने वे श्रशान श्रीर श्रधर्मके संस्कार श्रपनेमें श्रीर समाजमें क्यों पष्ट करते हैं ? मके तो सच बात यही जान पड़ती है कि चिरकालसे शारीरिक और दसरा जवाबदेहीपूर्ण परिश्रम किए बिना ही मख-मली श्रीर रेशमी गृहियोंपर बैठकर दसरोंके पसीनेपूर्ण परिश्रमका पूरा फल बड़ी भक्तिके साथ चलनेकी जो आदत पड़ गई है, वही इन धर्मधुरंधरोंसे ऐसी उपहासास्पद प्रवृत्ति कराती है। ऐसा न होता तो प्रमोद-भावना श्रीर शान पूजाकी हिमायत करनेवाले ये धर्म-धुरन्धर विद्या. विज्ञान श्रीर विचार-स्वातन्त्र्यका श्रादर करते श्रीर विचारक यवकोंसे बड़ी उदारतासे मिलकर उनके विचारगत दोषोंको दिखाते श्रीर उनकी योग्यताकी कद करके ऐसे युवकोंको उत्पन्न करनेवाले श्रपने समाजका गौरव करते। खैर, जो कुछ हो पर अब दोनों पत्नोंमें प्रतिकिया शरू हो गई है। जहाँ एक पच ज्ञात या अज्ञात रूपसे यह स्थापित करता है कि घर्म और विचारमें विरोध है, तो दूसरे पद्मको भी यह अवसर मिल रहा है कि वह प्रमाणित करे कि विचार-स्वातन्त्र्य आवश्यक है। यह पूर्ण रूपसे समक्त रखना चाहिए कि विचार-स्वातन्त्र्यके बिना मनुष्यका ग्रस्तित्व ही अर्थशन्य है। वास्तवमें विचार तथा धर्मका विरोध नहीं, पर उनका पारस्परिक श्रनिवार्य संबन्ध है।

श्रगस्त १६३६ ]

[ श्रोसवाल नवयुवक ।

## विकासका मुख्य साधन

विकास दो प्रकारका है, शारीरिक श्रीर मानसिक । शारीरिक विकास केवल मनुष्यों में ही नहीं पशु-पित्वयों तकमें देखा जाता है । खान-पान-स्थान ख्रादिके पूरे सुभीते मिलें और जिन्ता, भय न रहे तो पशु पित्वी भी खून बलवान, पुष्ट और गठीले हो जाते हैं । मनुष्यों और पशु पित्वयोंके शारीरिक विकासका एक अन्तर ध्यान देने योग्य है, कि मनुष्यका शारीरिक विकास केवल खान-पान और रहन-सहन आदिके पूरे सुभीते और निश्चिनततासे ही सिद्ध नहीं हो सकता जब कि पशु-पित्वयांका हो जाता है । मनुष्यके शारीरिक विकासके पीछे जब एग और ममुचित मनोव्यापार-बुद्धियोग हो, तभी वह पूरा और समुचित रूपसे भिद्ध हो सकता है, और किसी तरह नहीं । इस तरह उसके शारीरिक-विकासका असाधारण और प्रधान साधन बुद्धियोग-मनोव्यापार-संयत प्रवृत्ति है ।

मानसिक-विकास तो जहाँ तक उसका पूर्णरूप संभव है मनुष्य मात्रमें है। उसमें शरीर-योग-देह-व्यापार श्रवश्य निमित्त है, देह-योगके विना वह सम्भव ही नहीं, फिर भी कितना ही देह-योग क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पुष्टि क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक पुष्टि क्यों न हो, कितनी ही शारीरिक यास्प्रचित रीतिसे समुचित दिशामें मनकी गति-विधि न हो तो पूरा मानसिक विकास कभी सम्भव नहीं।

श्चर्यात् मनुष्यका पूर्णं श्रौर समुचित शारीरिक श्रौर मानसिक विकास केवल व्यवस्थित श्रौर जागरित बुद्धि-योगकी श्रपेचा रखता है।

हम श्रपने देशमें देखते हैं कि जो लोग खान-पानसे श्रीर श्राधिक दृष्टिसे ज्यादा निश्चिन्त हैं, जिन्हें विरासतमें पैतृक सम्पत्ति जमींदारी या राजसत्ता प्राप्त हैं, वे ही श्रिषिकतर मानसिक विकासमें मंद होते हैं। खास-खास धनवानों की सन्तानों, राजपुत्रों श्रौर जमींदारों को देखिए। बाहरी चमक-दमक श्रौर दिखा-बटी फुर्ती होने पर भी उनमें मनका, विचारशिक्तका, प्रतिभाका कम ही विकास होता है। बाह्य साधनों की उन्हें कमी नहीं, पढ़ने-लिखने के साधन भी पूरे प्राप्त हैं, शिजक-श्रध्यापक भी यथेष्ट मिलते हैं, फिर भी उनका मानसिक विकास एक सरहसे दके हुए तालाबके पानीकी तरह गतिहीन होता है। दूखरी श्रोर जिसे विरासतमें न तो कोई स्थूल सम्पत्ति मिलती है श्रौर न कोई दूसरे मनोयोगके सुभीते सरलतासे मिलते हैं, उस वर्गमेंसे श्रसाधारएग मनोविकासवाले व्यक्ति पैदा

होते हैं। इस अन्तरका कारण क्या है है होना तो यह चाहिए था कि जिन्हें साधन अधिक और अधिक सरलतासे प्राप्त हों वे ही अधिक और जल्दी विकास प्राप्त करें पर देखा जाता है उलटा। तब हमें खोजना चाहिए कि विकास सकी असली जड़ क्या है ? मुख्य उपाय क्या है कि जिसके न होनेसे और सब न होनेके बराबर हो जाता है।

जवाब बिलकुल सरल है श्रौर उसे प्रत्येक विचारक व्यक्ति श्रपने श्रौर श्रपने श्रास-पासवालोंके जीवनमेंसे पा सकता है। वह देखेगा कि जवाबदेही या उत्तरदायित्व ही विकासका प्रधान बीज है। हमें मानस-शास्त्रकी दृष्टिसे देखना चाहिए कि जवाबदेहीमें ऐसी क्या शक्ति है जिससे वह अन्य सब विका-सके साधनोंकी ऋषेता प्रधान साधन बन जाती है । मनका विकास उसके सत्व-श्रंशकी योग्य श्रीर पूर्ण जागृतिपर ही निर्भर है। जब राजस या तामस श्रंश सत्वगुरासे प्रवल हो जाता है तब मनकी योग्य विचारशक्ति या शब्द विचार-शक्ति श्रावत या करिटत हो जाती है। मनके राजस तथा तामस श्रंश बलवान होनेको व्यवहारमें प्रमाद कहते हैं। कौन नहीं जानता कि प्रमादसे वैयक्तिक श्रीर सामष्टिक सारी खराबियाँ होती हैं। जब जवाबदेही नहीं रहती तब मनकी गति क्रियठत हो जाती है श्रीर प्रमादका तत्त्व बढने लगता है जिसे योग-शास्त्रमें मनकी चिप्त श्रीर मृढ श्रवस्था कहा है। जैसे शरीरपर शक्तिसे श्रिधिक बोक लादनेपर उसकी स्फूर्ति, उसका स्नायुवल, कार्यसाधक नहीं रहता वैसे ही रजोगुणजनित ज्ञित श्रवस्थामें श्रीर तमोगुणजनित मृढ श्रवस्थाका बोभ पडने-से मनकी स्वभाविक सत्वग्राजनित विचार-शक्ति निष्क्रिय हो जाती है। इस तरह मनकी निष्कियताका मुख्य कारण राजस श्रीर तामस गुणका उद्रेक है। जब इम किसी जवाबदेहीको नहीं सेते या लेकर नहीं निवाहते, तब मनके सात्त्वक श्रंशकी जागृति होनेके बदले तामस श्रीर राजस श्रंशकी प्रबलता होने लगती है। मनका सुद्रम सञ्चा विकास स्ककर केवल स्थूल विकास रह जाता है और वह भी सत्य दिशाकी श्रोर नहीं होता। इसीसे वेजवाबदारी मनुष्य जातिके लिए सबसे अधिक खतरेकी वस्तु है। वह मनुष्यको मनुष्यत्वके यथार्थ मार्गसे गिरा देती है। इसीसे जवाबदेहीकी विकासके प्रति श्रसाधारण प्रधानताका भी पता चल जाता है।

जवाबदेही अनेक प्रकारकी होती है—कभी-कभी वह मोहमेंसे आती है। किसी युवक या युवतीको लीजिए। जिस व्यक्तिपर उसका मोह होगा उसके प्रति वह अपनेको जवाबदेह समकेगा, उसीके प्रति कर्तव्य-पालनकी चेष्टा करेगा, दूसरोंके प्रति वह उपेद्या भी कर सकता है। कभी-कभी जवाबदेही स्नेह या

प्रेममेंसे ब्राती है। माता अपने बच्चेके प्रति उसी स्नेहके वहा कर्तव्य पालन करती है पर दसरोंके बन्नोंके प्रति श्रपना कर्तव्य भूल जाती है। कभी जवाबदेही भय-मेंसे जाती है। अगर किसीको भय हो कि इस जड़लमें रातको या दिनको शेर श्चाता है. तो वह जागरित रहकर श्रनेक प्रकारसे बचाव करेगा, पर भय न रहनेसे फिर बेफिक होकर अपने श्रीर दूसरोंके प्रति कर्तव्य भूल जाएगा । इस तरह लोभ-वृत्ति. परिग्रहाकांचा, क्रोधकी भावना, बदला चुकानेकी वृत्ति, मान-मत्सर श्रावि श्रनेक राजस-तामस श्रंशोंसे जवाबदेही थोडी या बहत. एक या दसरे रूपमें. पैदा होकर मानुषिक जीवनका सामाजिक और आर्थिक चक्र चलता रहता है। पर ध्यान रखना चाहिए कि इस जगह विकासके. विशिष्ट विकासके या पूर्ण विकासके ग्रसाधारण श्रीर प्रधान साधन रूपसे जिस जवाबदेहीकी श्रीर संकेत किया गया है वह उन सब मर्यादित श्रीर संकचित जवाबदेहियोंसे भिन्न तथा परे हैं। वह किसी चाणिक संकृचित भावके ऊपर श्रवलम्बित नहीं है, वह सबके प्रति. सदाके लिए. सब स्थलोंमें एक-सी होती है चाहे वह निजके प्रति हो. चाहे कौदुम्बक, सामाजिक, राष्ट्रीय श्रीर मानुषिक व्यवहार मात्रमें काम लाई जाती हो। वह एक ऐसे भावमेंसे पैदा होती है जो न तो चाराक है. न संक्रिनत श्रीर न मलीन । वह भाव श्रपनी जीवन-शक्तिका यथार्थ श्रनभव करनेका है । जब इस भावमेंसे जवाबदेही प्रकट होती है तब वह कभी हकती नहीं। सोते जागते सतत वेगवती नदीके प्रवाहकी तरह अपने प्रथपर काम करती रहती है। तब चिप्त या मृद्ध भाग मनमें फटकने ही नहीं पाता । तब मनमें निष्क्रियता या कटिलताका संचार सम्भव ही नहीं। जवाबदेहीकी यही संजीवनी शक्ति है. जिसकी बदौलत वह श्रन्य सब साधनींपर श्राधिपत्य करती है श्रीर पामरसेपामर. गरीबसे गरीब, दुर्बलसे दुर्बल श्रीर तुच्छसे तुच्छ सममे जानेवाले कुल या परि-वारमें पैदा हुए व्यक्तिको सन्त, महन्त, महात्मा, श्रवतार तक बना देती है।

गरज यह कि मानुषिक विकासका श्राधार एकमात्र जवाबदेही है श्रीर वह किसी एक भावसे संचालित नहीं होती । श्रिस्थर संकुचित या चुद्र भावोंमेंसे भी जवाबदेही प्रवृत्त होती है । मोह, स्नेह, भय, लोभ श्राहि भाव पहले प्रकारके हैं श्रीर जीवन-शक्तिका यथार्थान्यव दसरे प्रकारका भाव है ।

श्रव हमें देखना होगा कि उक्त दो प्रकारके भावोंमें परस्पर क्या श्रन्तर है श्रीर पहले प्रकारके भावोंकी श्रपेचा दूसरे प्रकारके भावोंमें श्रगर श्रेष्ठता है तो वह किस सबबसे है १ श्रगर यह विचार स्पष्ट हो जाए तो फिर उक्त दोनों प्रकारके भावोंपर श्राश्रित रहनेवाली जवाबदेहियोंका भी श्रन्तर तथा श्रेष्ठता-कनिश्वता ध्यानमें श्रा जाएगी ।

मोहमें रसानुभूति है, सुख-संवेदन भी है। पर वह इतना परिमित और इतना श्रिस्थर होता है कि उसके आदि. मध्य और श्रन्तमें ही नहीं उसके प्रत्येक श्रंशमें शंका, दुःख श्रौर चिन्ताका भाव भरा रहता है जिसके कारण घडीके लोलककी तरह वह मनध्यके चित्तको श्रिस्थर बनाए रखता है। मान लीजिए कि कोई युवक अपने प्रेम-पात्रके प्रति स्थल मोहवश बहुत ही दत्त-चित्त रहता है, उसके प्रति कर्तव्य पालनमें कोई त्रुटि नहीं करता, उससे उसे रसानुभव श्रीर सुख-संवेदन भी होता है। फिर भी बारीकीसे परीचया किया जाए, तो मालूम होगा कि वह स्थूल मोह श्रगर सीन्दर्य या भोगलालसासे पैदा हुआ है, तो न जाने वह किस ज्ञुण नष्ट हो जाएगा, घट जाएगाया अन्य रूप-में परिणत हो जाएगा। जिस चुण युवक या युवतीको पहले प्रेम-पात्रकी श्रपेचा दूसरा पात्र श्रधिक सुन्दर, श्रधिक समृद्ध, श्रधिक बलवान् या श्रधिक श्रनुकूल मिल जाएगा, उसी खुण उसका चित्त प्रथम पात्रकी श्रोरसे इटकर दसरी श्रोर अक पहेगा श्रीर इस अकावके साथ ही प्रथम पात्रके प्रति कर्तव्य-पालनके चककी, जो पहलेसे चल रहा था, गति श्रीर दिशा बदल जाएगी। दूसरे पात्रके प्रति भी वह चक योग्य रूपसे न चल सकेगा श्रीर मोहका रसानुभव जो कर्त्तव्य-पालनसे संतुष्ट हो रहा था, कर्तव्य-पालन करने या न करनेपर भी श्रवस ही रहेगा । माता मोहवश श्रंगजात बालकके प्रति श्रपना सब कुछ न्यौछावर करके रसानुभव करती है, पर उसके पीछे श्रगर सिर्फ मोहका भाव है तो रसानभव बिलकुल संकुचित श्रीर श्रास्थर होता है। मान लीजिए कि वह बालक मर गया श्रीर उसके बदलेमें उसकी श्रपेखा भी श्रधिक सुन्दर श्रीर पुष्ट दूसरा बालक परवरिशके लिए मिल गया, जो बिलकुल मातृहीन है। परन्त इस निराधार श्रीर सुन्दर बालकको पाकर भी वह माता उसके प्रति श्रपने कर्तव्य-पालनमें वह रसानुभव नहीं कर सकेगी जो अपने अंगजात बालकके प्रति करती थी। बालक पहलेसे भी श्रब्छा मिला है, माताको बालककी स्प्रहा है श्रीर श्रर्पण करनेकी वृत्ति भी है। बालक भी मातहान होनेसे बालकापे दिशी माताकी प्रेम-विका अधिकारी है। फिर भी उस माताका चित्त उसकी और मक्त भारासे नहीं बहता । इसका सबब एक ही है श्रीर वह यह कि उस माताकी न्यौद्यावर या ऋर्पशृक्षतिका प्रेरक भाव केवल मोह था, जो स्नेह होकर भी शुद्ध श्रीर व्यापक न था, इस कारण उसके हृदयमें उस भावके होनेपर भी उसमेंसे कर्त्तव्य-पालनके फव्वारे नहीं छूटते, भीतर ही भीतर उसके हृदयको दवाकर सुखीके बजाय दुखी करते हैं, जैसे खाया हुन्ना पर हजम न हुन्ना सुन्दर ऋज । वह न तो खून बनकर शरीरको मुख पहुँचाता है श्रीर न बाहर निकलकर शरी-

रको हलका ही करता है। भीतर ही भीतर सहकर शरीर ख्रौर चित्तको श्चास्य बनाता है। यही स्थिति उस माताके कर्त्तव्य पालनमें श्चपरिशात स्नेह मावकी होती है। इसने कभी भयवश रच्च एके वास्ते भोपड़ा बनाया. उसे सँभाला भी । दसरोंसे बचनेके निमित्त श्राखाई में बल सम्पादित किया, कवायद और निजानेवाजीसे सैनिक शक्ति प्राप्त की. श्राक्रमणके समय ( चाहे वह निजके ऊपर हो, कुद्रम्य, समाज या राष्ट्रके ऊपर हो ) सैनिकके तौरपर कर्चव्य-पालन भी किया, पर श्रगर वह भय न रहा, खासकर श्रपने निजके जपर या हमने जिसे अपना समका है या जिसको हम अपना नहीं समकते. जिस राष्ट्रको हम निज राष्ट्र नहीं समभते उसपर हमारी अपेचा भी अधिक और प्रचंड भय आ पड़ा, तो हमारी भय-त्राण-शक्ति हमें कर्त्तव्य-पालनमें कभी प्रेरित नहीं करेगी, चाहे भयसे यचने-यचानेकी हममें कितनी ही शक्ति क्यों न हो । वह शक्ति संकुचित भावोंमेंसे प्रकट हुई है तो जरूरत होनेपर भी वह काम न श्राप्नी श्रीर जहाँ जरूरत न होगी या कम जरूरत होगी वहाँ खर्च होगी। श्रमी श्रमी इमने देखा है कि यूरोपके श्रीर दूसरे राष्ट्रोंने भयसे बचने श्रीर बचानेकी निस्सीम शक्ति रखते हुए भी भयत्रस्त एबीसीनियाकी हजार पार्थना करनेपर भी कल भी मदद न की । इस तरह भयजनित कर्त्तव्य-पालन अधूरा होता है श्रीर बहुधा विपरीत भी होता है। मोह कोटिमें गिने जानेवाले सभी भावोंकी एक ही जैसी अवस्था है. वे भाव बिलकल अधूरे, अस्थिर और मलिन होते हैं।

जीवन-शक्तिका यथार्थ अनुभव ही दूसरे प्रकारका भाव है जो न तो उदय होनेपर चिलत या नष्ट होता, न मर्यादित या संकुचित होता अमेर न मिलन होता है। प्रश्न होता है कि जीवन-शक्तिके यथार्य अनुभवमें ऐसा कौन-सा तस्व है जिससे वह सदा स्थिर, ज्यापक और शुद्ध ही बना रहता है? इसका उत्तर पानेके लिए हमें जीवन-शक्तिके स्वरूपपर थोड़ा-साविचार करना होगा।

हम श्रपने श्राप सोचें श्रीर देखें कि जीवन-शक्ति क्या वस्तु है। कोई मां समभ्रदार श्वासेच्छवास या प्रायाको जीवनकी मूलाधार शक्ति नहीं मान सकता, क्योंकि कभी कभी ध्यानकी विशिष्ट श्रवस्थामें प्राय संचारके चालू न रहनेपर भी जीवन बना रहता है। इससे मानना पढ़ता है कि प्रायासंचाररूप जीवनकी प्रेरक या श्राधारभूत शक्ति कोई श्रीर ही है। श्रभी तकके सभी श्राध्यात्मिक सुद्म श्रनुभवियोंने उस श्राधारभूत शक्तिको चेतना कहा है। चेतना एक ऐसी स्थिर श्रीर प्रकाशमान शक्ति है जो देहिक, मानसिक श्रीर ऐद्विक श्रादि सभी कार्योंपर शानका, परिशानका प्रकाश श्रनसरत डालती रहती है। इन्द्रियाँ कुछ भी प्रवृत्ति क्यों न करें, मन कहीं भी गति क्यों न करे, देह किसी भी व्यापारका क्यों न श्राचरण करे. पर उस सबका सतत भान किसी एक शक्तिको थोडा बहत होता ही रहता है। हम प्रत्येक अवस्थामें अपनी दैहिक, ऐन्द्रिक और मानसिक कियासे जो थोड़े बहुत परिचित रहा करते हैं, सो किस कारगासे ! जिस कारवासे हमें अपनी क्रियाश्चोंका संवेदन होता है वही चेतना शक्ति है श्रीर हम इससे श्राधिक या कम कुछ भी नहीं हैं। श्रीर कुछ हो या न हो, पर हम चेतनाश्रन्य कभी नहीं होते । चेतनाके साथ ही साथ एक दसरी शक्ति श्रीर श्रोतप्रोत है जिसे हम संकल्प शक्ति कहते हैं। चेतना जो कछ समभती सोचती है उसको कियाकारी बनानेका या उसे मर्तरूप देनेका चेतनाके साथ श्चन्य कोई बल न होता तो उसकी सारी समक बेकार होती श्रीर हम जहाँ के तहाँ बने रहते । इस अनुभव करते हैं कि समक्ष, जानकारी या दर्शनके अनु-सार यदि एक बार संकल्प हुन्ना तो चेतना पूर्णतया कार्याभिमुख हो जाती है। जैसे कदमेवाला संकल्प करता है तो सारा बल संचित होकर उसे कहा डालता है। संकल्प शक्तिका कार्य है बलको बिखरनेसे रोकना । संकल्पसे संचित बल संचित भाफके बल जैसा होता है। संकल्पकी मदद मिली कि चेतना गतिशील हुई श्रीर फिर श्रपना साध्य सिद्ध करके ही संतुष्ट हुई । इस गतिशीलताको चेतनाका बीर्य समझना चाहिए । इस तरह जीवन-शक्तिके प्रधान तीन अंश हैं-चेतना. संकब्प श्रीर वीर्थ या बल । इस त्रिश्रंशी शक्तिको ही जीवन-शक्ति समिक्तिए, जिसका अनुभव हमें प्रत्येक छोटे बड़े सर्जन-कार्यमें होता है। आगर समक्त न हो. संकल्प न हो श्रीर पुरुषार्थ-वीर्यगति-न हो तो कोई भी सर्जन नहीं हो सकता । ध्यानमें रहे कि जगतमें ऐसा कोई छोटा-बढ़ा जीवनधारी नहीं है जो किसी न किसी प्रकार सर्जन न करता हो। इससे प्राणीमात्रमें उस्त त्रिश्चंगी जीवन-शक्तिका पता चल जाता है। यों तो जैसे इम श्रपने आपमें प्रत्यक्ष अनुभव करते हैं वैसे ही अन्य प्राणियोंके सर्जन-कार्यसे भी उनमें मौजद उस शक्तिका अनुमान कर सकते हैं। फिर भी उसका अनुभव, और सो भी यथार्थ अनुभव, एक अलग वस्त है।

यदि कोई सामने खड़ी दीवालसे इन्कार करे, तो इम उसे मानेंगे नहीं। इम तो उसका ऋरितल ही अनुभव करेंगे। इस तरह अपनेमें और द्सामें मौजूद उस त्रिअंशी शक्तिके अस्तित्वका, उसके सामर्थका अनुभव करना जीवन-शक्तिका यथार्थ अनुभव है।

जब ऐसा अनुभव प्रकट होता है तब अपने आपके प्रति और दूवरोंके प्रति जीवन-दृष्टि बदल जाती है। फिर तो ऐसा भाव पैदा होता है कि सर्वत्र विश्वांगी जीवन-शक्ति ( सिवादानन्द ) या तो ऋखराड या एक है या सर्वत्र समान है। किसीको संस्कारानुसार ऋमेदानुभव हो या किसीको साम्यानुभव, पर परि-ग्राममें कुळ भी फर्क नहीं होता। ऋभेद-दृष्टि धारण करनेवाला दूसरोंके प्रति वही जवाबदेही धारण करेगा जो ऋपने प्रति। वास्तवमें उसकी जवाबदेही या कर्तव्य-दृष्टि ऋपने परायेके भेदसे भिन्न नहीं होती, इसी तरह साम्य दृष्टि धारण करनेवाला भी ऋपने परायेके भेदसे कर्तव्य दृष्टि या जवाबदेहीमें तारतम्य नहीं कर सकता।

मोहकी कोटिमें स्त्रानेवाले भावांसे प्रेरित उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्टि एकसी अख्य या निरावरण नहीं होती जब कि जीवन शक्तिके यथार्थ स्त्रनुभवसे प्रेरित उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्टि सदा एक-सी स्त्रीर निरावरण होती है क्योंकि वह भाव न तो राजस स्त्रंशसे स्त्राता है श्रीर न तामस स्रंशसे स्त्रभिभृत हो सकता है। यह भाव साहजिक है, साल्यिक है।

मानवजातिको सबसे बड़ी श्रीर कीमती जो कुदरती देन मिली है वह है उस साहजिक भावको धारण करने या पैदा करनेकी सामर्थ्य या योग्यता जो विकासका--- श्रसाधारण विकासका-मुख्य साधन है। मानव-जातिके इतिहासमें बुद्ध, महावीर श्रादि श्रनेक सन्त-महन्त हो गए हैं, जिन्होंने हजारों विघ्न-बाधा-श्चोंके होते हुए भी मानवताके उद्धारकी जवाबदेहीसे कभी मुँह न मोड़ा। श्रपने जिक्छके प्रलोभनपर सॉकेटीस मत्यमखर्मे जानेसे बच सकता था पर उसने कारीरिक जीवनकी अपेचा आध्यात्मिक सत्यके जीवनको पसन्द किया और मृत्य उसे हरा न सकी । जीसिसने श्रपना नया प्रेम-सन्देश देनेकी जवाबदेहीको श्रदा करनेमें शलीको सिंहासन माना । इस तरहके पुराने उदाहरणोंकी सचा-इमें सन्देहको दर करनेके लिए ही मानो गाँधीजीने श्रभी-श्रभी जो चमत्कार दिखाया है वह सर्वविदित है । उनको हिन्दुत्व-श्रार्यत्वके नामपर प्रतिष्ठाप्राप्त बाह्यसों और अमसोंकी सैकड़ों करूढ़ि पिशाचियों चलित न कर सकी। न तो हिंद मुसलमानीं की दएड। दएडी या शस्त्राशस्त्रीने उन्हें कर्तव्य-चलित किया श्रीर न उन्हें मृत्यु ही डरा सकी । वे ऐसे ही मनुष्य थे जैसे हम । फिर क्या कारण है कि उनकी कर्तव्य-दृष्टि या जवाबदेही ऐसी स्थिर, व्यापक श्रीर शद्ध थी श्रीर हमारी इसके विपरीत । जवाब सीधा है कि ऐसे पुरुषोंमें उत्तरदायित्व या कर्तव्य-दृष्टिका प्रेरक भाव जीवन-शक्तिके यथार्थ अनुभवमेंसे आता है जो हममें नहीं हैं।

ऐसे पुरुषोंको जीवन-शक्तिका जो यथार्थ अनुभव हुआ है उसीको खुदे-खुदे दार्शनिकोंने खुदी-खुदी परिभाषामें वर्णन किया है। उसे कोई आत्म-साचात्कार कहता है, कोई ब्रह्म-सालात्कार श्रीर कोई ईश्वर-दर्शन, पर इससे वस्तुमें श्रन्तर नहीं पड़ता । इमने ऊपरके वर्णनमें यह बतलानेकी चेष्टा की है कि मोहजनित भावोंकी श्रपेला जीवन-शक्तिके यथार्थ श्रनुमवका भाव कितना श्रीर क्यों श्रेष्ठ है श्रीर उससे प्रेरित कर्तव्य-दृष्टि या उत्तरदायित्व कितना श्रेष्ठ है। जो वसुधाको कुटुम्ब समक्षता है, वह उसी श्रेष्ठ भावके कारणा। ऐसा भाव केवल शब्दोंसे श्रा नहीं सकता। वह भीतरसे उगता है श्रीर वही मानवीय पूर्ण विकासका मुख्य साथन है। उसीके लामके निमित्त श्रध्यात्म-शास्त्र है, योगमार्ग है, श्रीर उसीकी साधनामें मानव-जीवनकी कृतार्थता है।

€० १६५० ]

[ संपूर्णानन्द-श्रभिनन्दन प्रन्थ

## जीवन-दृष्टिमें मौलिक परिवर्त्तन

इतिहासके आरम्भमें वर्तमान जीवन-पर ही आधिक भार दिया जाता था। पारलौकिक जीवनकी बात हम सुल-सुविधामें श्रीर पुर्धतके समय ही करते थे। वेदोंके कथनानुसार 'चरवैति चरैबैति चराति चरतो भगः' (स्रर्थात् चलो, चलो, चलनेवालेका ही भाग्य चलता है) को ही हमने जीवनका मूलमन्त्र माना है।

पर त्राज इमारी जीवन-दृष्टि विलकुल बदल गई है। स्राज इम इस जीवनकी उपेचा कर परलोकका जीवन सुधारनेकी ही विशेष चिन्ता करते हैं। इसका दुष्परिणाम यह हुन्ना है कि जीवनमें भिरश्रम स्त्रीर पुरुषार्थ करनेकी हमारी स्नादक विलकुल छूट गई है। पुरुषार्थको कमीसे हमारा जीवन विलकुल कृत्रिम स्त्रीर खोखला होता जा रहा है। जिस प्रकार जङ्गलमें चरनेवाली गाय-बकरीकी स्र्येचा धरपर वाँधी रहनेवाली शाय-बकरीका दूध कम लाभदायक होता है, उसी प्रकार घरमें केद रहनेवाली स्वयोंकी सन्तान मां शक्तिशाली नहीं हो सकती। पहले चित्रयोंका बल-विक्रम प्रसिद्ध था, पर स्त्रव विलासिता स्त्रीर श्रकमंपयतामें पले राजा-रईखोंके बच्चे बहुत ही स्रशक्त श्रीर पुरुषार्थहीन होते हैं। श्रामेक चित्रयोंकी तरह न तो वे लम्बी पैदलयात्रा या घुडसवारी कर सकते हैं श्रीर न स्त्रीर कोई श्रम ही। इसी प्रकार वैश्योंमें भी पुरुषार्थकी हानि हुई है। पहले वे स्त्रयन, फारस, मिस्त्र, बाली, सुमात्रा, जावा स्त्रादि दूर-दूरके स्थानोंमें जाकर व्यापार-वार्षिज्य करते थे। पर स्त्रव उनमें वह पुरुषार्थ नहीं है, स्त्रव तो उनमेंसे स्रधिकांशकी तोंदें स्त्राराम-तल श्री स्त्रीर स्नालस्थके कारण बढ़ी हुई न तर स्नाती हैं।

श्राज तो हम जिसे देखते हैं वही पुरुषार्थ श्रीर कर्म करनेके वजाय धर्म-कर्म श्रीर पूजा-पाठके नामपर ज्ञानकी खोजमें व्यस्त दीखता है। परमेश्वरकी भक्ति तो उसके गुणोंका रमरण, उसके रूपकी पूजा श्रीर उसके प्रति श्रद्धामें है। पूजाका मूलमन्त्र है 'सर्वभूतिहिते रतः' (सब भूतोंके हितमें रत है)— श्रर्थात् हम सब लोगोंके साथ श्रन्छा बर्ताव करें, सबके कल्याणकी बात सोचें। श्रीर सबी भक्ति तो सबके सुखमें नहीं, दु:खमें साभीदार होनेमें है। ज्ञान है श्रात्म-ज्ञान; जड़से भिन्न, चेतनका बोध ही तो सबा ज्ञान है। इसलिए चेतनके प्रति ही हमारी श्रिषक श्रद्धा होना चाहिए, जड़के प्रति कम। पर इस बातकी कसीटी क्या है कि हमारी श्रद्धा जड़में ज्यादा है या चेतनमें १ उदा- हरखके रूपमें मान लीजिए कि एक बच्चेने किसी धर्म-पुस्तकपर पाँव रख दिया। इस स्त्रपराधपर हम उसको तमाचा मार देते हैं। क्योंकि हमारी निगाहमें जड़ पुस्तकसे चेतन लड़का देच है।

यि सही मानोमें इम ज्ञान-मार्गका अनुसरण करें, तो सद्गुणोंका विकास होना चाहिए। पर होता है उलटा। इम ज्ञान-मार्गके नामपर वैराग्य लेकर लँगोटी धारण कर लेते हैं, शिष्य बनाते हैं और अपनी इहलीिक कि जिम्मेदारि-योंसे खुडी ले लेते हैं। दरअसल वैराग्यका अर्थ है जिसपर राग हो, उससे विरत होना। पर इम वैराग्य लेते हैं उन जिम्मेदारियोंसे, जो आवश्यक हैं और उन कामोंसे, जो करने चाहिए। इम वैराग्यके नामपर अर्थन पशुओंकी तरह जीवनके कर्म-मार्गसे इट कर दूसरोंसे सेवा करानेके लिए उनके सिरपर सवार होते हैं। वास्तवमें होना तो यह चाहिए कि पारलीिक ज्ञानसे इहलोंक जीवनको उस बनाया जाए। पर उसके नामपर यहाँ के जीवनकी जो जिम्मेदारियों हैं, उनसे मुक्ति पानेकी चेष्टाकी जाती है।

लोगोंने शान-मार्गके नामपर जिस स्वार्थान्यता श्रीर विलाखिताको चिरतार्थं किया है, उसका परियाम स्पष्ट हो रहा है। इसकी श्रोटमें जो कविताएँ रची गई, वे अधिकांशमें श्रंगार-प्रधान हैं। तुकारामके भजनों श्रीर बाउलोंके गीतोंमें जिस वैराग्यकी छाप है, साफ-सीचे श्रधमें उनमें बल या कर्मकी कहीं गन्य भी नहीं। उनमें है यथार्थवाद श्रीर जीवनके स्थूल सत्यसे पलायन। यही बात मन्दिरों श्रीर मटोंमें होनेवाले कीर्पनोंके संबन्धमें भी कही जा सकती है। इतिहासमें मटों श्रीर मन्दिरोंके ध्वंसकी जितनी घटनाएँ हैं, उनमें एक बात तो बहुत ही स्पष्ट है कि दैवी शक्तिकी दुहाई देनेवाले पुजारियों या साधुश्रोंने उनकी रच्चाके लिए कभी श्रपने प्राण नहीं दिए। बस्तियार खिलजीन दिक्षीसे सिर्फ १६ घुइसवार लेकर बिहार-युक्तप्रान्त श्रादि जीते श्रीर बङ्गालमें जाकर लच्मणसेनको पराजित किया। जब उसने सुना कि परलोंक सुधारने वालोंके दानसे मन्दिरोंमें बड़ा धन जमा है, मूर्तियों तकमें रक भरे हैं ता उसने उन्हें लटा श्रीर मुर्तियोंको तोड़ा।

शान-मार्गके ठेकेवारोंने जिस तरहकी संकीर्णता फैलाई, उससे उन्होंकां नहीं, न जाने कितनोंका जीवन दुःखमय बना । उद्दीसाका कालापहाइ ब्राह्मण्या, पर उसका एक मुसलमान लड़कीसे प्रेम हो गया । भला ब्राह्मण्य उसे कैसे स्वीकार कर सकते थे ? उन्होंने उसे जातिच्युत कर दिया । उसने लाख मिन्नतें-खुरामर्वे की, माणी माँगी; पर कोई सुनवाई नहीं हुई । अन्तमें उसने कहा कि विद मैं पापी होऊँ, तो जगनाथकी मूर्ति सुके दश्ड देगी। पर मूर्ति स्या दश्ड

देती ? म्रालिर वह मुसलमान हो गया। फिर उसने केवल जगंनाथकी मूर्ति ही नहीं, श्रन्य सैकड़ों मूर्तियाँ तोड़ीं श्रीर मंदिरों को लूटा। श्रान-मार्ग श्रीर परलोक सुधारनेके मिथ्या श्रायोजनोंकी संकीर्णताके कारण ऐसे न-जाने कितने श्रन्य हुए हैं श्रीर दोंग-पालयडोंको प्रश्रय मिला है। पहले शाकदीपी ब्राह्मण ही तिलक-चन्दन लगा सकता था। फल यह हुआ कि तिलक-चन्दन लगानेवाले सभी लोग शाकदीपी ब्राह्मण गिने जाने लगे। प्रतिष्ठाके लिए यह दिखावा इतना बढ़ा कि तीसरी-चौथी शताब्दीमें श्राप हुए विदेशी पादरी भी दिख्यमें तिलक-जनेक रखने लगे।

शान-मार्गकी रचनात्मक देन भी है। उससे सद्गुणोंका विकास हुआ है। यरन्तु परलोकके शानके नामसे जो सद्गुणोंका विकास हुआ है, उसके उपयोगका चेत्र श्रम बदल देना चाहिए। उसका उपयोग हमें इसी जंबनमें करना होगा। राकफेलरका उदाहरण हमारे सामने है। उसने बहुत-सा दान दिया, बहुत-सी संस्थाएँ खोलीं। इसलिए नहीं कि उसका परलोक सुघरे, बल्कि इसलिए कि बहुतोंका इहलोंक सुघरे। सद्गुणोंका यदि इस जीवनमें विकास हो जाए, तो वह परलोक तक भी साथ जाएगा। सद्गुणोंका जो विकास है, उसको वर्जमान जीवनमें लागू करना ही सचा धर्म और शान है। पहले खान-पानकी इतनी सुविधा यो कि आदमीको अधिक पुरुषार्थ करनेकी आवश्यकता नहीं होती थी। यदि उस समय आजकल जैसी खान-पानकी श्रमुविधा होती, तो वह शायद और अधिक पुरुषार्थ करता। पर आज तो यह पुरुषार्थकी कमी ही जनताकी मृत्यु है।

पहले जो लोग परलंकि जानकी साधनामें विशेष समय और शक्ति लगाते थे, उनके पास समय और जीवनकी सुविधाओं को कमी नहीं थी। जितने लोग यहाँ थे, उनके लिए काफी फल और अल प्राप्त थे। दुषारू पशुओं की भी कमी न थी, क्यों कि पशुपालन बहुत सस्ता था। चालीस हजार पौओं का एक गोकुल कहलाता था। उन दिनों ऐसे गोकुल खनेवालों की संख्या कम न थी। मालवा, मेवाइ, मारवाइ आदिकी गायों के जो वर्णन मिलते हैं, उनमें गायों के उदस्की तुलना सारनाथमें रखें 'घटोशि' से की गई है। इसीसे अनुमान किया जा सकता है कि तब गौएँ कितना दूध देती थीं। कामधेनु कोई देवी गाय न थी, बल्कि यह संज्ञा उस गायकी थी, जो चाहे जब दुहनेपर दूध देती थीं और ऐसी गौओं की कमी न थी। जान-मार्ग के जो प्रचारक (श्वाव) जंगलों में रहते थे, उनके लिए था। उपवासकी उनमें शक्ति होतो थी, क्यों कि याका आदर्श उनके लिए था। उपवासकी उनमें शक्ति होतो थी, क्यों कि

आगे पीछे उनको पर्याप्त पोषण मिलता था। पर आज लोग शहरोमें रहते हैं, पशु-धनका हास हो रहा है और आदमी अशक एवं अकर्मण्य हो रहा है। बंगालके १९४३ के अकालमें मिलारियोमेंसे अधिकांश कियाँ और बचे ही थे, जिन्हें उनके सशक पुरुष छोड़कर चले गए थे। केवल अशक बच रहे थे; जो मील माँग कर पेट भरते थे।

मेरे कहनेका तात्पर्य यह है कि हमें अपनी जीवन हिं में मौलिक परिवर्तन करना चाहिए। जीवनमें सद्गुणोंका विकास इहलोकको सुधारनेके लिए करना चाहिए। आज एक श्रोर हम श्रालसी, श्रकमंप्य श्रोर पुरुषार्थहीन होते जा रहे हैं श्रीर द्सरी श्रोर पोषणाकी कमी तथा दुर्वल सन्तानकी वृद्धि हो रही है। गाय रख कर घर-मरको श्रव्ह्या पोषणा देनेके बजाय लोग मोटर रखना श्रिषिक ज्ञानकी बात समझते हैं। यह खामखयाली छोड़नी चाहिए श्रीर पुरुषार्थवृत्ति पैदा करनी चाहिए। सद्गुणोंकी कसीटी वर्त्तमान जीवन ही है। उसमें सद्गुणोंको श्रपनाने, श्रीर उनका विकास करनेसे, इहलोक श्रीर परलोक दोनों सुधर सकते हैं।

सितम्बर १६४८ ]

[ नया समाज,

## समाजको बदलो

'बदलना' प्रेरक किया है, जिसका ऋर्य है—बदल डालना। प्रेरक क्रिया-में ऋप्रेरक क्रियाका भाव भी समा जाता है; इसलिए उसमें स्वयं बदलना ऋौर दूसरेको बदलना ये दोनों ऋर्थ भ्रा जाते हैं। यह केवल व्याकरण या शब्द-शास्त्रकी युक्ति ही नहीं है, इसमें जीवनका एक जीवित सत्य भी निहित है। इसीसे ऐसा ऋर्थविस्तार उपयुक्त मालूम होता है । जीवनके प्रस्थेक च्रेत्रमें श्रनु-भव होता है कि जो काम श्रीरोंसे कराना हो श्रीर ठीक तरहसे कराना हो, व्यक्ति उसे पहले स्वयं करे। द्सरोंको सिखानेका इच्छ्रक स्वयं इच्छित विषयका शिक्षण लेकर - उसमें पारंगत या कुशल होकर ही दसरोंको सिखा सकता है। जिस विषयका ज्ञान ही नहीं. श्रन्छा श्रीर उत्तम शिलक भी वह विषय दसरेको नहीं सिखा सकता। जो स्वयं मेला-कुचैला हो, श्रंग श्रंगमें मैल भरे हो, वह दसरीको नहलाने जाएगा. तो उनको स्वच्छ करनेके बदले उनपर श्रपना मैल ही लगाएगा । यदि दूसरेको स्वच्छ करना है तो पहले स्वयं स्वच्छ होना चाहिए। यद्यपि कभी-कभी सही शिचाण पाया हुआ व्यक्ति भी दूसरेको निश्चयके मुताबिक नहीं सिखा पाता, तो भी सिखानेकी या शुद्ध करनेकी किया बिलकुल बेकार नहीं जाती, क्योंकि इस क्रियाका जो आचरण करता है. वह स्वयं तो लाभमें रहता ही है. पर उस लाभके बीज जल्द या देरसे. दिखाई दें या न दें, त्रास-पासके वातावरणमें भी श्रंकरित हो जाते हैं।

स्वयं तैयार हुए बिना दूसरेको तैयार नहीं किया जा सकता, यह सिद्धान्त सत्य तो है ही, इसमें श्रीर भो कई रहस्य छिपे हुए हैं, जिन्हें समफ्तेकी जरूरत है। इसारे सामने समाजको बदल डालनेका प्रश्न है। जब कोई व्यक्ति समाजको बदलना चाहता है श्रीर समाजके सामने शुद्ध मनसे कहता है—'बदल जाश्रो,' तब उसे समाजको यह तो बताना ही होगा कि तुम केसे हो, श्रीर कैसा होना चाहिए। इस समय तुम्हारे श्रमुक-श्रमुक संस्कार हीं, अमुक-श्रमुक व्यवहार हैं, उन्हें छोड़कर श्रमुक-श्रमुक संस्कार श्रीर श्रमुक-श्रमुक रितियां धारण करो। यहाँ देखना यह है कि समफ्तेनवाला व्यक्ति जो कुछ कहना चाहता है, उसमें उसमें असती कितनी लगन है, उसके बारे में कितना जानता है, उसे उस बस्तुका कितना रंग लगा है, प्रतिकृत संयोगोमें भी वह उस संवन्धमें कहाँतक टिका रहा है श्रीर उसकी समफ्र कितनी गहरी है। इन बार्तोकी छाप समाजपर

पहले पहती है। सारे नहीं तो योड़ेसे भी लोग जब सममते हैं कि कहनेवाला व्यक्ति सच्ची ही बात कहता है श्रीर उसका परिणाम उसपर दीखता भी है, तब उनकी दृत्ति बदलती है श्रीर उनके मनमें सुधारक प्रति श्रमादरकी जगह श्रादर प्रकट होता है। मले ही वे लोग सुधारक के कहे श्रमुसार चल न सकें, तो भी उसके कथन के प्रति श्रादर तो रखने ही लगते हैं।

श्रीरोंसे कहनेके पहले स्वयं बदल जानेमें एक लाभ यह भी है कि दूसरोंको सुधारने यानी समाजको बदल डालनेके तरीकेकी श्रनेक चाबियों मिल जाती हैं। उसे श्रपने श्रापको बदलनेमें जो किठनाइयों महसूस होती हैं, उनका निवारण करनेमें जो ऊहापोह होता है, श्रीर जो मार्ग हूँ दें जाते हैं, उनसे वह श्रीरोंकी किठनाइयों भी सहज ही समफ लेता है। उनके निवारण के नए-नए मार्ग भी उसे यथाप्रसंग स्फने लगते हैं। इसलिए समाजको बदलनेकी बात कहनेवाले सुधारकको पहले स्वयं दृष्टांत बनना चाहिए कि जीवन बदलना जो कुछ है, वह यह है। कहनेकी श्रपेचा देखनेका श्रसर कुछ श्रीर होता है श्रीर गहरा भी होता है। इस वस्तुको हम सभीने गांधीजीके जीवनमें देखा है। न देखा होता तो शायद बुद्ध श्रीर महावीरके जीवन-परिवर्तनके मार्गके विषयमें भी संवेह बना रहता।

इस जाह में दो-तीन ऐसे व्यक्तियोंका परिचय दूँगा जो समाजको बदल डालनेका बीड़ा लेकर ही चले हैं। समाजको कैसे बदला जाए इसकी प्रतीति वे अपने उदाहरणसे ही करा रहे हैं। गुजरातके मूक कार्यकर्ता रिवशंकर महाराजको—जो शुरूसे ही गाँधीजीके साथी आरे सेवक रहे हैं,—चोरी और खून करनेमें ही भरोसा रखनेवाली और उसीमें पुरुषार्थ समफनेवाली 'बारेया' जातिको सुधारनेकी लगन लगी। उन्होंने अपना जीवन इस जातिके बीच ऐसा ओतप्रोत कर लिया और अपनी जीवन-पद्धतिको इस प्रकार परिवर्तित किया की सीरे-धीरे यह जाति आप ही आप बदलने लगी, खूनके गुनाह खुद-ब-खुद कबूल करने लगी और अपनी अपराधके लिए सजा भोगनेमें भी गौरव मानने लगी। आखिरकर यह सारी जाति परिवर्तित हो गई।

रिवशंकर महाराजने हाईस्कूलतक भी शिचा नहीं पाई, तो भी उनकी वाणी बड़े-बड़े प्रोफेसरों तकपर श्रसर करती है। विद्यार्थी उनके पीछे पागल बन जाते हैं। जब वे बोलते हैं तब सुननेवाला समभ्रता है कि महाराज जो कुछ कहते हैं, वह सत्य श्रीर श्रनुभवसिद्ध है। केन्द्र या प्रान्तके मन्त्रियों तक पर उनका जादू जैसा प्रभाव है। वे जिस चेत्रमें कामका बीड़ा उठाते हैं, उसमें बसनेवाले उनके रहन-सहनसे मन्त्रमुग्ध हो जाते हैं—क्सोंकि उन्होंने

पहले ऋपने झापको तैयार किया है—बदला है, और बदलमेके रास्तोंका—मेदों का ऋनुमव किया है। इसीसे उनकी वाणीका ऋसर पड़ता है। उनके विषयमें कि और साहित्यकार स्व॰ मेघाणीने 'मायासाईना दीवा' (मानवताके दीप) नामक परिचय-पुस्तक लिखी है। एक और दूसरी पुस्तक श्री बबलमाई मेहता-की लिखी हुई है।

दसरे व्यक्ति हैं सन्त बाल, जो स्थानकवासी जैन साधु हैं। वे मुँहपर मॅहपसी. हाथमें रजोहरण ऋादिका साधु-वेष रखते हैं, किन्तु उनकी दृष्टि बहत ही आगे वढी हुई है। वेष और पन्थके बाड़ोंको छोड़कर वे किसी अनीखी दिनयामें विहार करते हैं। इसीसे ब्राज शिखित श्रीर श्रशिखित, सरकारी या गैरसरकारी, हिन्द या मुसलमान स्त्री-पुरुष उनके बचन मान लेते हैं। विशेष रूपसे 'भालकी पटरी' नामक प्रदेशमें समाज-सुधारका कार्य वे लगभग बारह वर्षोंसे कर रहे हैं। उस प्रदेशमें दो सौसे श्रधिक छोटे-मोटे गाँव हैं। वहाँ जन्होंने समाजको बदलनेके लिए जिस धर्म श्रौर नीतिकी नींवपर सेवाकी इमारत शरू की है. वह ऐसी वस्तु है कि उसे देखनेवाले श्रीर जाननेवालेको श्चाञ्चर्य हुए निना नहीं रहता । मन्त्री, कलेक्टर, कमिश्नर श्रादि सभी कोई अपना-अपना काम लेकर सन्त बालके पास जाते हैं और उनकी सलाह लेते हैं। देखनेमें सन्तवालने किसी पन्य, वेष या बाह्य श्राचारका परिवर्त्तन नहीं किया परन्त मौलिक रूपमें उन्होंने ऐसी प्रवृत्ति शरू की है कि वह उनकी आत्मामें श्रधिवास करनेवाले धर्म श्रौर नीति-तत्त्वका साजात्कार कराती है श्रौर उनके समाजको सधारने या बदलनेके दृष्टिबिन्दको स्पष्ट करती है। उनकी प्रवृत्तिमें जीवन-चेत्रको छनेवाले समस्त विषय आ जाते हैं। समाजकी सारी काया ही कैसे बदली जाए स्त्रीर उसके जीवनमें स्वास्थ्यका, स्वावलम्बनका वसन्त किस प्रकार प्रकट हो। इसका पदार्थ-पाठ वे जैन साधकी रीतिसे गाँव-गाँव घमकर. सारे प्रश्नोंमें सीधा भाग लेकर लोगोंको दे रहे हैं। इनकी विचारधारा जाननेके लिए इनका 'विश्व-वात्सल्य' नामक पत्र उपयोगी है ख्रीर विशेष जानकारी चाहनेवालोंको तो उनके सम्पर्कमें ही श्राना चाहिए ।

तीसरे भाई मुसलमान हैं। उनका नाम है झकबर भाई। उन्होंने भी, श्रनेक वर्ष हुए, ऐसी ही तपस्या शुरू की है। बनास तटके सम्पूर्ण प्रदेशमें उनकी प्रवृत्ति विस्थात है। वहाँ चोरी श्रीर खून करनेवाली कोली तथा ठाकु-रोंकी जातियाँ सैकड़ों वर्षोंसे परिद्ध हैं। उनका रोजगार ही मानों यही हो गया है। श्रकवर भाई हन जातियोंमें नव-चेतना लाए हैं। उच्चवर्णके ब्राह्मण, खिनव, बैश्य भी जो कि श्रस्पृश्यता मानते चले श्राए हैं श्रीर दलित वर्गको

दवात श्राए हैं, श्रकवर भाईको श्रद्धाकी दृष्टिसे देखते हैं। यह जानते हुए भी कि श्रकवर भाई मुसलमान हैं, कहर हिन्दू तक उनका श्रादर करते हैं। सव उन्हें 'नन्हें वापू' कहते हैं। श्रकवर भाईकी समाजको सुधारनेकी सुक्त भी ऐसी श्रन्छी श्रीर तीन है कि वे जो कुछ कहते हैं या सूचना देते हैं, उसमें न्यायकी ही प्रतीति होती है। इस प्रदेशकी श्रश्चित्त श्रीर श्रसंस्कारी जातियोंके हजारों लोग इशारा पाते ही उनके हर्द-गिर्द जमा हो जाते हैं श्रीर उनकी बात सुनते हैं। श्रकवर भाईने गाँधीजीके पास रह कर श्रपने श्रापको बदल डाला है—समक्ष्यूर्वक श्रीर विचारपूर्वक। गाँवोंमें श्रीर गाँवोंके प्रश्नोंमें उन्होंने श्रपने श्रापको रमा दिया है।

ऊपर जिन तीन व्यक्तियोंका उल्लेख किया गया है, वह केवल यह स्चित करनेके लिए कि यदि समाजको बदलना हो श्रीर निश्चित रूपसे नए सिरेसे गदना हो, तो ऐसा मनोरथ रखनेवाले सुधारकोंको सबसे पहले श्रपने श्रापको बदलना चाहिए। यह तो श्रात्म-सुधारको बात हुई। श्रव यह भी देखना चाहिए कि युग कैसा श्राया है। हम जैसे हैं, वैसेके वैसे रहकर श्रयवा परिवर्तनके कुछ पैवन्द लगाकर नये युगमें नहीं जी सकते। इस युगमें जीनेके लिए इच्छा श्रीर समम्पूर्वक नहीं तो श्राखिर धक्के खाकर भी हमें बदलना पढ़ेगा।

समाज श्रीर सुधारक दोनोंकी दृष्टिक बीच केवल इतना ही श्रन्तर है कि रूदिगामी समाज नवयुगकी नवीन शक्तियोंके साथ धिसटता हुआ भी उचित परिवर्तन नहीं कर सकता, ज्यांका त्यों उन्हीं रूदियोंसे चिपटा रहता है श्रीर सम-भता है कि स्नाजतक काम चला है तो अब क्यां नहीं चलेगा? फिर श्रश्नानसे या समभते हुए भी रूद्धिक बन्बनवश सुधार करते हुए लोकिनन्दासे हरता है, जब कि सच्चा सुधारक नए युगकी नई ताकतको शीघ परख लेता है श्रीर तदनुसार परिवर्तन कर लेता है। वह न लोक-निन्दाका भय करता है, न निर्वलतासे सुकता है। वह समभता है कि जैसे श्रवुके बदलनेपर कपड़ों में फेरफार करना पड़ता है अथवा वय बढ़नेपर नए कपड़े सिलाने पड़ते हैं, वैसे ही नई परिस्थितिमें सुखसे जीनेके लिए उचित परिवर्तन करना ही पड़ता है श्रीर वह परिवर्तन कुदरतका या श्रीर किसी वस्तुका धक्का खाकर करना पड़े, इससे श्रव्या तो यही है कि सचेत होकर पहलेसे ही समभदारीके साथ कर लिया जाए।

यह सब जानते हैं कि नये युगने हमारे जीवनके प्रत्येक चेत्रमें पाँव जमा

लिए हैं। जो पहले कन्या-शिका नहीं चाहते थे, वे भी श्रव कन्याको थोड़ा बहुत पढ़ाते है। यदि थोड़ा-बहुत पढ़ाना जरूरी है तो फिर कन्याको शक्ति देखकर उसे श्यादा पढ़ानेमें क्या नुकसान है? जैसे शिक्षणके चेत्रमें वैसे ही श्रम्य मामलोंमें भी नया युग श्राया है। गाँवों या पुराने ढंगके शहरोंमें तो पदेंसे निम जाता है, पर श्रव वम्बई, कलकत्ता या दिल्ली जैसे नगरोंमें निवास करना हो श्रीर वहाँ बन्द घरोंमें स्त्रियोंको पदेंमें रखनेका श्रायह किया जाए, तो स्त्रियों खुद ही पुक्षोंके लिए भाररूप बन जाती हैं श्रीर सन्ति दिनपर दिन कायर श्रीर निर्बल होती जाती है।

विशेषकर तरुण जन विधवाके प्रति सहानुभृति रखते हैं, परन्तु जब विवाहका प्रश्न श्वाता है तो लोक निन्दासे डर जाते हैं। डरकर श्वनेक बार योग्य विधवाकी उपेद्धा करके किसी श्रयोग्य कन्याको स्वीकार कर लेते हैं श्रीर श्रयने हायसे ही श्रयना संसार विगाइ लेते हैं। स्वावलम्बी जीवनका श्रादर्श न होनेसे तेजस्वी युवक भी श्रिभावकांकी सम्पत्तिके उत्तराधिकारके लोभसे, उनको राजी रखनेके लिए, रूदियोंको स्वीकार कर लेते हैं श्रीर उनके चक्रको चालू रखनों श्रयना जीवन गँवा देते हैं। इस तरहकी दुर्यलता रखनेवाले युवक क्या कर सकते हैं? योग्य शक्ति प्राप्त करनेसे पूर्व ही जो कुटुम्ब-जीवनकी जिम्मेदारी ले लेते हैं, वे श्रयने साथ श्रयनी पत्नी श्रीर वच्चोंको भी खड्डेमें डाल देते हैं। महँगी श्रीर तङ्कांके इस जमानेमें इस प्रकारका जीवन श्रयनमें समाजपर बदता हुश्रा श्रतिष्ट मार ही है। पालन-पोपएकी, शिक्ता देनेकी श्रीर स्वावलम्बी होकर चलनेकी शक्ति न होनेपर भी जब मूह पुरुष या मृद्ध सम्ति सन्तितिस घर भर लेते हैं, तब वे नई सन्तितिसे केवल पहले की सन्तितिका नाश नहीं करते बल्कि स्वयं भी ऐसे फँस जाते हैं कि या तो मरते हैं या जीते हुए भी मुद्दें से समान जीवन बिताते हैं।

खान-पान श्रीर पहनावेके विषयमें भी श्रव पुराना युग बीत गया है। श्रनेक बीमारियों श्रीर श्रपचके कारणोमें मोजनकी श्रवेज्ञानिक पद्धित भी एक है। पुराने जमानेमें जब लोग शारीरिक मेहनत बहुत करते थे, तब गाँवोंमें जो पच जाता था, वह श्राज शहरोंके 'बैठिकए' जीवनमें पचाया नहीं जा सकता। श्रन्त श्रीर दुष्पच मिठाइयोंका स्थान वनस्पतियोंको कुळ श्रधिक प्रमाणमें मिलना चाहिए। कपकेकी मँहगाई या तंगीकी हम शिकायत करते हैं परन्तु बचे हुए समयका उपयोग कातनेमें नहीं कर सकते श्रीर निठल्ले रहकर मिलमालिकों बा सरकारको गालियों देते रहते हैं। कम कपड़ोंसे कैसे निभाव करना, सार्व

श्रीर मोटे कपड़ोंमें कैसे शोमित होना, यह हम योड़ा भी समऋ लें तो बहुत कुछ भार हलका हो जाए।

पुरुष पच्नें यह कहा जा सकता है कि एक घोतीसे दो पाजाने तो बन ही सकते हैं श्रीर स्त्रियों के लिए यह कहा जा सकता है कि बारीक श्रीर कीमती कपड़ों का मोह घटाया जाए। साइकिल, ट्राम, वस जैसे वाहनों की भाग-दोड़ में, बरसात, तेज हवा या श्राधिक समयमें श्रीर पुराने ढंगके रसोई-घरमें स्टोव श्रादि सुलगाते समय स्त्रियों की पुरानी प्रथाका पहनावा (लहँगे-साड़ीका) प्रतिकृल पड़ता है। इसको छोड़कर नवयुगके श्रानुकृल पंजाबी स्त्रियों जैसा कोई पहनावा (कमसे कम जब बैटा न रहना हो) स्वीकार करना चाहिए।

धार्मिक एवं राजकीय विषयोंमें भी दृष्टि श्रीर जीवनको बदले विना नहीं चल सकता । प्रत्येक समाज श्रपने पंथका वेश श्रीर श्राचरण धारण करनेवाले हर साधुको यहाँतक पूजता-पोषता है कि उससे एक बिलकुल निकम्मा, दूसरोंपर निर्भर रहनेवाला श्रीर समाजको श्रनेक बहमोमें डाल रखनेवाला विशाल वर्ग तैयार होता है । उसके भारसे समाज स्वयं कुचला जाता है श्रीर श्रपने कन्धे-पर बैठनेवाले इस पंडित या गुहवर्गको भी नीचे गिराता है ।

धार्मिक संस्थामें किसी तरहका फेरफार नहीं हो सकता, इस सूठी धारणाके कारण उसमें लाभदायक सुधार भी नहीं हो सकते। पश्चिमी ख्रौर पूर्वी पाकिस्तानसे जब हिन्दू भारतमें ख्राए, तब वे ख्रयने धर्मप्राण मन्दिरों ख्रौर मूर्तिथोंको इस तरह मूल गए मानो उनसे कोई संबन्ध ही न हो। उनका धर्म सुखी हालतका धर्म था। रूदिगामी श्रद्धालु समाज इतना भी विचार नहीं करता कि उसपर निर्भर रहनेवाले इतने विशाल गुरुवर्गका सारी जिन्दगी ख्रौर सारे समयका उपयोगी कार्यकम क्या है ?

इस देशमें असाम्प्रदायिक राज्यतंत्र स्थापित है। इस लोकतंत्रमें सभीको अपने मृत द्वारा भाग लेनेका अधिकार मिला है। इस अधिकारका मृल्य कितना अधिक है, यह कितने लोग जानते हैं ! स्त्रियोंको तो क्या, पुरुषोंको भी अपने हकका ठीक-ठीक भान नहीं होता; फिर लोकतंत्रकी कमियाँ और शासनकी वृटियाँ किस तरह दूर हो !

जो गिने-चुने पैसेवाले हैं स्रथवा जिनकी स्राय पर्याप्त है, वे मोटरके पीछे जितने पागल हैं, उसका एक स्रंश भी पशु-पालन या उसके पोष्याके पीछे नहीं। सभी जानते हैं कि समाज-जीवनका मुख्य स्तंभ दुधारू पशुस्त्रोंका पालन श्रीर संवर्षन है। फिर भी हरेक घनी श्रपनी पूँजी मकानमें, सोने-चाँदीमें, जवाहरातमें मा कारखानेमें लगानेका प्रयत्न करता है परन्तु किसीको पशु-संवर्षन द्वारा नमाजहितका काम नहीं सुकता। खेतीकी तो इस तरह उपेचा हो रही है मानो वह कोई कसाईका काम हो, यद्यपि उसके फलकी राह हरेक श्रादमी देखता है।

जपर निर्दिष्ट की हुई सामान्य बातोंके श्रातिरिक्त कई बातें ऐसी हैं जिन्हें सबसे पहले सुधारना चाहिए। उन विषयों में समाज जब तक बदले नहीं, पुरानी रूढ़ियाँ छोड़े नहीं, मानसिक संस्कार बदले नहीं, तब तक श्रन्य सुधार हो भी जाएँगे तो भी सबल समाजकी रचना नहीं हो सकेगी। ऐसी कई महत्वकी बातें ये हैं:—

१—हिन्दू धर्मकी पर्याय समभी जानेवाली जँच-नीचके भेदकी भावना, जिसके कारण उच्च कहानेवाले सवर्ण स्वयं भी गिरे हैं श्रीर दिलत श्राधिक दिलत बने हैं । इसीके कारण सारा हिन्दू-मानस मानवता-सून्य बन गया है।

२--- पूँजीवाद या सत्तावादको ईश्वरीय अनुम्रह या पूर्वोपार्जित पुरयका फल मान कर उसे महत्त्व देनेकी आन्ति, जिसके कारण मनुष्य उन्तित रूपमें श्रीर निश्चिन्ततासे पुरुषार्थ नहीं कर सकता।

३—लच्मीको सर्वस्व मान लेनेकी दृष्टि, जिसके कारण मनुष्य श्रपने बुद्धि-बल या तेजकी बजाय खुशामद या गुलामीकी श्रोर श्रधिक कुकता है।

४---स्त्री-जीवनके योग्य मूल्यांकनमें भ्रांति, जिसके कारण पुरुष श्रौर स्त्रियाँ स्वयं भी स्त्री-जीवनके पूर्ण विकासमें वाधा डालती हैं।

५—क्रियाकांड श्रीर स्थूल प्रथाश्रोंमें धर्म मान बैठनेकी मृद्ता, जिसके कारण समाज संस्कारी श्रीर बलवान बननेके बदले उल्टा श्रिषिक श्रसंस्कारी श्रीर सच्चे धर्मसे दूर होता जाता है ।

समाजको बदलनेकी इच्छा रखनेवालेको सुधारके विषयोंका तारतस्य समभक्त जिस बारेमें सबसे ऋधिक जरूरत हो श्रीर जो सुधार मौलिक परिवर्तन ला सकें उन्हें जैसे भी बने सर्वप्रथम हाथमें लेना चाहिए और वह भी ऋपनी श्राक्तिके ऋनुसार। शक्तिसे परेकी चीजें एक साथ हाथमें तेनेसे सम्मव सुधार भी के रह जाते हैं।

समाजको यदि बदलना हो तो उस विषयका सारा नक्शा अपनी दृष्टिके

सामने रखकर उसके पीछे ही लगे रहनेकी वृत्तिवाले उत्साही तक्या या तकि शियोंके लिए यह आवश्यक है कि वे प्रथम उस जेत्रमें ठोस काम करनेवाले
अनुभवियोंके पास रहकर कुछ समयतक तालीम लें और आपनी हिष्ट सफ्ट
और स्थिर बनायें। इसके विना प्रारम्भमें प्रकट हुआ उत्साह बीचमें ही मर
जाता है या कम हो जाता है और रूढ़िगामी लोगोंको उपहास करनेका मौका
मिलता है।

फरवरी १६५१ ]

[तस्या,

# बाल-दीक्षा

में बाल-दीचा विरोधके प्रश्नपर व्यापक दृष्टिसे सोचता हूँ। उसको केवल जैन-परम्परातक या किसी एक या दो जैन फिरकोंतक सीमित रखकर विचार नहीं करता क्योंकि बाल-दीचा या बाल-संन्यासकी वृत्ति एवं प्रवृत्ति करीब-करीब सभी त्याग-प्रधान परम्पराश्चोंमें शुरूसे आजतक देखी जाती है, खासकर भारतीय संन्यास-प्रधान संस्थाओं तो इस प्रवृत्ति एवं वृत्तिकी जड़ बहुत पुरानी है और इसके बलाबल तथा औचित्यानीचित्यपर हजारों वर्षोंसे चर्चा-प्रतिचर्चा भी होती आई है। इससे संबन्ध रखनेवाला पुराना और नया वाङ्मय व साहित्य भी काफी है।

भारतकी त्यागभूमि तथा कर्मभूमि रूपसे चिरकालीन प्रसिद्धि है। खुद बापूजी इसे ऐसी भूमि मानकर ही श्रपनी साधना करते रहे। हम सभी लोग श्रपने देशको त्यागभूमि व कर्मभूमि कहनेमें एक प्रकारके गौरवका श्रनुभव करते हैं। साथ ही जब त्यागी संस्थाके पोपणका या पुराने ढंगसे उसे निवाहनेका प्रश्न श्राता है तब उसे टालते हैं श्रीर बहुधा सामना भी करते हैं। यह एक स्पष्ट विरोध है। श्रतएव हमें सोचना होगा कि क्या नास्तवमें यह कोई विरोध है या विरोधाभास है तथा इसका रहस्य क्या है ?

श्रपने देशमें मुख्यतया दो प्रकारकी धर्म संस्थाएँ रही हैं, जिनकी जड़ें तथागत बुढ श्रीर निर्धयनाय महावीरसे भी पुरानी हैं। इनमेंसे एक ग्रहस्थाश्रम केंद्रित है श्रीर दूसरी है संन्यास व परिव्रज्या-केंद्रित । पहली संस्थाका पोषच श्रीर संवर्धन मुख्यतया वैदिक ब्राह्मणोंके द्वारा हुश्रा है, जिनका धर्म-व्यवसाय गृह्य तथा श्रीत यज्ञयागादि एवं तदनुक्ल संस्कारोंको लच्च करके चलता रहा है।

दूसरी संस्था शुरूमें श्रीर मुख्यतया ब्राझ शेतर यानी वैदिकेतर, खासकर कर्मकांडीब्राझ शेतर वर्गके द्वारा श्राविर्भूत हुई है। श्राज तो हम चार श्राश्रमक नामसे इतने श्रिधिक मुपरिचित हैं कि हर कोई यह समक्षता है कि भारतीय प्रजा पहलेहीसे चतुराश्रम संस्थाकी उपासक रही है। पर वास्तवमें ऐसा नहीं है।

बाल-दीचा विरोधी समीलन, जयपुरमें ता० १४-१०-४६ को सभापति-पदसे दिया हुआ भाषण ।

गृहस्थाश्रम केंद्रित श्रीर संन्यासाश्रम केंद्रित दोनों संस्थाश्रोंके पारसरिक संघर्षे तथा श्राचार-विचारके श्रादान-प्रदानमेंसे यह चतुराश्रम संस्थाका विचार व श्राचार स्थिर हुश्रा है। पर, मूलमें ऐसा न था।

जो गृहस्थाश्रम केंद्रित संस्थाको जीवनका प्रधान श्रङ्क समभते थे वे संन्यास-का विरोध ही नहीं, अनादरतक करते थे। इस विषयमें गोभिल गुरुषसूत्र देखना चाहिये तथा शंकर-दिग्विजय । हम इस संस्थाके समर्थनका इतिहास शतपय ब्राह्मण्. महाभारत तथा पूर्वपत्त रूपसे न्यायभाष्यतकमें पाते हैं। दूसरी श्रोरसे संन्यास-केन्द्रित संस्थाके पन्नपाती संन्यासपर इतना ऋधिक भार देते थे कि मानों समाजका जीवन-सर्वस्व ही वह हो। ब्राह्मण लोग वेद श्रौर वेदाश्रित कर्मकांडोंके श्राश्रयसे जीवन व्यतीत करते रहे. जो गृहस्थोंके द्वारा गृहस्थाश्रममें ही सम्भव है । इसलिये वे गृहस्थाश्रमकी प्रधानता, गुणवत्ता तथा सर्वोपयोगिता-पर भार देते आए । जिनके वास्ते वेदाश्रित कर्मकाएडोंका जीवनपथ सीधे तौरसे खला न था श्रीर जो विद्या-रुचि तथा धर्म-रुचिवाले भी थे, उन्होंने धर्म-् जीवनके श्रन्य द्वार खोले जिनमेंसे कमशः श्रारएयक धर्म. तापसधर्म, या टैगोरकी भाषामें 'तपोवन'की संस्कृतिका विकास हुआ है, जो सन्त संस्कृतिका मल है। ऐसे भी वैदिक ब्राह्मण होते गए जो सन्त संस्कृतिके मुख्य स्तम्भ भी माने जाते हैं। दूसरी तरफसे वेद तथा वेदाश्रित कर्मकांडोंमें सीधा माग ले सकनेका अधिकार न रखनेवाले अनेक ऐसे ब्राह्मणेतर भी हुए हैं जिन्होंने गृहस्थाश्रम-केन्द्रित धर्म-संस्थाको ही प्रधानता दी है। पर इतना निश्चित है कि ग्रन्तमें दोनों संस्थाश्चोंका समन्वय चतुराश्रम रूपमें ही हुन्ना है। त्राज कट्टर कर्मकाएडी मीमांसक ब्राह्मण भी संन्यासकी श्रवगणना कर नहीं सकता। इसी तरह संन्यासका ऋत्यन्त पद्मपाती भी गृहस्थाश्रमकी उपयोगिताको इन्कार नहीं कर सकता । लम्बे संघर्षके बाद जो चतराश्रम संस्थाका विचार भारतीय प्रजामें स्थिर व व्यापक हुआ है और जिसके द्वारा समग्र जीवनकी जो कर्म-धर्म पचका या प्रवृत्ति-निवृत्ति पचका विवेकयुक्त विचार हुन्ना है, उसीको श्रनेक विद्वान् भारतीय श्रध्यात्म-चिन्तनका सुपरिणाम समभते हैं। भारतीय वाङ्मय ही नहीं पर भारतीय जीवनतकमें जो चतुराश्रम संस्थान्त्रोंका विचारपूत अनुसरण होता आया है, उसके कारण भारतकी त्यागभूमि व कर्मभूमि रूपसे प्रतिष्ठा है।

श्रारप्यक, तपोवन या सन्त संस्कृतिका मूल व लच्च श्रध्यात्म है। श्रात्मा-परमात्माके स्वरूपका चिन्तन तथा उसे जानेक विविध मार्गोका श्रानुसरणीह सन्त-संस्कृतिका श्राधार है। इसमें भाषा, जाति, वेष, श्राविका कोई बन्धन

नहीं । इससे इस संस्कृतिकी श्रोर पहले ही से साधारण जनताका अकाव श्रिध-काधिक रहा है। अनुगामिनी जनता जितनो विशाल होती गई उतनी ही इस संस्कृतिके श्रवांतर नाना विध बाढे बनते गए । कोई तपपर तो कोई ध्यानपर जोर देता है। कोई भिक्तपर तो कोई प्रत्यन्त सेवाको विशेषता देता है, कोई नग्नत्वपर तो कोई कोपिनपर विशेष भार देता है। कोई मैले-कुचैले वस्त्रपर जोर देता है। कोई श्मशानवास तो कोई गुहावासकी बढ़ाई करता है। ज़दे ज़दे बाह्य मार्गोंपर भार देनेवाले सन्त-साधन्त्रोंका सामान्य धोरण यह रहा है कि सब श्रपने श्रपने पन्थके स्थाचारोंका तथा श्रपने सात्त्विक विचारोंका प्रचार करनेके लिए अपने एक संघकी आवश्यकता महसूस करते रहे। धर्म-पुरुषोंकी चिन्ताका विषय यह रहा है कि हमारा पन्थ या हमारा धर्म-मार्ग अधिक फैले. विशेष लोकग्राह्य बने श्रीर श्रव्छे-श्रव्छे श्रादमी उसमें सम्मिलित हों। दसरी श्रीरसे ऐसे अनेक आध्यात्मिक जिज्ञास भी साधारण जनतामें निकलते आते रहे हैं जो सच्चे गुरुकी तलाशमें धर्म-पुरुषोंके समीप जाते श्रीर उनमेंसे किसी एकको गुरु रूपसे स्वीकार करते थे । गठश्रोंकी श्राध्यात्मिकताके योग्य जम्मेदवारोंकी खोज श्रीर सच्चे उम्मेदवारोंकी मुच्चे गुरुश्रोंकी खोज इन पारस्परिक सापेन्न भाव-नाग्रोंसे गुरु-शिष्योंके संघकी संस्थाका जन्म हुआ है। ऐसे संघोंकी संस्था बहुत परानी है। बद्ध श्रीर महावीरके पहले भी ऐसे श्रानेक संघ मौजूद थे श्रीर पर-स्पर प्रतिस्पर्धासे तथा धार्मिक भावके उद्देक्से वे ऋपना-ऋपना श्राचार-विचार फैलाते रहे हैं। इन सन्त संघों या श्रमण-संघोंके सारे श्राचार-विचारका, जीवनका, उसके पोषण व संवर्धनका तथा उसकी प्रतिष्ठाका एकमात्र स्राधार योग्य शिष्य का संपादन ही रहा है क्योंकि ऐसे सन्त गृहस्थ न होनेसे सन्ततिवाले तो संभव ही न थे, श्रीर उन्हें श्रपना जीवन-कार्य चलाना तो था ही इसलिये उनको श्रनिवार्य रूपसे योग्य शिष्योंकी जरूरत होती थी। उस समय भारतकी स्थिति भी ऐसी थी कि धर्म-मार्गकी या श्राध्याहिमक-मार्गकी पृष्टिके लिये श्रावश्यक सभी साधन सलभ थे श्रीर धर्म-संधमें या गुरु-संघमें कितने ही क्यों न सम्म-लित हो पर सबका सम्मानपूर्वक निर्वाह भी सुसम्भव था । धर्म-संघमें ऐसे गम्भीर श्राध्यात्मक पुरुष भी हो जाते थे कि जिनकी छायामें श्रनेक साधारण संस्कारवाले उम्मेदवारोंकी भी मनोवृत्ति किसी न किसी प्रकारसे विकसित हो जाती थी। क्योंकि एक तो उस समयका जीवन बहुत सादा था ; दूसरे, ऋषि-कतर निवास माम व नगरोंके आकर्षणसे दूर या और तीसरे एकाध सच्चे तपस्वी श्राध्यात्मिक पुरुषका जीवनप्रद साहचर्य भी था। इस वातावरण्में बड़े-बड़े त्यागी संघ जमे ये। यही कारण है कि हम महावीर, बुद्ध, गौशालक, सॉस्य

परिवाजक श्रादि श्रनेक संघ चारों श्रोर देश-भरमें फैले हुए शास्त्रॉमें देखते हैं।

श्राध्यात्मिक धर्म-संघों में तेजस्ती, देशकाल श्र श्रीर विद्वान् गुठश्रों के प्रभाव से श्राकृष्ट होकर अनेक मुमुद्ध ऐसे भी संघमें श्राते थे श्रीर दीचिन होते थे कि जो उम्र है, १० वर्षके भी हों, बिलकुल तरुण भी हों, बिवाहित भी हों। इसी तरह श्रनेक मुमुद्ध क्रियों भी भिद्धुणी-संघमें दाखिल होती थीं, जो कुमारी, तरुणी श्रीर विवाहिता भी होती थीं। भिद्धुणी संघ केवल जैन परम्परामें ही नहीं रहा है बल्कि बौद, संख्य, श्राजीवक श्रादि अन्य त्यागी परम्पराश्रोंमें भी रहा है। पुराने समयमें किशोर, तरुण, श्रीर प्रोद क्री-पुरुष भिद्ध संघमें प्रविष्ट होते थे, यह बात नि:शंक है। बुद्ध, महावोर श्रादिक बाद भी भिद्ध-भिद्धिणयोंका संघ इसी तरह बद्धता व फैलता रहा है श्रीर हजारोंकी संख्यामें साधु-साध्वयोंका श्रित्तिल पहलेसे श्राजतक बना भी रहा है। इसलिए यह तो कोई कह ही नहीं सकता श्रीर कहता भी नहीं कि बाल-दीचाकी प्रवृत्ति कोई नई वस्तु है, परम्परा सम्मत नहीं है, श्रीर पुरानी नहीं है।

दीचाके उद्देश्य अनेक हैं। इनमें मुख्य तो आत्मश्किकी दृष्टिसे विविध प्रकारकी साधना करना ही है। साधनाश्रोंमें तपकी साधना, विद्याकी साधना, ध्यान योगकी साधना इत्यादि अनेक शभ साधनात्रों का समावेश होता है जो सजीव समाजके लिये उपयोगी वस्त है। इसलिए यह तो कोई कहता ही नहीं कि दीचा श्रनावश्यक है, श्रीर उसका वैयक्तिक जीवनमें तथा सामाजिक जीवनमें कोई स्थान ही नहीं। दीचा, संन्यास तथा अनगार जीवनका लोकमानसमें जो अद्धापूर्ण स्थान है उसका स्राधार केवल यही है कि जिन उद्देश्योंके लिये दीचा ली जानेका शास्त्रमें विधान है स्त्रीर परम्परामें समर्थन है, उन उद्देश्योंकी दीचाके द्वारा सिद्धि होना । अगर कोई दीन्नित व्यक्ति, चाहे वह स्त्री हो या पुरुष, इस पंथका हो या श्रन्य पंथका, दीलाके उद्देश्योंकी साधना में ही लगा रहता है श्रीर वास्तविक रूपमें नए-नए चेत्रमें विकास भी करता है तो कोई भी उसका बहमान किए बिना नहीं रहेगा। तब आज जो विरोध है, वह न तो दीचाका है और न दीचित व्यक्ति मात्रका है। विरोध है, तो केवल अकालमें दी जानेवाली दीचा का । जब पराने समयमें श्रीर मध्यकालमें बालदीचाका इतना विरोध कभी नहीं हुआ था, तब आज इतना प्रयल विरोध वे ही क्यों कर रहे हैं जो दी खाकों श्राध्यात्मिक शुद्धिका एक श्रंग मानते हैं श्रीर जो दीचित व्यक्तिका वहमान भी करते हैं। यही आजके सम्मेलनका मुख्य विचारगीय प्रश्न है।

अब इम संचेपमें कुछ पुराने इतिहासको तथा वर्तमान कालकी परिस्थिति-

को ध्यानमें रखकर बाल-दीचाके हिमायितयोंको श्रोरसे कहे जानेवाले बाल-दीचाके एक-एक उद्देश्यपर विचार करेंगे कि बाल-दीचाने वे उद्देश्य जैन पर-म्यामें कहाँ तक सिद्ध किए हैं ? इस विचारमें इम तुलनाके लिए श्रपनी सहचर श्रीर श्रति प्रसिद्ध ब्राझ्मण परम्पराको तथा बौद्ध परम्पराको सामने रखेंगे जिससे विचारक जैन साधु श्रीर ग्रहस्थ दोनोके सामने विचारणीय चित्र उपस्थित हो।

पहिले हम विद्याकी साधनाको अर्थात शास्त्राम्यासको लेते हैं। सब कोई जानते हैं कि यज्ञोपवीतके समयसे अर्थात लगभग दस वर्षकी उम्रमें ही माता-पिता अपने बटकको ब्रह्मचारी बनाकर अर्थात ब्रह्मचारीकी दीचा देकर विद्याके निमित्त विद्वान गुरूके पास इच्छापूर्वक भेजते हैं । वह बटक बहुधा भिचा व मधकरीपर रहकर वर्षोंतक विद्याध्ययन करता है। बारह वर्ष तो एक सामान्य मर्यादा है। ऐसे बट्क हजारों ही नहीं, लाखोंकी संख्यामें सारे देशमें यत्र-तत्र पढते ही आये हैं। आजकी सर्वथा नवीन व परिवर्तित परिस्थितिमें भी ब्राह्मण परम्पराका वह विद्याध्ययन-यज्ञ न तो बन्द पहा है. न मन्द हुन्ना है, बल्कि नई-नई विद्यात्रोंकी शाखात्रोंका समावेश करके श्रीर भी तेजस्वी बना है। यद्यपि इस समय बौद्ध मठ या गुरुकुल भारतमें नहीं बना है पर सीलोन, बर्मा, स्याम, चीन, तिब्बत श्रादि देशोंमें बौद्ध मठ व बौद्ध विद्यालय इतने श्रधिक श्रौर इतने बड़े हैं कि तिब्बतक किसी एक ही मटमें रहने तथा पढनेवाले बौद्ध विद्यार्थियोंकी संख्या जैन परम्पराके सभी फिरकोंके सभी साधु-साध्वियोंकी कुल संख्याके बराबरतक पहुँच जाती है। बौद्ध विद्यार्थी भी बाल-श्रवस्थामें ही मठोमें रहने व पढने जाते हैं। सामखेर या सेख बनकर भिन्न वेषमें ही खास नियमानसार रहकर भिन्नाके श्राधारपर जीवन बिताते व विद्याध्ययन करते हैं। लड़के ही नहीं, इसी तरह लड़िक्यों भी भिद्धाणी मठमें रहती व पढ़ती हैं। अब हम जैन परमराकी छोर देखें। यद्यपि जैन परमरामें कोई ऐसा स्थायी मठ या गुरुकुल नहीं है जिसमें साध-साध्वयाँ रहकर नियमित विद्याध्ययन कर सके या करते हैं। पर हरेक फिरकेके साध-साध्वी अपने पास दीचित होनेवाले वालक, तरुण ब्रादि सभी उम्मेदवारांको तथा दीचित हुए छोटे-बड़े साधु-साध्वी मण्डलको पढात है ग्रौर खुद पढ़ा न सकें तो और किसी न किसी प्रकारका प्रबन्ध करते हैं। इस तरह ब्राह्मण, बौद्ध श्रीर जैन तीनों भारतीय जीवन परम्परामें विद्याध्ययनका मार्ग तो नाल है ही। खासकर बाल अवस्थामें तो इसका ध्यान विशेष रखा ही जाता है। यह सब होते हए भी विद्याध्ययनके बारेमें जैन परम्परा कहां है इसपर कोई विचार करे ता वह शर्मिन्दा हुए बिना न रहेगा। विद्याध्ययनके इतने ऋधिक

निश्चिन्त सुभीते होनेपर भी तथा ऋध्ययनकी दृष्टिसे बाल्य-श्रवस्था ऋषिक ज्ययक्त होनेपर भी जैन परम्पराने ऐसा एक भी विद्वान साध पैदा नहीं किया है जो ब्राह्मगा परम्पराके विद्वानके साथ बैठ सके। शरूसे श्राजतक बाल-दीचा थोड़े बहुत परिमाणमें चालू रहनेपर भी उसका विद्या सम्बन्धी उद्देश्य शुन्य-सा रहा है। विद्याके बारेमें जैन परम्पराने स्वावलम्बन पैदा नहीं किया. यही इस निर्वलताका सबत है । जहाँ उच्च श्रीर गम्भीर विद्याके श्रध्ययनका प्रसंग त्राया, वहीं जैन साध ब्राह्मण विद्वानोंका मुखापेची हुन्ना न्त्रीर श्चन भी है। जिस फिरकेमें जितनी बाल-दीणाएँ श्रधिक, उस फिरकेमें उतना ही विद्याका विस्तार व गांभीर्य श्रिधिक होना चाहिए श्रीर परमखा-पेन्निता कम होनी चाहिए। पर स्थिति इसके विपरीत है। इस बातको न तो साधु ही जानते हैं श्रीर न गृहस्थ ही । वे स्रपने उपाश्रय श्रीर भक्तोंकी चहारदिवारीके बाहरके जगतको जानते ही नहीं। केवल सिद्धसेन, समन्तभद्र श्रकलंक, हरिभद्र, हेमचन्द्र या यशोविजय के नाम व साहित्यसे श्राजकी वाल-दीचाका बचाव करना, यह तो राम-भरतके नाम ख्रौर कामसे सूर्यवंशकी प्रतिष्ठा-का बचाव करने जैसा है। जब बाल्यकालसे ही ब्राह्मण बदुकोंकी तरह बाल-जैन साधु-साध्वयाँ पढते हैं श्रीर एकमात्र विद्याध्ययनका उद्देश्य रखते हैं तो क्या कारण है बाल-दीचाने विद्याकी कचाको जैन परम्परामें न तो उन्नत किया, न विस्तृत किया श्रीर न पहलेकी श्रुत परम्पराको ही पूरे ही तौरसे सम्भाते रखा ।

दीचाका दूसरा उद्देश्य तप व त्याग वतलाया जाता है। मेरी तरह श्रापमें से श्रनेकोंने जैन परम्पराके तपस्वी साधु-साध्वयोंको देखा होगा। तीन, दो श्रीर एक मास तकके उपवास करनेवाले साधुश्रों श्रीर साध्वयोंको में जानता हूँ, उनके सहवासमें रहा हूँ; भक्तिसे रहा हूँ। तस टीनकी चहरपर धूपमें लेटनेवाले तथा श्रात संतस बालुकापर नंगे बदन लेटनेवाले जैन तपित्योंको भी मैंने मिक्तपूर्वक प्रणाम किया है, पर जब इतनी कटोर तपस्वाका उनकी श्रास्मापर श्राध्वासिक परिणाम क्या-क्या हुश्रा, इसपर मध्यस्य भावसे सोचने लगा तो में एक ही नतीजेपर श्राया हूँ कि जैन परम्परामें वाह्य तपका श्रम्यास ही खूब हुश्रा है। इस विषयमें भगवान महावीरके दीर्धतपस्वी विशेषणकी प्रतिष्ठा बना रखी है, पर जैन परम्परा भगवान महावीरकी तपस्थाका मर्म श्रपनानमें निष्कल रही है। जिस एकांगी बाह्य तपको तापस तप की कोटिमें भगवान ने रखा था, उसी का जैन परम्पराने विकास किया है, तपके श्राम्यन्तर स्वरूपमें स्वाध्वाय तथा ध्यानका महत्त्वपूर्ण स्थान है उसका बाल दीचा या प्रोह

दीचाने कोई विकास नहीं किया है। केवल देह-दमन और वाह्य तप ही श्रामिमानकी वस्तु हो तो इस दृष्टिसे भी जैन साधु-साध्वियों जैनेतर तपस्वी बाबाओं से पीछे हो हैं। जैनेतर परम्परामें कैसा-कैसा देह-दमन और विवध प्रकारका बाह्य तप प्रचलित है! इसे जाननेके लिए हिमालय, विन्ध्याचल, चित्रकृट श्रादि वर्वतों में तथा श्रन्य एकांत स्थानों में जाकर देखना चाहिए। वहाँ हम श्राठ-श्राठ, दस-इस हजार फीटकी ऊँचाईपर वरफकी वर्षा में नक्ने या एक कोपीनधारी खाखी बाबाको देख सकते हैं। जिसने वर्तमान स्वामी रामदासका जीवन पढ़ा है, उनका परिचय किया है, वह जैन साधु-साध्वियों के बाह्य तपको मृद्ध ही कहेगा। इसलिए केवल तपकी यशोगाथा गाकर जो श्रावक-श्राविकाशों को धोखेमें रखते हैं वे खुद श्रपनेको तथा तप-परम्पराको घोखा दे रहे हैं। तप बुरा नहीं, वह श्राध्यात्मिक तेजका उद्गम स्थान है, पर उसे साधनेकी कला दूसरी है जो श्रावकलका साधुगण मल-सा गया है।

दीनाका खासकर बाल-दीनाका महान उद्देश्य श्राध्यात्मिकताकी साधना है। इसमें ध्यान तथा योगका ही मुख्य स्थान है। पर क्या कोई यह बतला सकेगा कि इन जैन दीचितांमें एक भी साधु या साध्वी ध्यान या योग की सच्ची प्रक्रियाको स्वल्प प्रमाणमें भी जानता है ? प्रक्रियाकी बात दूर रही, ध्यान-योग संबन्धी सम्पूर्ण साहित्यको भी नया किसीने पढ़ा तक है ? भी अर-विन्द. महर्षि रमण श्रादिके जीवित योगाभ्यासकी बात नहीं करता पर मैं केवल जैन शास्त्रमें वर्णित शक्ल ध्यानके स्वरूपकी बात करता हूँ । इतनी शताब्दियों का शक्ल ध्यान संबन्धी वर्णन पढ़िए । उसके जो शब्द ढाई हजार वर्ष पहले थं, बही त्राज हैं। त्रागर गुरू ही ध्यान तथा योगका पूरा शास्त्रीय ऋर्थ नहीं जानता. न तो वह उसकी प्रक्रियाको जानता है, तो फिर उसके पास कितने ही बालक-बालिकाएँ दीचित वयों न हों ; वे ध्यान-योगके शब्दका उच्चार लोड-कर क्या जान सर्केंगे ! यही कारण है कि दीचित व्यक्तियोंका स्त्राध्यात्मिक व मान-सिक विकास रक जाता है। इस तरह इम शास्त्राभ्यास, तास्विक त्यागाभ्यास या ध्यान-योगाभ्यासकी दृष्टिसे देखते हैं तो जैन त्यागियोंकी स्थित दयनीय जॅचती है। गुरू-गुरूणियोंकी ऐसी स्थितिमे छोटे-छोटे बालक-बालिकात्रांकों ब्राजन्म नवकोटि संयम देनेका समर्थन करना. इसे कोई साधारण समस्रदार भी बाजिब न कडेगा।

वाल दीचाकी असामायकता श्रीर धातकताके श्रीर दो खास कारण हैं, जिनपर विचार किए विना श्रागे नहीं बढ़ा जा सकता । पुराने सुगमें जैन गुरू वर्गका मुख अराप, वन श्रीर उपवनकी श्रीर था, नगर शहर श्रादिका श्रव-

लम्बन या वास नहीं था, जब कि श्राजके जैन गुरू वर्गका मुख नगर तथा शहरों की श्रोर है, श्ररपय, वन श्रोर उपवनकी श्रोर तो साधु-साध्वियोंकी पीठ भर है, मुख नहीं । जिन कसवों, नगरों श्रीर शहरों में विकारकी पूर्ण सामग्री है उसी में श्राजके बालक किशोर, तक्या साधु-साध्वियोंका जीवन व्यतीत होता है । वे जहाँ रहते हैं, जहाँ जाते हैं, वहाँ सर्वत्र ग्यारहवें गुग्रस्थानतक चढ़े हुए को भी गिरानेवाली सामग्री है । फिर जो साधु-साध्वयों छठे गुग्रस्थानका भी वास्तविक स्पर्श करनेसे दूर हैं, वे वैसी भोग सामग्रीमें श्रपना मन श्रविकृत रख सर्के श्रीर श्राध्यात्मिक शुद्ध संभाले रखें तो गृहस्थ श्रपने गृहस्थाश्रमकी भोग सामग्रीमें ही ऐसी स्थित क्यों न प्राप्त कर सर्के ! क्या वेष मात्रके बदल देनेमें ही या घर छोड़कर उपाश्रयकी शरण लेने मात्रमें ही कोई ऐसा चमत्कार है जो श्राध्यात्मिक शुद्ध साथ दे श्रोर मनको विकृत न होने दे ।

बाल-दीचाके विरोधका दूसरा सबल कारण यह है कि जैन दीचा श्राजनम ली जाती है। जो स्त्री-पुरुष साधुत्व धारण करता है, वह फिर इस जीवनमें साधु वेष छोड़कर जीवन विताए तो उसका जीवन न तो प्रतिष्ठित समभा जाता है श्रीर न उसे कोई उपयोगी जीवन-व्यवसाय ही सरलतासे मिलता है। श्रावक-श्राविका. साध-साध्वी सभी ऐसे व्यक्तियोंको श्रवगणना या उपेचा-की दृष्टिसे देखते हैं। फल यह होता है कि जो नाबालिंग लक्ष्का. लड़की उम्र होने पर या ताहरूय पाकर एक या दूसरे कारणसे साधु जीवनमें स्थिर नहीं रह सकते. उनको या तो साधुवेष धारण कर प्रछन्न रूपसे मलिन जीवन बिताना पड़ता है या वेष छोड़कर समाजमें तिरस्कत जीवन बिताना पडता है। दोनों हालतोंमें मानवताका नाश है। श्रिधिकतर उदाहरखोंमें यही देखा जाता है कि त्यागी वेषमें ही छिप कर नाना प्रकारकी मोगवासना तप्त-की जाती है जिससे एक तरफसे ऐसे ऋत्यिर साध्योंका जीवन वर्षाद होता है श्रीर दूसरी तरफसे उनके संपर्कमें श्राए हुए श्रन्य स्त्री-पुरुषोंका जीवन बर्बाद हो जाता है। इस देशमें स्त्री-पुरुपोंके ग्रस्वाभाविक शरीर-संबन्धके दवसाका जो फैलाव इत्रा है, उसमें अनधिकार बाल-संन्यास और अपनव संन्यासका बड़ा हाथ हैं। इस दोषकी जिम्मेवारी केवल मुसलमानांकी नहीं है, केवल अन्य धर्मावलम्बी मठवासियों, बाबा-महंतींकी भी नहीं है। इस जिम्मेवारी में जैन परम्पराकी श्रनधिकार, श्रकाल, श्रनवसर दीखाका भी खास हाथ है। इन सब कारखों पर विचार करनेसे तथा ऐसी स्थितिके अनुभवसे मेरा सुनिश्चित मत है कि बाल-दीचा धर्म श्रीर समाजके लिए ही नहीं, मानवताके लिये धातक है। में दीजाको श्रावश्यक समभता हैं। दीजित व्यक्तिका बहुमान करता हूँ

पर इस समय दीचा देनेका तथा दीचित व्यक्तियोंके जीवनका जो ढर्रा चल रहा है, उसे उस व्यक्तिकी दृष्टिसे, सामाजिक दृष्टिसे बिलकुल अनुपयोगी ही नहीं घातक सगम्मता हूँ।

जो दीचा-शृद्धिके पचपाती हों. उनका भी इस शर्तपर समर्थन करनेको तैयार हैं कि पहले तो साध-संस्था वनवासिनी बने: दसरे, दिनमें एक बार ही भोजन करे श्रौर मात्र एक प्रहर नींद ले. बाकीका समय केवल स्वाध्यायमें बिताए: तीसरे. वह या तो दिगम्बरत्व स्वीकार करे या वस्त्र धारण करे तो भी कमसे कम हाथ-कती मोटी खहरके दो या तीन वस्त्र रखें। आजकल मल मल ही नहीं रेशमी कपडे पहननेमें जो साधश्रोंकी श्रीर खास कर श्राचार्योंकी प्रतिष्ठा समभी जाती है, इसका त्याग-प्रधान दीचाके साथ क्या मेल है, मुक्ते कोई समभा सके तो मैं उसका श्राभार मानंगा। जब श्राचार्य तक ऐसे श्राकर्षक कपडोंमें धर्मका महत्त्व श्रीर धर्मकी प्रभावना समक्तते हों. तब कची उम्रमें दीचाके लिए स्रानेवाले बालक-बालिकास्रोंके मानस पर उसका क्या प्रभाव पडता होगा ? इसका कोई विचार करता है ? क्या केवल सब मानस-रोगोंका इलाज एक मात्र उपवास ही है। ऊपरकी तीन शतोंसे भी सबल श्रीर मख्य शर्त तो यह है कि दीचित हुआ वाल, तरुग, पौढ या बुद्ध भिन्न या भिन्नणी दम्भसे जीवन न बिताए अर्थात वह जब तक अपने मनसे आध्यात्मिक साधना चाहे करता रहे । उसके लिये आजीवन साध्वेशकी प्रतिशाकी केंद्र न हो; वह अपनी इच्छासे साध बना रहे। अगर साध अवस्थामें संतुष्ट न हो सके तो उस ग्रवस्थाको छोड़ कर जैसा चाहे वैसा ग्राश्रम स्वीकार करे। फिर भी समाज में उसकी श्रवगणना या श्रप्रतिष्ठाका भाव न रहना चाहिए। जैसी उसकी योग्यता. वैसा उसको जीवन बितानेमें कोई श्रइचन न होनी चाहिए। इतना ही नहीं बल्कि उसको समाजकी स्त्रोरसे स्त्राश्वासन मिलना चाहिये जिससे उस पर प्रतिक्रिया न हो । खास कर कोई साध्वी गृहस्थाश्रमकी श्रोर घमना चाहे तो उसको इस तरह साथ मिलना चाहिये कि जिससे वह श्रार्त रौद्र ध्यानसे बच सके । समाजकी शोभा इसीमें है । बात यह है कि बौद्ध परम्परा जैसा शरूसे ही श्राजीवन महाव्रतकी प्रतिज्ञा न लेनेका सामान्य नियम बनाएँ। जैसे-जैसे दीचामें स्थिरता होती जाए. वैसे-वैसे उसकी काल-मर्यादा बढाएँ। श्राजीवन प्रतिज्ञा लाजमी न होनेसे सब दोषोंकी जह हिल जाती है।

सेवा-दृष्टिमं साधुत्र्योंका स्थान क्या है ? इस मुद्दे पर इमने ऊपर विचार किया ही नहीं है । इस दृष्टिसे जब विचार करते हैं तब तो श्रमेक बालक-बालिकाश्रोंको श्रकालमें, श्रपक्त मानसिक दशामं श्राजीवन प्रतिज्ञावद्भ कर लेना और फिर इघर या उघर कहीं के न रखना, यह श्रात्मघातक दोष है। इसके उपरान्त दूसरा भी बड़ा दोष नजर श्राता है। वह यह कि ऐसी श्रक्तमेयय दीखित फौजको निमाने के वास्ते समाजकी बहुत बड़ी शक्ति बेकार ही खर्च हो जाती है। वह फौज सेवा करने के बजाय केवल सेवा लेती ही रहती है। इस स्थितिका सुधार खुद श्रगुवे विचारक साधु-साध्वी एवं ग्रहस्थ श्रावक न करेंगे तो उनके श्राध्यात्मिक साम्यवादके स्थानमें लेनिन-स्टालिनका साम्यवाद इतनी त्वरासे श्राप्या कि फिर उनके किए कुछ न होगा।

में पहिले कह चुका हैं कि केवल जैन परम्पराको लेकर बाल-दी बाके प्रश्नपर मैं नहीं सोचता । तब इतने विस्तारसे जैन परम्पराकी बाल-दीचा संब-न्धी स्थितिपर मैंने विचार क्यों किया श्रीर श्रन्य भारतीय संन्यास प्रधान पर-म्पराश्चोंके बारेमें कळ भी क्यों नहीं कहा ? ऐसा प्रश्न जरूर उठता है । इसका खलासा यह है कि बौद्ध परम्परामें तो बाल-दीनाका दोष इसलिए तीव्र नहीं बनता कि उसमें दीचाके समय ब्याजीवन प्रतिज्ञाका श्रानिवार्य नियम नहीं है। दसरी बात यह भी है कि अपनक समयतक भिन्न या भिन्नुणी जीवन बिता कर जो ग्रन्य श्राश्रमको स्वीकार करता है, उसके लिए ग्रप्रतिष्ठाका भय नहीं है। श्रव रही वैदिक, शैव, वैष्णव, श्रवधृत, नानक उदासीन श्रादि श्रन्य परम्प-राश्चोंकी बात। इन परम्पराश्चोंके श्रन्यायी सब मिलाकर करोड़ोंकी संख्यामें हैं। उन्हींका भारतमें हिन्द्के नामसे बहुमत है। इससे कोई छोटी उम्रका दीचित व्यक्ति उत्पर्यगामी बनता है या दीचा छोड़कर श्रन्य श्राश्रम स्वीकार करता है तो करोडोंकी अन्यायी संख्यापर उसका कोई दण्यरिग्राम उतना नजर नहीं श्राता जितना छोटेसे जैन समाजपर नजर श्राता है। इसके सिवाय दो एक बातें और भी हैं। जैन परम्परामें जैसी भिन्नुणी संस्था है वैसी कोई बड़ी या व्यापक संन्यासिनी संस्था उक्त परम्पराश्चोंमें नहीं है। इसलिए बालिका. त्यक्ता या विधवाकी दीखाके बाद जो अनर्थ जैन परम्परामें सम्भव है. कमसे कम वैसा अनर्थ उक्त परम्पराश्चोंमें पुरुष बाल-दीचा होने पर भी होने नहीं पाता । उक्त वैदिक आदि संन्यास प्रधान परम्पराओं में इतने वहे समाज-सेवक पैदा होते हैं श्रीर इतने बड़े उच लेखक, विश्वप्रसिद्ध वक्ता श्रीर राजपुरुष भी पैदा होते हैं कि जिससे त्यागी संस्थाके सैंकड़ों दोष ढक जाते हैं श्रीर सारा हिन्दु समाज जैन समाजकी तरह एक सूत्रमें संगठित न होनेसे उन दोषोंको निभा भी लेता है। जैन परम्परामें साधु-साध्वी संघमें यदि रामकृष्ण, रामतीर्थ, विवेकानन्द, महर्षि रमण, श्री श्रारविन्द, कृष्ण मूर्ति, स्वामी ज्ञानानन्दजी, श्रादि जैसे साध श्रीर भक्त माराबाई जैसी एक-श्राध साध्वी भी होती ता श्राज बाल-दीचाका इतना विरोध नहीं होता!

हर एक फिरके गुरु अपने पासदीचित व्यक्तियोंकी संख्याका वहा ध्यान रखता है। भक्तोंसे कहता रहता है कि मेरे परिवारमें इतने चेले. इतनी चेलियाँ हैं। जिस गुरु या श्राचार्यके पास दीचा लेनेवालोंकी संख्या जितनी बड़ी, उसकी उतनी ही अधिक प्रतिष्ठा समाजमें प्रचलित है। यह भी अनुयायियोंमें संस्कार सा पड गया है कि वे श्रापने गच्छ या फिकेंमें दीचित व्यक्तियोंकी बडी संख्यामें गौरव लेते हैं। पर कोई गुरु, कोई गुरुणी या कोई आवार्य या कोई मंघपति गृहस्थ कभी इस बातको जाहिरा प्रसिद्ध नहीं करता, खले दिलसे बिना हिच कचाये नहीं बोलता कि उसके शिष्य परिवारोंमेंसे या उसके साध-मएडलमें से कितनोंने दीवा छोड़ दी, दीवा छोड़कर वे कहाँ गए, क्या करते हैं श्रीर दीचा लोडनेका सच्चा कारण क्या है ? इन बातोंके प्रकट न होनेसे तथा उनकी सच्ची जानकारी न होनेसे श्रादक समाज ग्राँधेरेमें रहता है। दीचा लोडनेके जो कारण हों. वे चाल ही नहीं विलक उत्तरोत्तर बढते ही रहते हैं। दीचा खोडनेवालोंकी स्थित भी खराव होती जाती है। उतने श्रंशमें समाज भी निर्वेल पहता जाता है। समभ्रदारोंकी श्रद्धा विलक्ष्ण उठती जाती नजर श्राती है श्रीर साथ ही साथ श्रविचारी दीचा देनेका सिलसिला भी जारी रहता है। यह स्थिति बिना सधरे कभी धर्म-तेज सरिचत रह नहीं सकता। इसलिए हर एक समभ्रदार संघके श्रमुवे तथा जवाबदेह धार्मिक स्त्री-पुरुषका यह फर्ज है कि वह दी द्वा त्यागके सच्चे कारणों की पूरी जाँच करे श्रीर श्राचार्य या गुरुको ही दीचा-त्यागसे उत्पन्न दुप्परिणामीका जवाबदेह समके । ऐसा किए बिना कोई गर या आचार्य न तो अपनी जवाबदारी समकेगा न स्थितिका सधार होगा । उदाहरणार्थ. सुननेमें श्राया कि तेरापन्थमें १८०० व्यक्तियोंकी वीचा हुई जिनमेंसे २५० के करीब निकल गए । ऋब सवाल यह है कि २५० के दीना-त्यागकी जवाबदेही किसकी ! अगर १८०० व्यक्तियोंको दीना देनेमें तेरापन्थके श्राचार्योंका गौरव है. तो २५० के दीचा-त्यागका कलंक किसके मत्ये समक्षता चाहिए ! मेरी रायमें दीचित व्यक्तियोंके ब्यौरेकी ऋषेचा दीचा-त्यागी व्यक्तियोंके पूरे ब्यौरेका मूल्य संघ श्रौर समाजके श्रेयकी दृष्टिसे श्रधिक है क्योंकि तभी संघ श्रीर समाजके जीवनमें सधार सम्भव है। जो बात तेरापन्थके विषयमें है, वही म्मन्य फिरकेंकि बारेमें भी सही है।

दिसम्बर १६४६ ]

[ तस्य,

# धर्म ऋौर विद्याका तीर्थ-वैशाली।

उपस्थित सञ्जनो,

जबसे वैद्याली संघकी प्रवृत्तियोंके बारेमें थोड़ा बहुत जानता रहा हूँ तमीसे उसके प्रति मेरा सदाव उत्तरोत्तर बदता रहा है। यह सदाव आखिर सुके यहाँ लाया है। मैंने सोचकर यही तय किया कि आगर संघके प्रति सदाब प्रकट करना हो तो मेरे लिए संतोषप्रद मार्ग यही है कि मैं अपने जीवनमें अधिक बार नहीं तो कससे कम एक बार, उसकी प्रवृत्तियोंमें सीधा मार्ग सूँ। संघके संचालकोंके प्रति आदर व कृतशता दर्शानेका भी सीधा मार्ग यही है।

### मानव मात्रका तीर्थं

दीर्घतपस्वी महावीरकी जन्म-मूमि श्रीर तथागत बुद्धकी उपदेश-मूमि होनेके कारण वैशाली विदेहका प्रधान नगर रहा है। यह केवल जैनों और बौद्धोंका ही नहीं, पर मानय-जातिका एक तीर्थ बन गया है। उक्त दोनों श्रमणवीरोंने कक्या तथा मैत्रीकी जो विरास्त श्रपने-श्रपने तत्कालीन संबोंके हारा मानव जातिको दी थी उसीका कालक्रमसे भारत और भारतके बाहर इतना विकास हुआ है कि आजका कोई भी मानवतावादी वैशालीके इतिहासके प्रति उदासीन रह नहीं सकता।

मानवजीवनमें संबंध तो अनेक हैं, परन्तु चार संबंध ऐसे हैं जो ध्यान खींचते हैं—राजकीय, सामाजिक, धार्मिक और विद्याविषयक । इनमेंसे पहले हो स्थिर नहीं । दो मित्र नरपति या दो मित्र राज्य कभी मित्रतामें स्थिर नहीं । दो मित्र नरपति या दो मित्र राज्य कभी मित्रतामें स्थिर नहीं । दो परस्पके शत्रु भी अचानक ही मित्र बन जाते हैं, इतना ही नहीं शासित शासक बन जाता है और शासक शासित । सामाजिक संबंध कितना ही निकटकों और रक्तका हो तथापि यह स्थायी नहीं । हम दो चार पीदी दूरके संबंधियों को अकसर बिलकुल भूल जाते हैं । यदि संबंधियों के बीच स्थान की दूरी हुई या आना-जाना न रहा तब तो बहुधा एक कुटुम्ब के व्यक्ति भी पारस्परिक संबंधको भूल जाते हैं । परन्तु धर्म और विद्याके संबंधको बात निराली है । किसी एक धर्मका अनुगामी भाषा, जाति, देश, आदि बातोंमें उसी धर्मके दूसरे अनुगा-मियोंसे बिलकुल ही खुदा हो तब भी उनके बीच धर्मका तांता ऐसा होता है मानों वे एक ही कुटुम्ब के हों । चीन, तिब्बत जैसे दूसर्वी देशोंका बीक जब सीकोन वर्म आदिके बीक्रोंसे मिकेगा तब वह आसीयताका अनुमब करेगा ।

मारतमें जन्मा श्रीर पला मुसलमान मक्का-मदीनाके मुसलमान श्ररवेसे घनिइता मानेगा। यह स्थित सब धर्मोंकी श्रकसर देखी जाती है। गुजरात,
राजस्थान, हूर देखिया, कर्णाटक झादि के छैन कितनी ही वातों में भिन्न क्यों
न हों पर वे सब भगवान महावीरके घर्मानुयायीके नाते श्रपने में पूर्ण एकताका
अनुभव करते हैं। भगवान महावीरके श्राहंसाप्रधान घर्मका पोषण, प्रचार
वैद्याली श्रीर विदेहमें ही मुख्यतथा हुश्रा है। जैसे चीनी धर्मी श्रादि बौद,
सारनाथ, गया श्रादि को श्रपना ही स्थान चमम्मते हैं, वैसे ही दूर-दूरके जैन
महावीरके जन्मस्थान वैद्यालीको भी मुख्य धर्मस्थान चमम्मते हैं श्रीर महावीर
के धर्मानुगामी के माते वैद्यालीमें श्रीर वेसे ही श्रन्य तीयोंमें विहारमें मिलते
हैं। उनके लिए विहार श्रीर खासकर वैद्याली मक्का या जेकसेलम है। यह
धार्मिक संबंध स्थायी होता है। कालके श्रनेक थपेड़े भी इसे खील नहीं कर
सके हैं श्रीर न कभी चीया कर सकेंगे। बल्कि जैसे-जैसे श्राहंस्वाकी सम्बद्ध श्रीर
उक्का प्रकार बहुवा जाएगा वैसे-बैसे श्राहंपुत्र महावीरकी यह जन्ममूमि विशेष
श्रीर विशेष तीर्यक्त वनती जाएगी।

हम लोब पूर्वके निवासी हैं । सोक्रेटिस, प्लेसो, सरिस्टोटेस झारि सक्षिमके निवासी । बुद, महावीर, क्याद, झच्याद, शंकर, वाचस्पति झारि भारतके सपूत हैं, जिनका यूरोप, झमेरिका झारि देशोंसे कोई वास्ता नहीं । फिर भी बिक्स और पूर्व के संबन्धको कभी झीया न होने देनेवाला तस्य कौन है, ऐसा कोई परन करे तो इसका जवाब एक ही है कि वह तस्य है विद्याका। चुरे-छुदे धर्मवाले भी विशाके माते एक हो जाते हैं । लड़ाई, आर्थिक बीचातानी, मतान्वता झारि खनेक विचातक झासुरी तस्य झाते हैं तो भी विद्या ही ऐसी चीच है जो सब खुदाइयों में भी भनुष्य-मनुष्यको एक दूसरेके प्रति झादरशीख बनाती है । झसर विद्याका संवन्ध ऐसा उष्ज्वल झोर स्थर है तो कहना होमा कि विद्याके नाते भी वैद्याली-विदेह और विहार खबको एक सूलमें पिरोएगा क्योंकि वह विद्याका भी तीर्य है ।

महात्मा यांचीचीने अहिंचाकी शाधना शुरू तो की दिल्ल अप्रक्षेकामें, पर उस समीले आपि-शासका सीधा प्रयोग उन्होंने पहले पहल भारतमें शुरू किया, इसी विदेह खेन में। प्रजाकी अन्तरचेतनामें जो अहिंसाकी विरासत सुपुत पढ़ी थी, वह गांचीजीकी एक मौन पुकारसे जग उठी और केवल भारतका ही नहीं पर दुनिया-भरका ध्यान देलते-देलते क्यारन-विहारकी ओर आकृष्ट हुआ। और महावीर तथा सुदके समयमें जो जमतका हम विदेहमें हुए ये वही गांची-चीके कारच मी देलनेमें आए। जैसे सबक जमिनपुत्र, गृहपतिपुत्र और

बाह्यस्पुत्त तथा पुत्रियाँ बुद्ध व महावीरके पीक्षे पागल होकर निकल पहे थे वैसे ही कई अध्यापक, वकील, जमीदार और अन्य समकदार खी-पुरुष गांधीजीके प्रभावमें झाए । जैसे उस पुराने युग में करुणा तथा मैत्रीका सार्वित्रिक प्रचार करनेके लिए एंच बने थे वैसे ही सत्याप्रहको सार्वित्रिक मनानेके गांधीजीके स्वप्नमें सीधा साथ देनेवालोंका एक बड़ा संघ बना जिसमें वैद्याली-विदेह या बिहारके सपूर्वोका साथ बहुत महत्त्व रखता है । इसीसे मैं नवयुगीन दृष्टिस मी इस स्थानको घर्म तथा विद्याका तीर्य समक्षता हूँ । और इसी भावनासे मैं सब कुद्ध सोचता हूँ ।

में काशीमें अध्ययन करते समय आजसे ४६ वर्ष पहले सहाध्यायिओं श्रीर जैन साधग्रोंके साथ पैदल चलते-चलते उस जन्नियकएडमें भी यात्राकी दृष्टिसे ब्रावा था जिसे ब्राजकल जैन लोग महाबीरकी जन्मभूमि समक्षकर वहाँ यात्राके लिए खाते हैं श्रीर लक्खीसराय जंक्शनसे जाया जाता है। यह मेरी बिहारकी सर्व प्रथम धर्मयात्रा थी। इसके बाद ऋर्यात करीब ४३ वर्षके पर्व में मिथिला-विवेहमें श्रानेक बार पढ़ने गया श्रीर कई स्थानों में कई बार ठहरा भी । यह मेरी विदेहकी विद्यायात्रा थी । उस यग श्रीर इस यगके बीच बढ़ा श्रन्तर हो गया है। अनेक साधन मौजूद रहनेपर भी उस समय जो बातें सुके शत न थीं वह थोड़े बहुत प्रमाण्में शत हुई हैं श्रीर जो भावना साम्प्रदायिक दायरेके कारण उस समय ऋस्तित्वमें न थी आज उसका अनुमव कर रहा हैं। श्रव तो मैं स्पष्ट रूपसे समभ्र सका हैं कि महावीरकी जन्ममूमि न तो वह लिच्छ बाह या पर्वतीय चत्रियक एड है और न नालन्दाके निकटका कराइल-ग्राम ही। आजके बसादकी खुदाईमेंसे इतने श्रधिक प्रमागा उपलब्ध इए हैं ब्रीर इन प्रमागोंका जैन-बौद्ध परम्पराके प्राचीन शास्त्रोंके उल्लेखींके साथ इतना अधिक मेल बैठता है तथा फाहियान सप्तनसंग जैसे प्रत्यखदशीं बात्रिय़ीं के वत्तान्तोंके साथ श्रधिक संवाद होता है कि यह सब देखकर मुस्को उस समय के अपने अज्ञानपर हँसी ही नहीं तरस भी आता है। और साथ ही साथ सत्यकी जानकारीसे ऋसाधारया खुशी भी होती है। वह सत्य यह है कि बसादके चेत्रमें जो वासक्य नामक स्थान है वही सचमूच चत्रियक्य है।

### विभिन्न परंपराभौकी पकता

मारतमें झनेक धर्म परम्पराएँ रही हैं। ज्ञाझया परम्परा सुक्यतया बैदिङ है जिसकी कई शाखाएँ हैं। अमया परम्पराकी भी जैन, बौद्ध, आजीवक, प्राचीन संख्य-योग आदि कई शाखाएँ हैं। इन सब परम्पराक्षोंके शाखाएँ, सुद्धवर्ग और संक्षां, स्माचार-विकाशमें सरयान-परान् और विकास-हासमें इतनी स्रविक

पेतिहासिक भिन्नता है कि उस-उस परम्परामें जन्मा व पत्ना हुआ और उसउस परम्पराके संस्कारसे संस्कृत हुआ कोई भी व्यक्ति सामान्य रूपसे उन सब
परम्पराओं के अन्तस्तल में जो वास्तिकि एकता है, उसे समभ नहीं पाता ।
सामान्य व्यक्ति हमेशा मैदपोषक स्थूल स्तरों में ही फँसा रहता है पर तत्वित्तक और पुरुषार्थी व्यक्ति जैसे-जैसे गहराईसे निर्मयतापूर्वक सोचता है बैसे-बैसे
उसको आन्तरिक सत्यकी एकता प्रतीत होने लगती है और भाषा, आचार, संस्कार आदि सब मेद उसकी प्रतीतिमें बाधा नहीं हाल सकते । मानव चेतना आखिर मानव-चेतना ही है, पशुचेतना नहीं । जैसे-जैसे उसके अपरसे आव-रूप हटते जाते हैं वैसे-बैसे वह अधिकाधिक सत्यका दर्शन कर पाती है ।

इम साम्प्रदायिक दृष्टिसे महावीरको ग्रलग, बुद्धको ग्रलग श्रीर उपनिषद के ऋषियोंको अलग समकते हैं, पर अगर गहराईसे देखें तो उन सबके मौलिक सत्यमें शब्दमेदके सिवा श्रीर मेद न पायेंगे। महावीर मुख्यतया श्रिष्टिसाकी परिभाषामें सब बातें समकाते हैं तो बुद्ध तृष्णात्याग श्रीर मेत्रीकी परिभाषामें अपना सन्देश देते हैं। उपनिषदके ऋषि श्रविद्या या श्रहान निवा-रयाकी इष्टिसे चिन्तन उपस्थित करते हैं। ये सब एक ही सत्यके प्रतिपादनकी ज़दी-ज़दी रीतियाँ हैं: ज़दी-ज़दी भाषाएँ हैं । श्राहिसा तब तक सिद्ध हो ही नहीं सकती जब तक तृष्णा हो। तृष्णात्यागका दूसरा नाम ही तो श्राहंसा है। श्रज्ञानकी वास्तविक निवृत्ति बिना हुए न तो श्रहिंस। सिद्ध हो सकती है श्रीर न तच्या का त्याग ही सम्भव है । धर्मपरम्परा कोई भी क्यों न हो, श्रगर वह सचमुच धर्मपरम्परा है तो उसका मल तत्त्व श्रन्य वैसी धर्मपरम्पराश्चों से जुढा हो ही नहीं सकता । मूल तत्त्व की जुदाई का अर्थ होगा कि सत्य एक नहीं । पर पहुँचे हए सभी ऋषियोंने कहा है कि सत्यके आविष्कार अनेक्षा हो सकते हैं पर सत्य तो श्रखिरहत एक ही है। मैं श्रपने छुप्पन वर्षके थोड़े-बहुत श्रध्य-यन-चिन्तनसे इसी नतीजे पर पहुँचा हुँ कि पन्यमेद कितना ही क्यों न हो पर उसके मूल में एक ही सत्य रहता है। ब्राज में इसी भावनासे महाबीरकी जन्मजयन्तीके स्थूल महोत्तवभी भाग ले रहा हूँ। मेरी दृष्टिमें महावीरकी जयन्तीका श्रर्थ है उनकी श्राहेंगांसिद्धिकी जयन्ती । श्रीर श्राहेंसांसिद्धिकी जयन्तीमें अन्यान्य महापुरुषोंकी सद्गुण्सिद्धि अपने आप समा बाती है। अगर वैशालीके श्राँगनमें खड़े होकर इम लोग इस व्यापक भावनाकी प्रतीति न कर सकें तो इमारा जयन्ती-उत्सव नए युगकी माँगको सिद्ध नहीं कर सकता। राज्यसंघ श्रीर धर्मसंघ

वैशाली श्रभिनन्दन प्रन्थ तथा खुदी-जुदी पत्रिकाछोंके द्वारा वैशालीका

गौराणिक और ऐतिहासिक परिचय इतना अधिक मिल जाता है कि इसम ब्राह्स करने जितनी नई सामग्री श्रमी नहीं है। भगवान महावीर की जीवनी भी जन अभिनन्दन अन्यमें संचेप से आई है। यहाँ सभको ऐसी कुछ बातें कहनी हैं जो बैसे महास्थाओंकी जीवनीसे फलित होती हैं और जो हमें इस युगमें तरन्त कामकी भी हैं। महावीरके समयमें वैशालीके श्रीर दूसरे भी गगाराज्य ये जो तत्कालीन प्रजासत्ताक राज्य ही थे पर उन गर्गराज्योंकी संघद्दष्टि आपने तक ही सीमित थी। इसी तरहसे उस समय के जैन, बौद्ध, आजीवक आदि अनेक धर्म संघ भी ये जिनकी संघर्ष्ट भी अपने-अपने तक ही सीमित थी। परासे गगाराज्योंकी संघद्दष्टिका विकास भारत-व्यापी नये संघराज्यरूपमें इन्ना है जो एक प्रकारसे ऋहिंसाका ही राजकीय विकास है। अब इसके साथ पुराने धर्म-संघ तभी मेल खा सकते हैं या विकास कर सकते हैं जब उन धर्मसंबोंमें भी मानवतावाडी संघद्दष्टिका निर्माण हो और तदनसार सभी धर्मसंघ खपना-खपना विधान बदलकर एक लच्यगामी हों । यह हो नहीं सकता कि भारतका राज्यतंत्र तो व्यापक रूपसे चले श्रीर पन्थोंके धर्मसंघ पराने दरें पर चलें। श्राखिरको राज्यसंघ श्रौर धर्मसंघ दोनोंका प्रवृत्ति क्षेत्र तो एक श्रसंड भारत ही है। ऐसी स्थितिमें ग्रगर संघराज्यको ठीक तरहसे विकास करना है ग्रीर जनकल्यागर्म भाग लेना है तो धर्मसंघके पुरस्कर्ताश्चोंको भी ब्यापक दृष्टिसे सोचना होगा। श्रगर वे ऐसा न करें तो अपने-अपने धर्मसंघको प्रतिधित व जीवित रख नहीं सकते या भारतके संघराज्यको भी जीवित रहने न देंगे। इसलिए हमें पुराने गगाराज्यको संघद्दछि तथा पन्थोंकी संघद्दछिका इस यगमें ऐसा सामझस्य करना होगा कि धर्मसंघ भी विकासके साथ जीवित रह सके और भारतका संघराज्य भी स्थिर रह सके।

भारतीय संपराज्यका विधान अस्तार्ध्यायिक है इसका अर्थ यही है कि संपराज्य किसी एक धर्म में बद्ध नहीं है। इसमें लघुमती बहुमती सभी कोटे-बड़े धर्म पत्थ समान भावसे अपना-अपना विकास कर सकते हैं। जब संपराज्यकी नीति इतनी उदार है तब हरेक धर्म परम्पराझ कर्तव्य अपने आप सुनि-क्षित हो जाता है कि प्रत्येक धर्म परम्परा समग्र जनहितकी दृष्टिसे संघराज्यको सब तरहसे हद्द बनानेका खयाल रक्ते और प्रयत्न करे। कोई भी लघु या बहु-मती धर्म परम्परा ऐसा न सोचे और न ऐसा कार्य करे कि जिससे राज्यकी केन्द्रीय शक्ति या प्रान्तिक शक्तियों निवेल हों। यह तभी सम्भव है जब कि प्रत्येक धर्म परम्पराके कथावदेह समक्षदार त्यागी या ग्रहस्य अमुयायी अपनी

हेडिको व्यापक बनाएँ झीर केवल संकुचित दृष्टिसे श्रपनी परव्यराका ही विचार्र ने करें।

धर्म परम्पराञ्चोका पराना इतिहास हमें यही सिखाता है । गरातन्त्र, राज-तन्त्र यें सभी आपसमें लडकर अन्तमें ऐसे घराशायी हो गए कि जिससे बिदे-शियोंकी भारतपर शासन करनेका भीका मिला । गाँधीजीकी श्राहिसाहिस्टिने उस श्रटिको दर करनेका प्रयस्न किया श्रीर श्रम्तमें २७ प्रान्तीय घटक राज्योंका एक केन्द्रीय संबराज्य कायम इन्ना जिसमें सभी प्रान्तीय लोगों का हित सुरक्षित रहें और बाहरके भय स्थानोंसे भी बचा जा सके। श्रद धर्म परस्पराश्रोंको भी ऋहिंता. मैत्री या ब्रह्मभावनाके आधारपर ऐसा धार्मिक वातावरण बनाना होगा कि जिसमें कोई एक परम्परा अन्य परम्पराओं के संकटको अपना संकट समके और उसके निवारणके लिए वैसा ही प्रयत्न करे जैसा श्रपनेपर श्राये संकटके निवार एके लिए। इस इतिहाससे जानते हैं कि पहले ऐसा नहीं हमा। फलतः कभी एक तो कभी दसरी परम्परा बाहरी आक्रमणोंका शिकार बनी और कम स्वादा रूपमें सभी धर्म परम्पराश्चोंकी सांस्कृतिक श्रीर विद्यासम्पत्तिको सहना पड़ा । सोमनाय, सद्रमहालय और उअविनीका महाकाल तथा काशी श्रादिके वैष्णुव, शैव आदि धाम इत्यादि पर जब संकट श्राए तब अगर अन्य परम्पराश्चोंने प्राचार्पचासे पूरा साथ दिया होता तो वे भाम बच जाते । नहीं भी बचते तो सब परम्पराश्चोंकी एकताने विरोधियोंका हौसला जरूर दीला किया होता । सारनाय, नालन्दा, उदन्तपुरी, विक्रमशिक्ता स्नादिके विद्याविद्वारोंको बस्तियार खिलाजी कमी ध्यस्त कर नहीं पाता अगर उस समय बौद्धेतर परम्पराएँ उस आफतको अपनी समसती । पाटन, तारक्का, सांचीर, आबू, कालोर आदिके शिल्पम्थापत्यप्रधान जैन मन्दिर भी कभी नष्ट नहीं होते । श्रव समय बढल गया और इमें पुरानी श्रुटियोंसे सबक सीखना होगा ।

सांस्कृतिक श्रीर धार्मिक स्थानोंके साथ-साथ श्रनेक ज्ञानभरडार भी नध्ट हुए । हमारी धर्म परम्पराश्रोकी पुरानी दृष्टि बदलनी हो तो हमें नीचे लिखे श्रनुसार कार्य करना होगा ।

- (१) प्रत्येक धर्मपरम्पराको दूसरी धर्मपरम्पराश्चोंका उतना ही आदर करना चाहिए जितना वह अपने बारेमें चाहती है।
- (२) इसके लिये गुरुवर्ग श्रीर परिडतवर्ग सबको श्रापसमें मिलने जुलने के प्रसंग पैदा करना श्रीर उदारदृष्टिसे विचार विनिमय करना । जहाँ ऐकमत्य न हो वहाँ विवादमें न पड़कर सहिष्णुताकी दृद्धि करना । वार्मिक श्रीर संस्कृतिक श्राध्ययन श्रध्यापनकी परम्पराश्रोंको इतना विकसित करना कि

जिसमें किसी एक धर्मपरम्पराका जनुयायी ज्ञन्य धर्मपरम्परा**जांकी वातांके सर्वया** ज्ञनभिज्ञ न रहे और उनके मन्तव्योंको गलतरूपमें न समके।

इसके क्षिए श्रमेक विश्वविद्यालय महाविद्यालय जैसे विद्याकेन्द्र वने हैं जहाँ इतिहास श्रीर उलना हिंदे धर्मपरम्पराश्रोंकी शिद्या दी जाती है। फिर भीं श्रपने देशमें ऐसे सैकड़ों नहीं हजारों छोटे-वड़े विद्याधाम, पाठशासाएँ आदि हैं जहाँ केवल साम्प्रदायिक दृष्टिसे उस परम्पराकी एकांगी शिद्या दी जाती है। इसका नतीजा श्रमी यही देखनेमें आता है कि सामान्य जनता और इरेक परम्पराके गुद्द या परिवत श्रमी उसी दुनियामें जी रहे हैं जिसके कारण सब धर्मपरम्पराएँ निस्तेज और मिम्प्याभिमानी हो गई हैं।

विद्याभूमि-विदेह

वैज्ञाली-विदेड-मिथिलाके हारा अनेक शास्त्रीय विद्यास्त्रोके विषयमें विहार का जो स्थान है वह हमें पुराने ग्रीसकी याद दिलाता है। उपनिषदोंके उपलब्ध भाष्योंके प्रसिद्ध प्रसिद्ध श्राचार्य भले ही दक्षिणमें इए हो पर उपनिषवाके श्रात्मतत्त्वविषयक श्रीर श्रद्वैतस्वरूपविषयक श्रनेक गम्भीर चिन्तन-विदेहके जनककी सभामें ही इप हैं जिन चिन्सतोंने केवल प्रामे आकार्योंका ही नहीं पर ग्राधनिक देश-विदेशके अनेक विदानोंका भी ध्यान खींका है। बदने धर्म श्रीर बिनयके बहत वहें भागका असली उपदेश बिहारके सूत्रे युदे स्थानोंमें ही किया हैं: इतना ही नहीं बहिक बौद्ध त्रिपिटककी सारी संकलना विद्यारकी सीन संगीतियोंमें ही हुई है । जो त्रिपिटक विहारके सप्तोंके हारा ही एशियाके दर-वर अगम्य भागोंमें भी पहेंचे हैं और जो इस समयको अनेक भाषाओं क्पा-न्तरित भी हुए हैं। इन्हीं त्रिपिटकोंने सैकड़ों यूरोपीय विद्वानोंको ऋपनी स्रोर खींचा श्रीर जो कई मूरोपीय भाषाझोंमें रूपान्तरित भी इए। जैब परम्पराके मूल श्रागम पिछेसे भले ही पश्चिम और दचिया भारतके जुदे-त्रदे मधोंमें पहुँचे हो. वंकलित व लेखबद भी हप हो पर उनका उद्गम और प्रारम्भिक संबद्ध तथा संकलन तो विहारमें ही हुआ है । बौद्ध संगीतिकी तग्ह प्रथम जैम संगीत भी विद्वारमें ही मिली थी। चायान्यके अर्थशास्त्रकी और सम्भवतः कामशास्त्र-की जन्मभूमि भी बिहार ही हैं। हम जब दार्शनिक, सूत्र और क्वास्मा संबोदा विचार करते हैं तब तो हमारे सामने विहारकी वह प्राचीन शिक्सा मुर्च होकर उपस्थित होती है। क्याद और ग्रज्ञपाद ही नहीं पर कम होसोंके वैरोषिक-न्याय दर्शनके भाष्य, वार्तिक, टीका, उपटीका स्नादि सारे काहित्य परिवारके प्रणेता विहारमें ही, खासकर विदेह मिथिलामें ही हद हैं।

सांक्य, योग परम्पराके मूलं चिन्तक झीर प्रनथकार एवं न्याकाकार विद्वार

में या विहारकी शीमाके आसपास ही हुए हैं। मेरे ख्यालसे मीमांशाकार जैमिनी और वादरायण भी विहारके ही होने चाहिए। पूर्वोच्चर मीमांशाके अनेक धुरीख प्रमुख व्याख्याकार मिथिलामें ही हुए हैं जो एक बार सैकड़ों मीमांशक विद्यानोंका धाम मानी जाती थी। बंगाल, दिख्या आदि अन्य मागोंमें न्याय विद्याकी शाखा-प्रशाखाएँ फूटी हैं पर उनका मूल तो मिथिला ही है। वाच्यसित, उदयन, गंगेश आदि प्रकारड विद्यानोंने वार्शोनक विद्याका शतना अधिक विकास किया है कि जिसका असर प्रत्येक धर्मपरम्परापर पड़ा है। तच्चशिलाक ध्वंतके बाद जो बौद विहार स्थापित हुए उनके कारण तो विहार काशी बन गया था। नालन्दा, विकमशीला, उदन्तपुरी जैसे बड़े-बड़े विहार और जगचल जैसे साधारण विहारमें वसनेवाले मिचुकों और अन्य दुवेंक मिश्र जैसे बाक्य विद्यानोंने जो संस्कृत बौद साहित्यका निर्माण किया है उसकी गहराई, स्दमता और बहुशुतता देखकर आज भी विहारके प्रति आदर उमड़ आता है। यह बात भली-माँति हमारे लच्चें आ सकती है कि विहार धर्मकी तरह विद्याका भी तीर्थ रहा है।

## विचाकेन्द्रोंमें सर्व-विचाओंके संप्रहकी आवश्यकता

जैसा पहले स्चित किया है कि धर्मपरम्पान्नोंकी अपनी इष्टिका तथा व्यव-हारोंका युगानुरूप विकास करना ही होगा। वैसे ही विद्यान्नोंकी सब परम्परान्नोंको भी अपना तेज कायम रखने और बढ़ानेके लिए अध्ययन-अध्यापनकी प्रणालीके विषयमें नए सिरे से सोचना होगा।

प्राचीन भारतीय विद्याएँ कुल मिलाकर तीन भाषाश्रोमें समा जाती हैं—
संस्कृत, पालि और प्राकृत । एक समय या जब संस्कृतके धुरम्धर विद्वान् भी
पालि या प्राकृत शाखोंका जानते न ये या बहुत ऊपर-ऊपरसे जानते थे। ऐसा
भी समय था जब कि पालि और प्राकृत शाखोंके विद्वान् संस्कृत शाखोंकी
पूर्ण जानकारी रखते न थे। यही स्थित पालि और प्राकृत शाखोंके जानकारोंके
बीच परस्पमें भी थे। पर क्रमशः समय बदलता गया। श्राज तो पुराने युगने ऐसा पलटा लाया है कि इसमें कोई भी सच्चा विद्वान् एक या दूसरी माणाकी
तथा उस भाषामें लिखे हुए शास्त्रोंकी उपेचा करके नवयुगीन विद्यालयों और
महाविद्यालयोंको चला ही नहीं सकता। इस दृष्टिसे जब विद्यार करते हैं तब
स्पष्ट मालूम पढ़ता है कि यूरोपीय विद्वानोंने पिछले सवा सौ वर्षोंमें भारतीय
विद्याद्याका को गौरव स्थापित किया है, संशोधन किया है उसकी बरावरी करनेके
लिए तथा उससे कुछ झागे बढ़नेके लिए हम भारतवासियोंको श्रव झध्ययमइध्यापन, चिन्तन, लेखन और संपादन-विदेचन झादिका क्रम झनेक प्रकार-

से बदलना होगा जिसके किवाद हम प्राध्यविद्या-विद्यारद वृदोरीय विद्वानोंके अनुगामी तक बनवे में असमर्थ रहेंगे।

प्राच्य मारतीय विद्याकी किसी मी शालाका उच्च प्रध्ययन करनेके लिए तया उच्च पदवी प्राप्त करनेके लिए इम भारतीय यूरोपके खुदे-खुदे देशों में जाते हैं उसमें केवल नौकरीकी इच्छि बीधी पानेका ही मोह नहीं है पर इसके साथ उन देशोंकी उस-उस संस्था का व्यापक विद्यासय बातावरचा भी निमित्त है। वहाँ के अध्यापक, वहाँकी कार्यस्थाती, वहाँ के पुस्तकालय आदि ऐसे अञ्च-प्रत्यक्क हैं जो इमें अपनी कोर लींचते हैं, अपने देशकी विद्यार्थी-का अध्ययन करनेके लिए इसको हजारों कोस दूर कर्ज हो करके भी जाना पड़ता है और उस स्थित में जब कि उन प्राच्य विद्यार्थों एच-एक शालाके पारदर्शी अनेक विद्यान् भारतमें भी मौबूद हों। यह कोई अच्चरणकी बात नहीं है। वे विदेशी विद्यान् इस देशमें आकर सील गए, अभी ने तीलने आते हैं पर सिका उनका है। उनके सामने मारतीय पुराने पण्डित और मोहका भाग बाद करके जो सत्य है उसकी ओर इमें देखना है। इसके देखते हुए गुक्को कहनेमें कोई भी हिचकिचाहट नहीं कि इमारे उच्च विद्याके केन्द्रोमें शिक्यण-प्रशालीका आमूल परिवर्तन करना होगा।

उच विद्याके केन्द्र झनेक हो सकते हैं। प्रत्येक केन्द्रमें किसी एक विद्या-परंपराकी प्रचानता भी रह सकती है। फिर भी ऐसे केन्द्र झपने संशोधन कार्यमें पूर्ण तभी बन सकते हैं जब झपने साथ संबंध रखने वाली विद्या परंप-राश्चोंकी भी पुस्तक झाहि सामग्री वहाँ संपूर्णतया सुलम हो।

पालि, प्राकृत, संस्कृत माषामें लिखे हुए सब प्रकारके शाक्षोंका परस्पर हतना बनिष्ठ संबन्ध है कि कोई भी एक शाखाकी विद्याका अन्यासी विद्या की दूसरी शाखाओं के आवश्यक वास्तविक परिशीलनको विना किए सबा अन्यासी बन ही नहीं सकता, जो परिशीलन अभूरी सामग्रीवाले केन्द्रोमें संमव नहीं।

इससे पुराना पंथवाद और जातिवाद को इस युगमें देय समक्ता काता है । इस यह जानते हैं कि इसारे देशका उक्षवर्णाभिमानी विद्यार्थी सी सूरोपमें जाकर वहाँ के संस्थित वर्णाभिमान भूल जाता है । यह रिपति अपने देशमें स्वामीविक तब वन सकती है कव कि एक ही केन्द्रमें अनेक अध्यापक हो, अध्येता हों और स्वका परस्पर मिलन सहज है । येता नहीं होनेसे साम्माविकताका मिन्सा अंश किसी न किसी सपने

पुढ़ हुए बिना रह नहीं सकता। सम्प्रदायिक दाताओं की नवीह सिको कीतने-के वास्ते उश्वविद्याके चेत्रमें भी साम्मदायिकताका दिखांका संवासकों के करना पढ़ता ही है। उन्न लिये मेरे विचारते हो उच्चतम सम्प्रस्थ के केन्द्रों में सर्वविद्याओं की सावह्यक सामग्री होनी ही चाहिए।

### शासीय परिमाधार्मे सोकजीवनकी श्रायां

बाब बान्तमें में संक्षेपमें यह दिखाना चाहता है कि उस पुराने युगके राज्यसंघ और धर्मसंघका आपसमें देशा चोली-दामनका संबन्ध रहा है जो श्रमेक शब्दोमें तथा यस्वज्ञानकी परिभाषाक्रोंमें भी सरकित है। इस जानते हैं कि वन्नी ख्रोंका राज्य क्याराज्य था अर्थात वह एक संघ था। मन और संख जारह ऐसे समझके सचक हैं जो अपना काम खुने हुए योग्य सम्बोंके हारा करते थे । बडी बात धर्मजेश्रमें भी थी । शैनसंघ भी मिन्द्र-भिन्तखी, श्रावक श्राविका चतुर्विच श्रङ्कोसे ही बना श्रीर सब श्रङ्कोंकी सम्मतिसे ही काम करता रहा । जैसे-जैसे जैनधर्मका प्रशार बाम्यान्य खेत्रोमें तथा छोडे-वड़े सैकड़ों-हजारों गाँवोंमें हुन्ना वैसे-वैसे स्थामिक संघ भी कांयम हुए जो न्नान तक कायम हैं। किसी भी एक करेबे या शहरको स्नीजिए ग्रहार वहाँ जैन बस्ती है तो उसका वहाँ संघ होगा और सारा चार्मिक कारोबार संघंके जिम्मे होगा । संघका कोई मुखिया मनमानी नहीं कर सकता । बड़ेसे बड़ा खाचार्य भी हो तो भी उसे संघके ऋषील रहना ही होगा । संघके बहिक्कत व्यक्तिका कोई गौरव नहीं । सारे तीर्थ, बारे धार्मिक, कार्वजनिक काम संबक्षी देखरेखमें ही चळते हैं। चौर उन इकाई संघोके मिलमसे प्रान्तीय और भारतीय संघोंकी घटना भी आज तक चली ब्राती है। जैसे गव्हराज्यका भारतक्यापी संघराज्यमें विकास हमा वैसे ही पार्श्वनाथ और महावीरके द्वारा संचालित उस समयके छोडे वड़े संघोक विकासस्वक्तपमें आवकी जैन संघन्यवस्था है। बुद्धका संघ मां वैसा ही है। किसी भी वेशमें जहाँ बीद बर्म है वहाँ संघ व्यवस्था है और सारा धार्मिक व्यवहार संधोंके हारा ही सजता है।

जैसे उस समयके राज्योंके साथ गया शब्द लगा था वैसे ही महाबीरके मुख्य शिष्योंके साथ 'गया' शब्द प्रमुक्त हैं। उनके ग्यायह मुख्य शिष्य को बिहारमें ही जन्मे ये वे गयाचर कहलाते हैं। झाल भी जैन परम्परामें 'गयाी' यद कासम है और बौद परम्परामें संब स्थविर या संबनायक पद।

जैन तस्वज्ञानकी परिभाषाओं में नववादकी परिमाषाका भी स्थान है। नव पूर्ण समकी वक बाव्को जाननेवाली हस्टिका नाम है। वेले नवके सात प्रकार जन साकों में पुराने समक्ते मिलते हैं जिनमें प्रथम नवका नाम है 'नैगम'। कहना न होगा कि नैराम शब्द 'निमम' से बना है जो निराम वैशालीमें के श्रीर जिनके उल्लेख सिक्कोंमें भी मिले हैं। 'निराम' समान कारोबार करेंने वालोंकी भेखी विशेष है। उसमें एक प्रकारकी एकता रहती है और सब स्थूल व्यवहार एक-सा चलता है। उसी 'निराम' का मान लेकर उसके ऊपरसे नैराम शब्दके हारा जैन परम्पराने एक ऐसी हृष्टिका सूचन किया है जो समाजमें स्थूल होती है श्रीर जिसके श्राधारपर जीवन व्यवहार चलता है।

नैगमके बाद संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, तमिक्द और एवंभूत ऐसे छह गुरूदोंके द्वारा यह म्रांशिक विचारसरियायोंका सच्चन म्राला है। मेरी रायमें उक्त छहां दृष्टिकाँ यद्यपि तस्त-हानसे संबग्ध रखती हैं पर वे मलतः उन समयके राज्य व्यवहार श्रीर सामाजिक व्यावहारिक श्राचारपर फलित की गर्ड हैं । इतना ही नहीं बल्कि संग्रह व्यवहारादि ऊपर समित शब्द भी तस्कालीय भाषा प्रयोगोंसे लिए हैं। अनेक गगा मिलकर राज्य व्यवस्था या समाच व्यवस्था करते थे जो एक प्रकारका समदाय या संग्रह होता था स्नीर किसमें मैदमें भ्रमेद दृष्टिका प्राधान्य रहता था। तत्त्वज्ञानके संग्रह नयके ऋथेंमें भी वहीं भाव है। व्यवहार चाहे राजकीय हो या सामाजिक वह जुदे-जुदे व्यक्ति या दलके द्वारा ही सिद्ध होता है। तत्त्वज्ञानके व्यवहार नयमें भी मेद ग्रर्थात विभाजनका ही भाव मुख्य है। इस वैद्यालीमें पाए गए सिक्कोंसे जानते हैं कि 'व्यावहारिक' और 'विनिश्चय महामात्य' की तरह 'द्वत्रधार' भी एक पद था। मेरे स्थालसे सूत्रधारका काम वही होना चाहिए जो जैन तत्वज्ञानके ऋजसत्र नय शब्दसे लिखत होता है। ऋजसन्ननयका अर्थ है-- आगे पीछेकी गली कंजीमें न जाकर केवल वर्तमानका ही विचार करता । संभव है सप्रधारका काम भी वैसा ही कुछ रहा हो जो उपस्थित समस्याद्योंको तरस्य निपटाए । हरेक समाजमें, सम्प्रदायमें और राज्यमें भी प्रसंग विशेषपर शब्द अर्थात् श्राज्ञाको ही प्राधान्य देना पहता है। जब श्रन्य प्रकारसे मामला सलकता म हो तब किसी एकका शब्द ही अन्तिम प्रमाण माना जाता है। शब्दके इस प्राचान्यका भाव श्रन्य रूपमें शब्दनयमें गर्भित है । बुद्धने खुद ही कहा है कि लिच्छवीगरा पराने रीतिरिवाजो अर्थात रुदियोंका आदर करते हैं। कीई मी यमाज प्रचेलित रुढियोंका सर्वथा उत्मलन करके नहीं जी संकता । समेभि-रूद्नवर्में रूद्विके अनुसंर्याका भाव तास्विक दृष्टिसे घटाया है। समाज, राज्य श्रीर धर्मकी व्यवहारगत और स्थूल विचारसंस्थी या व्यवस्था छछ भी स्थी न हो पर उसमें सत्यकी पारमायिक हिंह ने हो तो वह ने की सकती है, न प्रगति

कर सकती है। एवनभूतनय उसी पारमाधिक दृष्टिका सूर्वक है जो तथागतक 'तथा' शुरूदमें या पिछले महायानके 'तथता' में निहित है। जैन परम्परामें मी 'वहित' शुरूद उसी युगसे खाजतक प्रचलित है। जो इतना ही स्चित करता है कि सत्य जैसा है वैसा हम स्वीकार करते हैं।

बाह्यण, बीद, जैन ब्रादि श्रनेक परम्पराश्चोके प्राप्य प्रन्थोसे तथा सुलभ िसके श्चीर खुदाईसे निकली हुई श्रन्यान्य सामग्रीसे जब इस प्राचीन झाचार-विचारोंका, संकृतिके विविध श्रङ्कोंका, भाषाके श्रङ्क-प्रत्यङ्कोंका श्रीर शब्दके अर्थकों के भिन्न-निन्न स्तरोंका विचार करेंगे तब शायद इसको ऊपरकी दुलना भी काम दे सके। इस दृष्टिसे मैंने यहाँ संकेत कर दिया है। बाकी तो जब इस उपनिषदों, महाभारत-रामायखा जैसे महाकाश्यों, पुराखों, पिटकों, श्राममीं श्रीर दार्शनिक साहित्यका दुलनात्मक बड़े पैमानेपर श्रध्ययन करेंगे तब श्रनेक रहस्य ऐसे जात होंगे जो संचित करेंगे कि यह सब किसी एक वट बीजका विविध विस्तार मात्र है।

#### अध्ययनका विस्तार

पाश्चात्य देशों में प्राच्यविद्यां के अध्ययन श्रादिका विकास हुआं है उसमें अविभान्त उद्योगके खिवाय वैज्ञानिक दृष्टि, जाति और पन्यमेदसे ऊपर उठकर सोचनेकी दृत्ति और धर्वाङ्गीय अवलोकन ये मुख्य कारण हैं। हमें इस मार्गं को अपनाना होगा। इस बहुत थोड़े समयमें अमीष्ट विकास कर सकते हैं। इस दृष्टिसे सोचता हूँ तब कहनेका मन होता है कि हमें उच्च विद्याके वर्तुलमें अवेस्ता आदि जरशुस्त परम्परां साहि यका समावेश करना होगा। इतना ही नहीं बल्कि इस्लामी साहित्यको भी समुचित स्थान देना होगा। जब हम इस देशमें राजकीय एवं सांस्कृतिक दृष्टिसे सुलमिल गए हैं या अविभाग्य रूपसे साथ रहते हैं तब हमें उसी मावसे सब विद्याओं को समुचित स्थान देना होगा। बिहार या वैशाली-विदेहमें इस्लामी संस्कृतिका काफी स्थान है। और पटना, वैशाली आदि बिहारके स्थानोंकी खुवाईमें ताता जैसे पारसी गृहस्थ मदद करते हैं यह भी हमें मूलना न चाहिए।

## भ्दानमें सहयोग

श्राचार्य विनोवाजीकी मौजूदगीने सारे देशका ध्यान अभी विहारकी स्रोर खींचा है। मालूम होता है कि वे पुराने और नये ऋहिंसाके सन्वेशको सेकर विहारमें वैशालीकी धर्मभावनाको मूर्व कर रहे हैं। विहारके निवासी स्वभावसे सरस पाद गद हैं। भूदानयड यह तो ऋहिंसा भावनाका एक प्रतीक मात्र है। सक्ने अर्थमें उसके साथ कई वातें अनिवार्य करते जुड़ी हुई हैं जिनके बिना नवभारतका निर्माण संभव नहीं। जमीवार जमीनका दान करे, धनवान संपत्ति का दान करे। पर इसके खिवा भी आत्मक्युद्धि अनेक रूपसे आवश्यक है। आज चारों ओर शिकायत रिश्वतलोरीकी है। विहारके राजतंत्रवाहक इस खितको निर्मूल करेंगे तो वह कार्य विशेष आशीर्वादकप सिद्ध होगा। और देशके अन्य भागोमें विहारकी यह पहल अनुकरखीय बनेगी। कपर को कुछ कहा गया है वह सब महाबीर, बुद्ध, गांधीजी वर्षोरहकी सम्मिलित आहिसा-भावनामेंसे फलित होने वाला ही विचार है को हर जन्यजयन्ती पर उपशुक्त है।

[ वैशाली-संघ द्वारा आयोजित म• महावीर जयन्तीके अवसरपर अध्यञ्च पदसे दिया गया व्याख्यान—ई० १६५३ । ]

#### ्ड्क पत्र

बापत्तिजनक ग्रंश प्रतीत नहीं इन्ना । इससे भी कड़ी समालीचना गुजरात, महाराष्ट्र आदिमें खुद जैन समाजमें होती है। अगर किसीको केसमें गसती मालुम हो तो उसका धर्म है कि वह युक्ति तथा दलीलसे जवाब दे । व्यवहार धर्म सामाजिक वस्तु है. इसपर विचार करना, समालोचना करना हरएक बुद्धिशाली श्रीर जवाबदेह व्यक्तिका कर्तव्य है। ऐसे कर्त्तव्यको दबावसे, भयसे, लालचसे. खशामदसे रोकना समाज को सुघरनेसे या सुधारनेसे रोकना मात्र है। समालोचक भ्रान्त हो तो सयुक्तिक जवाबसे उसकी भ्रान्ति दूर करना, यह दुसरे पचका पवित्र कर्च ब्य है। यह तो हुई सार्वजनिक वस्तुपर समालोचनाकी सामान्य बात । पर समालोचकका भी एक अधिकार होता है जिसके बलपर वह समाजके चालू व्यवहारी श्रीर मान्यताश्रीकी टीका कर सकता है। वह श्रधिकार यह है कि उसका दर्शन तथा श्रवलोकन स्पष्ट एवं निष्पच हो । वह किसी लालच, स्वार्थ या खुशामदसे प्रेरित होकर प्रवृत्त होनेवाला न हो । इस श्रिधकारकी परीचा भी हो सकती है। मैं कुछ लिखने लगा, विरोधियोंने मुक्ते कुछ लालच दी, कुछ खुशामद की श्रीर मैं इक गया। श्रथवा मुक्ते भय दिखाया, पूरी तरह गिरानेका प्रयत्न किया श्रीर में श्रपने विचार प्रकट करनेसे रुक गया या विचार वापिस खींच लिया तब समक्रना चाहिए कि मेरा समा-लोचनाका श्रिधकार नहीं है। इसी तरह किसी व्यक्ति या समृहको नीचा दिखानेकी बुरी नियतसे भी समालोचना करना ऋषिकार-शून्य है। ऐसी नियतकी परीचा भी की जा सकती है। सामाजिक व धार्मिक संशोधनकी तटस्य दृष्टिसे अपना विचार प्रकट करना, यह श्रपना पढ़े-लिखे लोगोंका विचारधर्म है। इसे उत्त-रोत्तर विकसित ही करना चाहिये। इकावर्टे जितनी अधिक हो उतना विकास भी श्रिधिक साधना चाहिये। मतलब यह कि चर्चित विषयको श्रीर भी गहराई पवं प्रमार्खोके साथ फिरसे सोचना-जॉन्चना चाहिए श्रीर समभाव विशेष पृष्ट करके उस विवादास्पद विषयपर विशेष गहराई एवं स्पष्टताके साथ।

<sup>(</sup>१) भी मैंवरमलाजी सिंधीके नाम यह पत्र 'धर्म द्वौर धन' शीर्षक लेखके विषयमें लिखा गया था।

रहना चाहिए । विचार व श्रम्यासका चेत्र श्रनुकूल परिस्थितिकी तरह प्रतिकूल परिस्थितिमें भी विस्तृत होता है ।

मुम्मको श्रापके खेखसे तथा थोड़ेसे वैयक्तिक परिचयसे मालम होता है कि श्रापने किसी बरी नियतसे या स्वार्थसे नहीं लिखा है। लेखकी वस्त तो बिलकल सही है। इस स्थितिमें जितना विरोध हो. श्रापकी परीचा ही है। समभाव श्रीर श्रम्यासकी वृद्धिके साथ लेखमें चर्चित महोपर श्रागे भी विशेष लिखना धर्म हो जाता है। हाँ, जहाँ कोई गलती मालुम हो, कोई बतलाए, फौरन सरलतासे स्वीकार कर लेनेकी हिम्मत भी रखना । बाकी जो-जो काम खास कर सार्वज-निक काम, धनाश्रित होंगे वहाँ धन श्रपने विरोधियोंको चप करनेका प्रयत्न करेगा ही। इसीसे मैंने श्राप नवयवकोंके समज्ज कहा था कि पत्र-प्रत्निकादि स्वावलस्वनमे चलाह्यो । प्रेस श्रादिमें धनिकोंका श्राश्रय उतना वांछनीय नहीं । कामका प्रमाख थोड़ा होकर भी जो स्वावलम्बी होगा वही ठोन श्रौर निवपद्रव होगा । हाँ, सब धनी एकसे नहीं होते । विद्वान भी, लेखक भी स्वार्थी, खशामदी होते हैं। कोई विलक्त स्योग्य भी होते हैं। धनिकोंमें भी स्योग्य व्यक्तिका श्रत्यन्त श्रामाव नहीं। धन स्वभावसे बुरी वस्त नहीं जैसे विद्या भी। श्रतएव श्रगर सामाजिक प्रवृत्तिमें पड़ना हो तव तो हरेक युवकके वास्ते जरूरी है कि वह विचार एवं श्रभ्याससे स्वावलम्बी बने श्रीर थोड़ी भी श्रपनी श्रामदनी पर ही कामका हौसला रखे। गुणग्राही धनिकोंका आश्रय मिल जाए तो वह लाभमें सम्बद्धता ।

इस दृष्टिसे श्रागे लेखन-प्रवृत्ति करनेसे फिर चोभ होनेका कोई प्रसङ्ग नहीं श्राता। बाकी समाज, खास कर मारवाड़ी समाज हतना विद्या-विहीन श्रीर श्रसिष्णु है कि शुरू-शुरूमें उसकी श्रोरसे सब प्रकारके विरोधोंको सम्भव मान ही रखना चाहिए, पर वह समाज भी इस जमानेमें श्रपनी श्यित इच्छा या श्रानिच्छासे बदल ही रहा है। उसमें भी पढ़े लिखे बढ़ रहे हैं। श्रागे वही सन्तान श्रपने वर्तमान पूर्वजोंकी कड़ी समीचा करेगी, जैसी श्रापने की है।

[ श्रोसवाल नवयुवक ८-११

# दार्शनिक मीमांसा



## दर्शन श्रीर सम्प्रदाव ।

न्यायकुमुदचन्द्र यह दर्शनका ग्रन्थ है, सो भी सम्प्रदाय विशेषका, श्रतएव सर्वोपयोगिताकी दृष्टिसे यह विचार करना उचित होगा कि दर्शनका मतलब क्या समक्षा जाता है श्रौर वस्तुतः उसका मतलब क्या होना चाहिए। इसी तरह यह भी विचारना समुचित होगा कि सम्प्रदाय क्या वस्तु है श्रौर उसके साथ दर्शनका संबन्ध कैसा रहा है तथा उस सांप्रदायिक संबन्धके फलस्वरूप दर्शनमें क्या गुग्-दोष श्राए हैं हत्यादि।

सब कोई सामान्य रूपसे यही समभ्तते श्रीर मानते श्राए हैं कि दर्शनका मतलब है तस्व-साद्यात्कार । सभी दार्शनिक श्रपने-श्रपने सांप्रदायिक दर्शनका साद्यात्कार रूप ही मानते श्राए हैं । यहाँ सवाल यह है कि साद्यात्कार किसे कहना ! इसका जवाब एक ही हो सकता है कि साद्यात्कार वह है जिसमें भ्रम या सन्देहको श्रवकाश न हो श्रीर साद्यात्कार किए गए तस्वमें फिर मतमेद या विरोध न हो । श्रार दर्शनकी उक्त साद्यात्कारात्मक व्याख्या सबको मान्य है तो दूसरा प्रश्न यह होता है कि श्रनेक सम्प्रदायाश्रित विविध दर्शनोमें एक ही तस्वके विध्यमें इतने नाना मतमेद कैसे श्रीर उनमें श्रसमाधेय समभा जानेवाला परस्पर विरोध कैसा ! इस शंकाका जवाब देनेके लिए हमारे पास एक ही रास्ता है कि हम दर्शन शब्दका कुछ श्रीर श्रर्थ समभ्तें । उसका जो साद्यात्कार श्रर्थ समभा जाता है श्रीर जो विरकालसे शास्त्रोमें भी लिखा मिलता है, वह श्रर्थ श्रमर यथार्थ है, तो मेरी रायमें वह समग्र दर्शनो द्वारा निर्विवाद श्रीर श्रसंदिग्ध रूपसे सम्मत निम्नलिखित श्राध्यात्मिक प्रमेयोमें ही घट सकता है—

१—पुनर्जन्म, २—उसका कारण, २—पुनर्जन्ममाही कोई तस्व, ४— साधनविशेष द्वारा पुनर्जन्मके कारणोंका उन्छेद ।

ये प्रमेय साज्ञात्कारके विषय माने जा सकते हैं। कभी-न-कभी किसी तपस्वी द्रष्टा या द्रष्टाश्रीको उक्त तत्वोंका साज्ञात्कार हुआ होगा ऐसा कहा जा सकता है; क्योंकि आजतक किसी आध्यात्मिक दर्शनमें इन तथा ऐसे तस्वोंके बारेमें

१. पं० महेन्द्रकुमारसम्यादित न्यायकुमुदचन्द्रके द्वितीय भागके प्राक्कथनका श्रंश, १० १९४१ ।

न तो मतमेद प्रकट हुन्ना है न्नौर न उनमें किसीका विरोध ही रहा है। पर उक्त मूल न्नाध्यात्मिक प्रमेयोंके विशेष-विशेष स्वरूपके विषयमें तथा उनके व्यौरेवार विचारमें सभी प्रधान-प्रधान दर्शनोंका न्नौर कभी-कभी तो एक ही दर्शनकी न्नोक शाखान्नोंका इतना न्नाधिक मतमेद न्नौरेवरोध शास्त्रों देखा काता है कि किसे देखकर तटस्थ समालोचक यह कभी नहीं मान सकता कि किसी परक या सभी सम्प्रदायके व्यौरेवार मन्तव्य माजात्कारके विषय हुए हों। न्नास्त्राय सम्तव्य साजात्कृत हों तो किस सम्प्रदायके १ किसी एक सम्प्रदायके प्रवर्तकको व्यौरेक बारेमें साजात्कर्ता न्द्रध्या सावित करना टेढ़ी खीर है। न्नास्त्रध्य बहुत हन्ना तो उक्त मल प्रमेयों वर्शनका साजात्कार न्नास्त्रध्य मान लेनेके बारे से दर्शनका कुछ न्नौर ही न्नास्त्रा पड़ेगा।

विचार करनेसे जान पड़ता है, कि दर्शनका दूसरा श्रर्थ 'सबल प्रतीति' ही करना ठीक है। शब्दके अर्थोंके भी जदे-जुदे स्तर होते हैं। दर्शनके श्रर्थका यह दूसरा स्तर है। हम वाचक नमास्वातिके ''तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्भव्दर्शनम्' यह दूसरा स्तर है। हम वाचक नमास्वातिके ''तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्भव्दर्शनम्' इस सुत्रमें तथा इसको व्याख्यश्रोंमें वह दूसरा स्तर स्पष्ट पाते हैं। वाचकने साफ कहा है कि प्रमेगोंकी श्रद्धा हो दर्शन है। यहाँ यह कभी न भूलना चाहिए कि श्रद्धाके माने है बलवनी प्रतीति या विश्वास, न कि साचात्कार। श्रद्धा या विश्वास, साचात्कारको सम्प्रदायमें जीवित रखनेकी एक भूमिका विशेष है, जिसे मैंने दर्शनका दूसरा स्तर कहा है।

यों तो सम्प्रदाय हर एक देशके चिन्तकों में देखा जाता है। यूरोपके तत्त्व-यों तो सम्प्रदाय हर एक देशके चिन्तकों में परस्थर विरोधी अनेक संप्रदाय रहें हैं, पर भारतीय तत्व-चिन्तकों के सम्प्रदायकी कथा छुळ तिराली ही है। इस देश के सम्प्रदाय मूलमें धर्मप्राण और धर्मजीबी रहे हैं। सभी सम्प्रदायों ने तथ्य-चिन्तनको आश्रय ही नहीं दिया बल्कि उसके विकास और विस्तारमें भी बहुत कुळ किया है। एक तरहसे भारतीय तत्व-चिन्तनका चमत्कारपूर्ण बौद्धिक प्रदेश जुदे खुदे सम्प्रदायों के प्रयत्नका ही परिणाम है। पर हमें जो सोचना है वह तो यह है कि हरएक सम्प्रदाय अपने जिन मन्तव्यांपर सबल विश्वास रखता है और जिन मन्तव्योंको दूसरा विरोधी सम्प्रदाय कर्तई माननेको तैयार नहीं है वे मन्तव्य साम्प्रदायिक विश्वास या साम्प्रदायिक भावनाके ही विषय माने जा सकते हैं, साचात्कारके विषय नहीं। इस तरह साचात्कारका सामान्य स्रोत सम्प्रदायोंकी भूमिपर व्यीरेके विरोप प्रवाहोंमें विभाजित होते ही विश्वास और प्रतीतिका रूप धारण करने लगता है।

जब साचात्कार विश्वासरूपमें परिखत हुन्ना तत्र उस विश्वासको स्थापित

रखने श्रीर उसका समर्थन करनेके लिए सभी सम्प्रदायोंको कल्पनाश्रोंका, दलीलोंका तथा तकोंका सहारा लेना पड़ा। सभी सम्प्रदायिक तस्व-चिन्तक अपने - अपने विश्वासकी पुष्टिके लिए कल्पनाश्रोंका सहारा पूरे तौरसे लेते रहे फिर भी यह मानते रहे कि हम श्रीर हमारा सम्प्रदाय जो कुछ मानते हैं वह सब कल्पना नहीं किन्तु सालात्कार है। इस तरह कल्पनाश्रांका तथा सत्य-अस्वस्य श्रीर अर्थ सत्य तकोंका समावेश भी दर्शनके अर्थमें हो गया। एक तरफसे जहाँ सम्प्रदायने मूल दर्शन याने सालात्कारकी रल्ला का श्रीर उसे स्पष्ट करनेके लिये अनेक प्रकारके चिन्तनको चालू रखा तथा उसे व्यक्त करनेकी अनेक मनोरम कल्पनाएँ कीं, वहाँ दूसरी तरफसे सम्प्रदायकी वाइपर बढ़ने तथा पूलनेफलनेवाली तत्व चिन्तनकी बेल इतनी पराक्षित हो गई कि उसे सम्प्रदायके सिवाय कोई दूसरा सहारा ही न रहा। फलतः पर्ववन्द पिद्यानोंकी तरह तस्व-चिन्तनकी बेल भी कोमल श्रार संकुचित दिख्याली वन गई।

हम साम्प्रदायिक चिन्तकोंका यह भुकाव रोज देखत है कि व श्रपने चिन्तन में तो कितनी ही कमी या श्रपनी दलीलों में कितना ही लचरपन क्यों न हो उसे प्रायः देख नहीं पाते । श्रौर दूसरे विरोधी सम्प्रदायके तत्व चिन्तनोंमे कितना ही साद्गुएय और वैशास क्यों न हो उसे स्वीकार करनेमं भी हिचकिचाते हैं। साम्प्रदायिक तत्व-चिन्तनोंका यह भी मानस देखा जाता है कि वे सम्प्रदायान्तरके प्रमेयोंको या विशेष चिन्तनोंको श्रपना कर भी मुक्त करठसे उसके प्रति कृतज्ञता दशानेमें हिचकिचाते हैं। दर्शन जब साजात्कारकी मुमिकाको लाँघकर विश्वास-की भूमिकापर स्त्राया स्त्रीर उसमें कल्पनास्त्रो तथा सत्यासत्य तकोंका भी समावेश किया जाने लगा, तब दर्शन साम्प्रदायिक संदुर्गचत दृष्टियोंमें स्त्रावृत होकर, मूलमें शुद्ध आप्रध्यात्मिक होते हुए भी अपनेक दोषोंका पुक्त बन गया। अपव तो पृथकरण करना ही कठिन हो गया है कि दार्शनिक चिन्तनेंमिं क्या कल्पनामात्र है, क्या सत्य तर्क है, या क्या श्रासत्य तर्क है ? हरएक सम्प्रदायका श्रानुयायी चाहे वह अपद हो, या पदा-लिखा, विद्यार्थी एवं परिस्त, यह मानकर हा अपने तत्वचिन्तक ग्रंथोंको सुनता है या पढता-पढाता है, कि इस इमारं तत्त्वग्रन्थ में जो कुछ लिखा गया है वह श्रद्धारशः सत्य है, इसमें आनित या सन्देहको अवकाश ही नहीं है तथा इसमें जो कुछ है वह दूसरे किसी सम्प्रदायके प्रन्थमें नहीं है और अगर है तो भी वह हमारे सम्प्रदायसे ही उसमें गया है। इस प्रकारकी प्रत्येक सम्प्रदायकी अपूर्णमें पूर्ण मान तेनेकी प्रइत्ति इतनी अधिक बलवती है कि अप्रार इसका कुछ इलाज न हुआ तो मनुष्य जातिके उपकार के लिये प्रवृत्त हुम्रा यह दर्शन मनुष्यताका ही घातक सिद्ध होगा ।

मैं समभता हूँ कि उक्त दोषंको दूर करनेके अनेक उपायोंमेंसे एक उंपायं यह भी है कि जहाँ दार्शनिक प्रमेयोंका अध्ययन तात्विक दृष्टिसे किया जाए वहाँ साथ ही साथ वह अध्ययन ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे भी किया जाए । जब हम किसी भी एक दर्शनके प्रमेयोंका अध्ययन ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे करते हैं तब हमें अनेक दूसरे दर्शनोंके बारेमें भी जानकारी प्राप्त करनी पढ़ती है। वह जानकारी अध्रुरी या विपर्यस्त नहीं। पूरी और यथासम्मव यथार्थ जानकारी होते ही हमारा मानस व्यापक ज्ञानके आलोकसे भर जाता है। ज्ञानकी विशालसा और स्पष्टता हमारी दृष्टिमेंसे संकुचितता तथा तज्जन्य मय आदि दोषोंको उसी तरह हटाती है जिस तरह प्रकाश तमको। हम असर्वज आर अपूर्ण हैं, फिर भी अधिक सत्यके निकट पहुँचना चाहते हैं। अगर हम योगी नहीं हैं फिर भी अधिकाधिक सत्य तथा तस्य-दर्शनके अधिकारी बनना चाहते हैं तो हमारे वास्ते साथारण मार्ग यही है कि हम किसी भी दर्शनको यथासम्भव सर्वोक्षीण ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टिसे भी पढ़ें।

स्यायकुमुदचन्द्रके सम्पादक पं महेन्द्रकुमारजी न्यायाचायेने मूल प्रन्थके मीचे एक-एक छोटे-बई मुद्देपर जो बहुश्रुतत्वपूर्ण टिप्पया दिए हैं श्रीर प्रस्ता-वनामें जो श्रनेक सम्प्रदार्थों श्राचारोंके शानमें एक दूसरेसे लेन-देनका ऐति हासिकपर्यालोचन किया है, उन सबकी सार्थकता उपयुंक्त दृष्टिसे श्रध्यभन करने-करानेंसे ही है। सारे न्यायकुमुदचन्द्रके टिप्पण तथा प्रस्तावनाका मर्माश श्रार कार्य साधक है तो सर्व-प्रथम श्रध्यापकोंके लिए। जैन हो या जैनेतर, सच्चा जिश्रामु इसमेसे बहुत कुछ पा सकता है। श्रध्यापकोंकी दृष्टि एक बार साफ हुई, उनका श्रवलाकन प्रदेश एक बार विस्तृत हुआ, फिर वह सुवास विद्या-यियोंमें तथा श्रपद श्रनुयायियोंमें भी श्रपने-श्राप फैलने लगती है। इस भावी लामकी निश्चित श्राशासे देला जाए तो मुक्तको यह कहनेमें लेश भी संकोच नहीं होता कि सम्पादकका टिप्पण तथा प्रस्तावना विषयक श्रम दार्शनिक श्रध्य-यन चेत्रमें सहस्त कारगर सिद्ध होगा।

भारतवर्षको दर्शनोको जन्मस्थली और क्रीकाभूमि माना जाता है। यहाँका अपद्रजन भी ब्रह्मशान, मोच्च तथा अनेकान्त जैसे शब्दोंको पद-पद्यर प्रयुक्त करता है, फिर भी भारतका दार्शनिक पौद्यशून्य क्यों हो गया है है हक्का विचार करना जरूरी है। हम देखते हैं कि दार्शनिक प्रदेशमें कुछ ऐसे दोष दाखिल हो गए हैं जिनकी ओर चिन्तकोंका ध्यान अवश्य जाना चाहिए। पहली बात दर्शनोंके पठन संबन्धी उद्देश्य की है। जिसे कोई दूसरा चेत्र न मिले और बुद्धिप्रधान आजीविका करनी हो तो बहुधा वह दर्शनोंकी ओर

भुकता है। मानों दार्शनिक श्रभ्यासका उद्देश्य या तो प्रधानतया श्राजीविका हो गया है या बादविजय एवं बुद्धिविलास । इसका फल हम सर्वत्र एक ही देखते हैं कि या तो दार्शनिक गलाम बन जाता है या सखशील । इस तरह जहाँ दर्शन शाञ्चत अमरताकी गाथा तथा अनिवार्य प्रतिचर्ण मृत्युकी गाथा सिखाकर श्रभयका संकेत करता है वहाँ उसके श्रभ्यासी हम निरे भीर बन गए हैं। जहाँ दर्शन हमें सत्यासत्यका विवेक सिखाता है वहाँ हम उलटे श्रसत्यको समक्रतेमें भी श्रासमर्थ हो रहे हैं. तथा श्रागर उसे समक्र भी लिया, तो उसका परिहार करनेके विचारसे ही काँप उठते हैं। दर्शन जहाँ दिन-रात श्रात्मैक्य या श्रात्मीपम्य सिलाता है वहाँ हम भेद-प्रभेदोंको श्रीर भी विशेष रूपसे पष्ट करनेमें ही लग जाते हैं। यह सब विपरीत परिखाम देखा जाता है। इसका कारण एक ही है श्रीर वह है दर्शनके श्रध्ययनके उद्देश्यको ठीक-ठीक न समभाना । दर्शन पढनेका श्रिधकारी वही हो सकता है श्रीर उसे ही पढना चाहिए कि जो सत्यासत्यके विवेकका सामध्ये प्राप्त करना चाहता हो श्रीर जो सत्यके स्वीकारकी हिम्मतकी अपेचा असत्यका परिहार करनेकी हिम्मत या पौरुष सर्व-प्रथम श्रीर सर्वाधिक प्रमाणमें प्रकट करना चाहता हो। संचीपमें दर्शनके श्रध्ययनका एक मात्र उद्देश्य है जीवनकी बाहरी श्रौर भीतरी शुद्धि । इस उद्देश्यको सामने रखकर ही उसका पठन-पाठन जारी रहे तभी वह मानवताका पोषक बन सकता है।

दूसरी बात है दार्शनिक प्रदेशमें नए संशोधनोंकी । अभी तक यही देखा जाता है कि प्रत्येक सम्प्रदायमें जो मान्यताएँ और जो कल्पनाएँ रूढ़ हो गई हैं उन्हींको उस सम्प्रदायमें सर्वेश प्रणीत माना जाता है और आवश्यक नए विचारप्रकाशका उनमें प्रवेश ही नहीं होने पाता । पूर्व-पूर्व पुरखंकि द्वारा किये गए श्रीर उत्तराधिकारमें दिये गए चिन्तनों तथा धारणाश्रीका प्रवाह ही सम्प्रवाय है । हर एक सम्प्रवायका मानमेवाला अपने मन्तस्योंके समर्थनमें ऐतिहासिक तथा वैज्ञानिक हष्टिकी प्रतिष्ठाका उपयोग तो करना चाहता है, पर इस हिका उपयोग वहाँ तक ही करता है जहाँ उसे कुळ भी परिवर्तन न करना पढ़े । परिवर्तन और संशोधनके नामसे या तो सम्प्रवाय घवड़ाता है या अपनेमें पहलेसे ही सब कुळ होनेकी डींग हाँकता है । इस्विल्य भारतका दार्शनिक पाछ, पढ़ गया । जहाँ-जहाँ वैज्ञानिक प्रमेयोंके द्वारा या वैज्ञानिक पद्धितके द्वारा दार्शनिक विषयोंमें संशोधन करनेकी गुंजाइश हो वहाँ सर्वेत्र उसका उपयोग अगर न किया जाएगा तो यह सनातन दार्शनिक विद्या केवल पुरायोंकी ही वस्तु रह जाएगी । अत्यय्व दार्शनिक क्षेत्रमें संशोधन करनेकी प्रवृत्तिकी और भी अक्षाय होना जकरी है।

# दर्शन शब्दका विशेषार्थ।

दर्शन शन्दके तीन श्रर्थ सभी परम्पराश्रोमें प्रसिद्ध हैं, जैसे—घटदर्शन हत्यादि व्यवहारमें चाद्धप जान श्रर्थमें, श्रात्मदर्शन हत्यादि व्यवहारमें साद्धाप्त जान श्रर्थमें, श्रात्मदर्शन हत्यादि व्यवहारमें साद्धाप्त ह्याय-दर्शन, सांख्य-दर्शन हत्यादि व्यवहारमें खास-खास परम्परासम्मत निश्चित विचारसरणी श्रर्थमें दर्शन शन्दका प्रयोग सर्वसमत है पर उसके श्रन्य दो श्रर्थ को जैन परम्परामें प्रसिद्ध हैं वे श्रन्य परम्पराश्रोमें प्रसिद्ध हों। उनमेंसे एक श्रर्थ तो है श्रद्धान श्रोर दूसरा श्रर्थ है सामान्यवोध या श्रालोचन मात्र '। जैनशाखोंमें तत्त्वश्रद्धाको दर्शन पदसे व्यवहृत किया जाता है, जैसे—'तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्'—तत्त्वार्थ० १. २। इसी तरह वस्तुके निर्विशेषसत्तामात्रके बोधको भी दर्शन कहा जाता है जैसे—'वियय-विवियसित्रपातानन्तरसमुद्भूतसत्तामात्रगोचरदर्शनात्'— प्रमाण्यन० २. ७। दर्शन शन्दक उक्त पाँच श्रयोंमेंसे श्रन्तिम सामान्यवोधरूप श्रर्थ लेकर ही यहाँ विचार प्रस्तुत है। इसके सम्बन्धमें यहाँ छः ग्रहोंपर कुळ विचार किया जाता है।

 श्रस्तित्व—जिस बोधमें वस्तुका निर्विशेषण स्वरूपमात्र भासित हो ऐसे बोधका अस्तित्व एक या दूसरे नामसे तीन परम्पराओं के सिवाय सभी परम्पराएँ स्वाकार करती हैं। जैनपरम्परा जिसे दर्शन कहती है उसी सामान्यमात्र बोधको

<sup>(</sup>१) दर्शन सन्दका आलोचन अर्थ, जिसका दूसरा नाम अनाकार उप-योग भी है, यहां कहा गया है सो श्वेताम्बर दिगम्बर दोनों परम्पराकी अति प्रसिद्ध मान्यताका लेकर । वस्तुतः दोनों परम्पराश्चीमें अनाकार उपयोगके सिद्धाय अन्य अर्थ भी दर्शन शब्दके देखे जाते हैं । उदाहरणार्थ—लिङ्कके त्रान्य ताचात् हान्याला बाध अनाकार या दर्शन है और जिङ्कासपिच बाध साकार या दर्शन है और जिङ्कासपिच बाध—स्वान आन ह—यह एक मत । दूसरा मत एसा भी है कि वर्तमानमात्रप्राही बाध—दर्शन आंर त्रेकालकमाही बाध—शान—तत्वार्थमा ही । १.६ । दिगम्बरीय धवला टाकाका ऐसा भी मत है कि जो आत्म-मात्रका अवलोकन वह दर्शन आंर जो बाह्य अर्थका प्रकाश वह शान । यह मत एहद्द्रव्यसंग्रहरीका (गा० ४४) तथा लघीयस्त्रयोकी अभयचन्द्रकृत (१.५) में निर्देष्ट है ।

न्याय-वैशेषिक. सांख्य-योग तथा पूर्वोत्तरमीमांसक निर्विकल्पक और आलोचन-मात्र कहते हैं। बौद्ध परम्परामें भी उसका निर्विकल्पक नाम प्रसिद्ध है। उक्त सभी दर्शन ऐसा मानते हैं कि ज्ञानव्यापारके उत्पत्तिक्रममें सर्वप्रथम ऐसे बोधका स्थान अनिवार्यरूपसे आता है जो प्राह्म विषयके सन्मात्र स्वरूपको प्रहृण करे वर जिसमें कोई ग्रंश विशेष्यविशेषग्ररूपसे भासित न हो । फिर भी ' मध्व श्रीर वल्लभकी दो वेदान्त परम्पराएँ श्रीर तीसरी भर्तृहरि श्रीर उसके पूर्ववर्ती शाब्दिकोंकी परम्परा ज्ञानव्यापारके उत्पत्तिक्रममें किसी भी प्रकारके सामान्यमात्र बोधका श्रस्तित्व स्वीकार नहीं करती । उक्त तीन परम्पराश्चोंका मन्तव्य है कि ऐसा बोध कोई हो ही नहीं सकता जिसमें कोई न कोई विशेष भाषित न हो या जिसमें किसी भी प्रकारका विशेष्य-विशेषण संबन्ध भासित न हो। उनका कहना है कि प्राथमिकदशापनन शान भी किसी न किसी विशेष को. चाहे वह विशेष स्थल ही क्यों न हो. प्रकाशित करता ही है अतएव शानमात्र सविकल्पक हैं। निर्विकल्पकका मतलब इतना ही समभाना चाहिए कि उसमें इतर शानोंकी श्चपेचा विशेषं कम भासित होते हैं। ज्ञानमात्रको सविकल्पक माननेवाली उक्त तीन परम्पराश्चोंमें भी शाब्दिक परम्परा ही प्राचीन है । सम्भव है भर्तहरिकी उस परभ्यराको ही मध्व श्रीर बल्लभने श्रपनाया हो।

२. लोकिकालोकिकता—निर्विकल्पका श्रस्तित्व माननेवाली सभी दार्शनिक पाम्पराएँ लोकिक निर्विकल्प श्रमांत् इन्द्रियसन्निकर्पकन्य निर्विकल्पको तो मानती हैं ही पर यहाँ प्रश्न है श्रलोकिक निर्विकल्पके श्रारेतत्व का। जैन श्रीर बीद दोनों परभराएँ ऐसे भी निर्विकल्पको मानती हैं जो इन्द्रियमन्निकर्पके सिवाय भी योग या विशिष्टात्मशक्तिसे उत्पन्न होता है। बीद परभरामें ऐसा श्रलोकिक निर्विकल्पक योगसंवेदनके नामसे प्रसिद्ध है जब कि जैन परभरामें श्रला श्रार प्वांत्तरमामासक विविध कचावाले योगियोंका तथा उनके योगजन्य श्रलोकिक ज्ञानका श्रास्तत्व स्वांकार करते हैं श्रतएव उनके मतानुसार भी श्रलोकिक ज्ञानका श्रास्तत्व स्वांकार करते हैं श्रतएव उनके मतानुसार भी श्रलोकिक निर्विकल्पका श्रास्तत्व मान लेनेमें कुछ बाधक जान नहीं पढ़ता। श्रगर यह धारणा ठीक है तो कहना होगा कि सभी निर्विकल्पकास्तित्ववादी सविकल्पक ज्ञानकी तरह निर्विकल्पक ज्ञानको भी लौकिक श्रलोकिक रूपसे दो प्रकार का मानते हैं।

<sup>.</sup> R. Indian Psychology: Perception. P. 52-54

३. विषयस्वरूप — सभी निर्विकल्पकवादी सत्तामात्रको निर्विकल्पका विषय मानते हैं पर सत्ताके स्वरूपके बारेमें सभी एक मत नहीं। श्रुतप्त निर्विकल्पक के माह्यविषयका स्वरूप भी मिन्न-भिन्न दर्शनके श्रनुसार जुदा-जुदा ही फलित होता है। बौद परम्पराके श्रनुसार श्रवीक्रयाकारित ही सत्त्व है और वह भी खिषाक व्यक्तिमात्रमें ही पर्यविस्त है जब कि शंकर वेदान्तके श्रनुसार श्रवस्व श्रीर सर्वव्यापक ब्रह्म ही सत्त्वस्वरूप है, जो न देशबद है न कालबद । न्याय वेशेषिक श्रीर पूर्व मीमांसकके श्रनुसार श्रास्तत्वमात्र सत्ता है या जातिरूप सत्ता है जो बौद श्रीर वेदान्तसम्मत सत्तासे भिन्न है। संस्थ-योग श्रीर जैन-परम्पराम सत्ता न तो चिष्क व्यक्ति मात्र नियत है, न ब्रह्मस्वरूप है श्रीर न जाति रूप है। उक्त तीनो परम्पराम परिपामिनित्यत्ववादी होनेके कारण उनके मतानुसार उत्पाद-व्यय-धौव्यस्वरूप ही सत्ता फलित होती है। जो कुछ हो, पर इतमा तो निर्विवाद है कि सभी निर्विकल्पकवादी निर्विकल्पकके माह्य विषय रूपसे सन्मात्रका ही प्रतिपादन करते हैं।

 मात्र प्रत्यचरूप—कोई शान परोचरूप भी होता है और प्रत्यचरूप भी जैसे सविकल्पक ज्ञान, पर निर्विकल्पक ज्ञान तो सभी निर्विकल्पकवादियोंके द्वारा केवल प्रत्यन्त रूप माना गया है। कोई उसकी परोन्नता नहीं मानता. क्योंकि निर्विकल्पक, चाहे लौकिक हो या अलोकिक, पर उसकी उत्पत्ति किसी शानसे व्यवहित न होनेके कारण वह साद्यात्रूप होनेसे प्रत्यद्य ही है। परन्त जैन परमराके श्रनुसार दर्शनकी गणना परोचमें भी की जानी चाहिए. क्योंक तार्किक परिभाषाके श्रमसार परोच मतिशानका सांव्यवहारिक प्रत्यच कहा जाता है अतएव तदनुसार मति उपयोगके क्रममें स्वंप्रथम अवश्य होनेवाले दर्शन नामक बोधको भी सांव्यवहारिक प्रत्यच्च कहा जा सकता है पर आगमिक प्राचीन विभाग. जिसमें पारमार्थिक-सांव्यवहारिकरूपसे प्रत्यवके भदांका स्थान नहीं है. तदनसार तो मतिज्ञान परोच्च मात्र ही माना जाता है जैसा कि तश्वार्थ-स्त्र ( १. ११ ) में देखा जाता है । तदनसार जैनपरम्परामें इन्द्रियजन्य दर्शन परोच्चरूप ही है प्रत्यच्चरूप नहीं। सारांश यह कि जैन परम्परामें तार्किक परिभाषा-के अनुसार दर्शन प्रत्यन्त भी है अप्रौर परोन्त भी। अवधि अप्रौर केवल रूप दर्शन तो मात्र प्रत्यक्तरप ही हैं जब कि इन्द्रियजन्य दर्शन परोक्चरूप होने पर भी सांव्यवहारिक प्रश्यच माना जाता है। परन्तु आगमिक परिपाटीके अनुसार इन्द्रियजन्य दर्शन केवल परोच हो है श्रीर इन्द्रियनिरपेच श्रवध्यादि दर्शन केवल प्रत्यच ही हैं।

उत्पदक सामग्री—लौकिक निर्विकल्पक को जैन तार्किक परम्पराके

श्रंजुसार संव्यवंद्दारिक दर्शन है उसकी उत्पादक सामग्रीमें विषयेन्द्रियसिषपात श्रीर यथासम्भव श्रालोकादि सिबिविट हैं। पर श्रलीकिक निर्विकरूप को जैनपरम्पराके श्रजुसार पारमार्थिक दर्शन है उसकी उत्पत्ति इन्द्रियसिकर्षके सिवाय ही केवल विशिष्ट श्रात्मशक्तिसे मानी गई है। उत्पादक सामग्रीके विषयमें जैन
श्रीर जैनेतर परम्पराएँ कोई मतमेद नहीं रखतीं। फिर भी इस विषयमें शाहर
वेदान्तका मन्तव्य जुदा है जो ध्यान देने योग्य है। वह मानता है कि 'तच्चमिस' इत्यादि महावाक्यजन्य श्रख्यड श्रद्धावोध भी निर्विकरूपक है। इसके
श्रनुंसार निर्विकरूपकका उत्पादक शब्द श्रादि भी हुआ जो श्रन्य परम्परासम्मत नहीं।

६. प्रामायय—निर्विकल्पंके प्रामाययके सम्बन्धमं जैनेतर परम्पराएँ भी एकमत नहीं । बौद श्रीर वेदान्त दर्शन तो निर्विकल्पंकको ही प्रमाण मानते हैं
हैंतना ही नहीं बल्कि उनके मतानुसार निर्विकल्पंक ही प्रमाण मानते हैं
हैंतना ही नहीं बल्कि उनके मतानुसार निर्विकल्पंक ही मुख्य व पारमार्थिक
प्रमाण है । न्याय-वैशेषिक दर्शनमें निर्विकल्पंक प्रमाल संवन्धमें एकविष
कल्पना नहीं है । प्राचीन परम्पराके श्रनुसार निर्विकल्पंक प्रमाल माना जाता
है जैसा कि श्रीधरने स्पष्ट किया है (कन्दली पु० १६८) श्रीर विश्वनाथने भी
प्रमाभक्तंक्ष्प प्रमाल मानकर निर्विकल्पंक प्रमा कहा है (कार्रकाली
का० १३४) परन्तु गक्केशकी नन्य परम्पराके श्रनुसार निर्विकल्पंक न प्रमा है
श्रीर न श्रप्रमा । तदनुसार प्रमाल्व किंवा श्रप्रमाल प्रकारतादिष्टित होनेसे,
निर्विकल्प जो प्रकारतादिश्रान्य है वह प्रमा-श्रप्रमा उभय विलव्हण है—कारिकावली का० १३५ । पूर्वमीमांसक श्रीर संख्य-योगदर्शन सामान्यतः ऐसे
विषयोमें न्याय-वैशेषिक।नुसारी होनेसे उनके मतानुसार भी निर्विकल्पंक प्रमालकी वे ही कल्पमाएँ मानी जानी चाहिएँ जो न्यायवैशेषिक परम्परामें स्थर
हुई हैं । इस सम्बन्धमें जैन परम्पराका मन्तव्य यहाँ विशेष रूपसे वर्शन करने
योग्य है।

जैनपरम्परामें प्रमास्य किंवा प्रामाण्यका प्रश्न उसमें तर्कशुग आनेके बादका है, पहिलेका नहीं । पहिले तो उसमें मात्र आगमिक दृष्टि थी । आगमिक दृष्टिके अनुसार दर्शनोपयोगको प्रमाण किंवा अप्रमाण कहनेका प्रश्न ही न था । उस दृष्टिके अनुसार दर्शन हो या अान, या तो वह सम्यक् हो सकता है या मिच्या । उसका सम्यक्ष और मिच्यास्व भी आप्यामिक भावानुसारी ही माना जाता था । अगर कोई आस्मा कमसे कम चतुर्थ गुण्यस्थानका अधिकारो हो अर्थात् वह सम्यक्ष्यप्राप्त हो तो उसका सामान्य या विशेष कोई भी उपयोग मोचमार्गकर तया सम्यम्य माना जाता है । तदनुसार आगमिक दृष्टिसे सम्यक्ष्यकुक आस्मान

का दर्शनोपयोग सम्यक्दर्शन है श्रीर मिध्यादृष्टियुक्त श्राक्षमाका दर्शनोपयोग मिध्यादर्शन है। व्यवहारमें मिध्या, अम या व्यभिचारी समक्का जानेवाला भी दर्शन श्रगर सम्यक्ष्वधारि-श्राक्षमगत है तो वह सम्यक्दर्शन ही है जब कि सस्य श्रभ्रम श्रीर श्रवाधित समक्का जानेवाला भी दर्शनोपयोग श्रगर मिध्यादृष्टियुक्त है तो वह मिथ्यादर्शन ही है ।

दर्शनके सम्पक्त तथा मिथ्याखका आगमिक दृष्टिसे जो आपेन्तिक वर्णन ऊपर किया गया है वह सन्मतिटीकाकार अभयदेवने दर्शनको भी प्रमाश कहा है इस ब्राधारपर समभाना चाहिए। तथा उपाध्याय यशोविजयजीने संशय श्रादि ज्ञानोंको भी सम्यकृष्टष्टियुक्त होनेपर सम्यक् कहा है—इस श्राधारपर सम-भना चाहिए। श्रागमिक प्राचीन श्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर उभय साधारण परम्परा तो ऐसा नहीं मानती, क्योंकि दोनों परम्पराश्चोंके अनुसार चत्न, अचत्न, श्रीर श्रविध तीनों दर्शन दर्शन ही माने गये हैं। उनमेंसे न कोई सम्यक या न कोई मिथ्या श्रीर न कोई सम्यक मिथ्या उभयविध माना गया है जैसा कि मति-श्रुत अवधि ज्ञान सम्यक् श्रीर मिथ्या रूपसे विभाजित हैं। इससे यही फलित होता है कि दर्शन उपयोग मात्र निराकार होनेसे उसमें सम्यग्दृष्टि किंवा मिथ्यादृष्टिप्रयुक्त श्रन्तरकी कल्पना की नहीं जा सकती। दर्शन चाहे चन्न हो. श्रचलु हो या श्रवि - यह दर्शन मात्र है। उसे न सम्यग्दर्शन कहना चाहिए श्रीर न मिथ्यादर्शन। यही कारण है कि पहिले गुणस्थानमें भी वे दर्शन ही माने गर हैं जैसा कि चौथे गुणस्थानमें । यह वस्तु गन्धहस्ति सिद्धसेनने सूचित भी की है-''ग्रत च यथा साकाराखायां सम्यङ्भिध्यादृष्ट्योविशेषः, नैव-मस्ति दर्शने, श्रनाकारस्वे द्वयोरपि तुल्यस्वादिस्यर्थः''- तत्त्वार्थभा० टी २६।

यह हुई स्रागिमक दृष्टिकी बात जिसके स्रमुसार उमास्वातिने उपयोगमें सम्यवत्व स्रासम्यक्तका निदर्शन किया है। पर जैनपरम्परामें तर्कशुग दृष्टिल होते ही प्रमात्व न्त्रप्रमात्व या प्रामाण्य-स्रप्रमाग्यका प्रश्न स्राया । स्रोर उसका विचार भी स्राध्यात्मिक भावानुसारी न होकर विषयानुसारी किया जाने लगा जैसा कि जैनेतर दर्शनोमें तार्किक विद्वान् कर रहे थे। इस तार्किक दृष्टिके स्रमुसार जैनपरम्परा दर्शनको प्रमाय मानती है, स्रप्रमाय मानती है, उभय-रूप मानती है यह प्रश्न यहाँ प्रस्तुत है।

१—''सम्यग्द्दध्यसम्बन्धिनां संशयादीनामपि ज्ञानत्वस्य महाभाष्यकृता परिभाषितत्वात्''—ज्ञानबिन्दु ए० १३६ B नन्दी स्० ४१ ।

तार्किकदृष्टिके अनुसार भी जैनपरम्पामें दर्शनके प्रमाख या अप्रमाखक बारेमें कोई एकवाक्यता नहीं। सामान्यरूपसे श्वेताक्यर हो या दिगम्बर सभी तार्किक दर्शन को प्रमाण कोटिसे बाहर ही रखते हैं। क्योंकि वे सभी बौद्ध-सम्मत निर्विकल्पकके प्रमाख का खण्डन करते हैं और अपने अपने प्रमाख लच्चण्में विशेषोपयोगबोधक ज्ञान, निर्णय आदि पद दाखिल करके सामान्य उपयोगरूप दर्शन को प्रमाणलच्चणका अलच्य ही मानते हैं। इस तरह दर्शनको प्रमाण न माननेकी तार्किक परम्परा श्वेताक्वर-दिगम्बर सभी मन्योंमें साधारण है। माणिक्यनन्दी और वादी देवस्पिने तो दर्शनको न केवल प्रमाणवाह्य ही रखा है बल्कि उसे प्रमाणाभास (परी०६. २। प्रमाणन०६. २५, २५) भी कहा है।

सन्मतिटीकाकार श्रमयदेवने (सन्मतिटी॰ पृ॰ ४५७) दर्शनको प्रमाण् कहा है पर वह कथन तार्किकदृष्टिसे न समभ्कना चाहिए। क्योंकि उन्होंने श्रागमानुसारी सन्मतिकी व्याख्या करते समय श्रागमदृष्टि ही लच्चमें रखकर दर्शनको सम्यय्दर्शन श्रथमें प्रमाण कहा है, न कि वार्किकदृष्टिसे विषयानुसारी प्रमाण्। यह विवेक उनके उस सन्दर्भसे हो जाता है।

श्रलवत्ता उपाध्याय यशोविजयजीके दर्शनसम्बन्धी प्रामायय-श्रप्रामायय विचारमें कुछ विरोध सा जान पड़ता है। एक श्रोर वे दर्शनका व्यञ्जनावग्रह-श्रमन्तरभावी नैश्चियक श्रवग्रहरूप वतलाते हैं " जो मतिव्यापार होनेके कारख प्रमाख कोटिमें श्रा सकता है। श्रीर दूसरी श्रोर वे वादीदेवस्रिके प्रमाखलच्चयाल स्त्रकी व्याख्यामें श्रानपदका प्रयोजन बतलाते हुए दर्शनको प्रमाखकोटिसे बहिर्भूत बतलाते हैं (तर्कभाषा ए०१।) इस तरह उनके कथनमें जहाँ एक श्रोर दर्शन विलक्कल प्रमाखयदिर्भूत है वहाँ दूसरी श्रोर श्रवग्रह रूप होनेसे प्रमाखकोटिमें श्राने योग्य भी है। परन्तु जान पड़ता है उनका तात्पर्य कुछ श्रीर है। श्रीर सम्भवतः वह तात्पर्य यह है कि मत्यंश हंनेपर भी नैश्चियक श्रवग्रह प्रवृत्ति-निवृत्तिव्यवहारच्चम न होनेके कारख प्रमाखरूप गिना ही न जाना चाहिए। इसी श्रमिप्रायसे उन्होंने दर्शनको प्रमाखकेटिबहिर्भूत बहलाया है ऐसा मान लेनेसे फिर कोई विरोध नहीं रहता।

श्राचार्य हेमचन्द्रने प्रमाण्मीमांसामें दर्शनसे संबन्ध रखनेवाले विचार तीन

१ लघो •परी •१.३ । प्रमेयक • पृ• ⊏ । प्रमाखन • १.२ २ तर्कभाषा पृ• ५ । ज्ञानविन्दु पृ•१३⊏ । जगह प्रसङ्ख्वरा प्रगट किए हैं। अवग्रहका स्वरूप दशांते हुए उन्होंने कहा कि दर्शन जो अविकल्पक है वह अवग्रह नहीं, अवग्रहका परिणामी कारण अवश्य है और वह इन्द्रियाय संवन्धक बाद पर अवग्रहके पूर्व उत्पन्न होता है—१.१.२६— बौद्धसम्मत निर्विकल्पक ज्ञानको अप्रमाण बतलाते हुए उन्होंने कहा है कि वह अनस्यवसाय रूप होनेसे प्रमाण नहीं, अध्यवसाय या निर्णय ही प्रमाण गिना जाना चाहिये—१.१.६ । उन्होंने निर्णयका अर्थ बतलाते हुए कहा है कि अनस्यवसायसे मिल तथा अविकल्पक एवं संशयसे मिल ज्ञान ही निर्णय है—ए०३.पं०१ । आचार्यके उक्त सभी कथनोंसे फलित यही होता है कि वे जैनपरम्पराप्रसिद्ध दर्शन और बौद्धपरम्पराप्रसिद्ध निर्विकल्पकको एक ही मानते हैं और दर्शनको अनिर्णय रूप होनेसे प्रमाण नहीं मानते तथा उनका यह अप्रमाण्डम कथन भी तार्किक दृष्टिसे है, आगम दृष्टिसे नहीं, जैसा कि अभयदेविमिल सभी जैन तार्किक मानते आए हैं।

श्रा• हेमचन्द्रोक्त श्रवग्रहका परिगामिकारगरूप दर्शन ही उपाध्यायजीका नैश्चियक श्रवग्रह समकता चाहिए ।

ई० १६३६ ]

ि प्रमाणमीमांसा

### तत्त्वोपप्सवसिंह

#### चार्वाक दर्शनका एक अपूर्व ग्रन्थ।

गत वर्ष, ई० स० १६४० में, गायकवाड़ श्रोरिएयटल सिरीजके प्रन्याङ्क ८७ रूपमें, तस्वोपप्लवसिंह नामक प्रन्थ प्रकाशित हुआ है जो चार्बाक दर्शनके विद्वान् जयराशि भट्टकी कृति है और जिसका सम्पादन प्रो० रिक्कलाल सी० परीख तथा मैंने मिलकर किया है। इस प्रन्य तथा इसके कर्ताके विषयमें ऐसी श्रमेक महत्त्वपूर्ण बात हैं जिनकी जानकारी दर्शन-साहित्यके इतिहासज्ञोंके लिए तथा दार्शनिक प्रमेथोंके जिज्ञासुओंके लिए उपयोगी एवं रसपद हैं।

उक्त सिरीजमें प्रकाशित प्रस्तुत कृतिकी प्रस्तावनामें, प्रन्य तथा उसके कर्ताके बारेमें कुछ श्रावश्यक जानकारी दी गई है; फिर भी प्रस्तुत लेख विशिष्ट उद्देश्यसे लिखा जाता है। एक तो यह, कि वह मुद्रित पुस्तक सबको उतनी सुलभ नहीं हो सकती जितना कि एक लेख। दूसरी, वह प्रस्तावना श्रंग्रेजीमें लिखी होनेसे श्रंग्रेजी न जाननेवालोंके लिए कार्यधाषक नहीं। तीसरी, खास बात यह है कि उस श्रंग्रेजी प्रस्तावनामें नहीं चर्चित ऐसी श्रनेकानेक श्रातव्य बातोंका इस लेखमें विस्तृत ऊहापोह करना है।

तस्त्रोपण्तवसिंह श्रोर उसके कर्ताके बारेमें कुछ लिखनेके पहले, यह बतलाना उपयुक्त होगा कि इस अन्यकी मूल प्रति हमें कब, कहाँ से श्रोर किस
तरहसे मिली । करीव पन्द्रह वर्ष हुए, जब कि मैं श्रपने मिश्र पं॰ बेचरदासके
साथ श्रहमदाबादके गुजरात पुरातच्च मन्दिरमें सन्मतितर्कका सम्पादन करता
था, उस समय सन्मतितर्ककी लिखित प्रतियोंकी खोजकी धुन मेरे सिरपर सवार
थी । मुक्ते मालूम हुआ कि सन्मतितर्ककी ताडपत्रकी प्रतियाँ पाटयामें हैं । मैं
पं॰ बेचरदासके साथ वहाँ पहुँचा । उस समय पाटयामें स्व॰ मुनिश्री हंसविजयजी
विराजमान थे । वहाँ के ताडपत्रीय भरडारको खुलवानेका तथा उसमेंसे इष्ट
प्रतियोंके पा लेनेका कठिन कार्य उक्त मुनिश्रीके ही स्ट्राव तथा प्रयक्तसे सरल
हुआ था ।

सन्मतितर्ककी ताडपत्रीय प्रतियोंको खोजते व निकालते समय इम लोगोंका ध्यान ग्रन्थान्य श्रपूर्व ग्रन्थोंकी श्रोर भी था। पं वेचरदासने देखा कि उस एकमात्र ताडपत्रीय ग्रन्थोंके भगडारमें दो ग्रन्थ ऐसे हैं जो श्रपूर्व हो कर जिनका उपयोग सन्मतितर्ककी टीकामें भी हुआ है। हमने वे दोनों प्रन्थ किसी तरह उस भएडारके व्यवस्थापकोंसे प्राप्त किए। उनमेंसे एक तो था बौद विद्वान् धर्मकीर्तिके हेतुबिन्दुशास्त्रका अर्चटकृत विवरण र श्रीर दूसरा प्रन्थ था प्रस्तुत तस्वोपल्पवसिंह। अपनी विशिष्टता तथा पिछले साहित्य पर पड़े हुए इनके प्रभावके कारण, उक्त दोनों प्रन्थ महस्वपूर्ण तो थे ही, पर उनकी लिखित प्रति अन्यत्र कहीं भी जात न होनेके कारण वे प्रन्थ श्रीर भी श्रिषिक विशिष्ट महस्ववाले हमें मालम हुए।

उक्त दोनों प्रन्थोंकी ताडपत्रीय प्रतियाँ यद्यपि यत्र-तत्र खिएडत स्रौर कहीं कहीं प्रिसे हुए श्रक्तरोंवाली हैं, फिर भी ये शुद्ध स्रौर प्राचीन रही। तत्वोपल्पवकी इस प्रतिका लेखन-समय वि॰ सं॰ १३४६ मार्गशीर्ष कृष्ण ११ शनिवार है। यह प्रति गुजरातके घोलका नगरमें, महं॰ नरपालके द्वारा लिखवाई गई है। घोलका, गुजरातमें उस समय पाटण्यके बाद दूसरी राजधानीका स्थान था, जिसमें स्रोनेक ग्रन्थ भएडार बने ये स्रौर सुर्राच्यत ये। घोलका वह स्थान है जहाँ रह कर प्रमिद्ध मन्त्री वस्तुपालने सारे गुजरातका शासन-तंत्र चलाया। या। सम्भव है कि इस प्रतिका लिखानेवाला महं० नरपाल शायद मंत्री वस्तुपालका ही कोई वंशज हो। स्थस्तु, जो कुछ हो, तत्त्वोपल्लवकी इस उपलब्ध ताडपत्रीय प्रतिको स्थनक बार पहने, इसके घिसे हुए तथा खुप्त स्थालों रहा, जिनमें भारतीय-विद्याके सम्यादक मुनिश्री जिनविजयी, प्रो॰ रिसकन्त्राल परीख तथा पं॰ दलसख मालविण्या मस्य हैं।

इस ताइपत्रकी प्रतिके प्रथम वाचनसे ले कर इस प्रन्थके छप जाने तकमें जो कुछ स्रध्ययन श्रीर चिन्तन इस सम्बन्धमें हुआ है उसका सार 'भारतीय विचा' के पाठकोंके लिए प्रस्तुत लेखके द्वारा उपस्थित किया जाता है। इस लेखका वर्षमान स्वरूप पं•दलसुख मालविष्याके सीहाईपूर्ण सहयोगका फल है।

प्रस्तुत प्रनथके रचियताका नाम, जैसा कि प्रनथके श्रन्तिम प्रशस्तिपद्यमें ै

१. गायकवाङ सिरीजमें यह भी प्रकाशित हो गया है।
२. भहश्रीजयराशिदेवगुरुभिः सृष्टो महार्थोदयः।
तस्वोपल्पवसिंह प्ष इति यः क्यातिं परां वास्यति ॥ तस्वो०, पृ० १२५
"तस्वोपस्तवकरणाद् जयराशिः सौगतमतमवलम्ब्य ब्र्यात्"—सिद्धिवि०
टी०, पृ० २८८:।

उल्लिखित है, जयराशि भट्ट है। यह जयराशि किस वर्ण या जातिका था इसका कोई स्पष्ट प्रमाण प्रन्थमें नहीं मिलता. परन्त वह अपने नामके साथ जो 'भट' विशेषणा लगाता है उससे जान पहला है कि वह जातिसे बाह्यण होगा । यदापि बाह्यगासे भिन्न ऐसे जैन ग्राटि ग्रन्य विदानोंके नामके साथ भी कभी-कभी यह भट्ट विशेषण लगा हम्रा देखा जाता है ( यथा-भट्ट म्रकलंक इत्यादि ): परन्त प्रस्तत ग्रन्थमें आए हए जैन श्रीर बौद्ध मत बिषयक निर्देय एवं कटान-यक्त ' खरडनके पढनेसे स्पष्ट हो जाता है कि यह जयराशि न जैन है और न बीद । जैन श्रीर बीद संप्रदायके इतिहासमें ऐसा एक भी उदाहरण नहीं मिलता है, जिससे यह कहा जा सके, कि जैन श्रीर बौद्ध होते हुए भी श्रमुक विद्वानने श्रपने जैन या बौद्ध संप्रदायका समग्र भावसे विरोध किया हो। जैन श्रीर बौद्ध सांप्रदायिक परंपराका बंधारण ही पहलेसे ऐसा रहा है. कि कोई विद्वान अपनी परंपराका आमुल खएडन करके वह फिर न अपनेको उस परं-परका श्रानयायी कह सकता है और न उस परम्पराके श्रान्य श्रानयायी ही उसे श्रापनी परभाराका मान सकते हैं। ब्राह्मण संप्रदायका बंधारण इतना सख्त नहीं है। इस संप्रदायका कोई विद्वान, श्रगर श्रपनी पैतक ऐसी सभी वैदिक मान्यतात्र्योका, अपना बुद्धिपाटव दिखानेके वास्ते श्रथवा श्रपनी वास्तविक मान्यताको प्रकट करनेके वास्ते, श्रामुल खएडन करता है, तब भी, वह यदि श्राचारसे भ्राह्मण संप्रदायका श्रात्यन्तिक त्याग नहीं कर बैठता है. तो वैदिक मतानयायी विशाल जनतामें उसका सामाजिक स्थान कभी नष्ट नहीं हो पाता । ब्राह्मण सम्प्रदायकी प्रकृतिका. हमारा उपर्युक्त स्थाल अगर ठीक है, तो

१. बौद्धोंके लिए ये शब्द हैं-

<sup>&#</sup>x27;तद्वालविलिसितम्'-पृ॰ २६, पं॰ २६। 'जङचेष्टितम्'-पृ॰ ३२, पं॰ ४। 'तिदिदं महानुभावस्य दर्शनम्। न झवालिश एवं वक्तुमुत्सदेत'-पृ॰ ३८, पं॰ १५। 'तदेतन्मुग्धाभिधानं दुनोति मानसम्'-पृ० ३६, पं॰ १७। 'तद्वालविल्पातम्'-पृ० ३६, पं॰ २३। 'मुग्धवौद्धेः'-पृ॰ ४२, पं॰ २२। 'तन्मुग्ध विलिसितम्'-पृ० ५३, पं॰ ६। इस्यादि

तथा जैनोंके लिए ये शब्द हैं-

<sup>&#</sup>x27;'इमामेव मूर्खतां दिगम्बराणामङ्गीकृत्य उक्तं सूत्रकारेण यथा— ''नम्र! अमण्क! दुर्बुद्धे! कायक्लेशपरायण्!। जीविकार्येऽपि चारम्ने केन स्वमित शिख्तिः॥''

<sup>—</sup>ए० ७६, वं**० १५,** 1,

कहना होगा कि यह भट्ट विशेषण जयराशिकी ब्राह्मण सांप्रदायिकताका ही द्योतक होना चाहिए ।

इसके सिवा. जयराशिके पिता-माता या गुरु-शिष्य इस्यादिके संबन्धमें कळ भी पता नहीं चलता । फिर भी जयराशिका बौद्धिक मन्तव्य क्या था यह बात इसके प्रस्तत ग्रन्थसे स्पष्ट जानी जा सकती है। जयराशि एक तरहसे वह-स्पतिके चार्वाक संप्रदायका अनगामी है: फिर भी वह चार्वाकके सिद्धानतींको श्रवरश: नहीं मानता । चार्वाक सिद्धान्तमें पृथ्वी श्रादि चार भतोंका तथा मुख्य रूपसे प्रत्यन्न विशिष्ट प्रमाणका स्थान है। पर जयराशि न प्रत्यन्न प्रमाण-को ही मानता है श्रीर न भत तत्त्वोंको ही। तब भी वह श्रपनेको चार्वाका-न्यायी जरूर मानता है। अतएव अन्यके आरम्भमें ही बृहस्पतिके मन्तव्यके साथ श्रपने मन्तव्यकी श्रानेवाली श्रसंगतिका उसने तर्कशद्ध परिहार भी किया है। उसने श्रपने मन्तव्यके बारेमें प्रश्न उठाया है, कि बृहस्पति जब चार तत्त्वोंका प्रतिपादन करता है. तब तुम ( जयराशि ) तत्त्वमात्रका खरडन कैसे करते हो ? श्रर्थात् बृहस्पतिकी परम्पराके श्रनुयायीरूपसे कम-से-कम चार तत्त्व तो तुम्हें ग्रवश्य मानने ही चाहिए। इस प्रश्नका जवाब देते हुए जयराशिने श्रपनेको बृहस्पतिका श्रन्यायो भी सचित किया है श्रीर साथ ही बृहस्पतिसे एक कदम आगे यदनेवाला भी बतलाया है। वह कहता है कि-बहस्पति जो अपने सममें चार तत्त्वोंको गिनाता है. वे इसलिए नहीं कि वह खुद उन तत्त्वोंको मानता है। सत्रमें चार तत्त्वोंके गिनाने श्रथवा तत्त्वोंके व्याख्यानकी प्रतिशा करनेसे बहस्पतिका मतलब सिर्फ लोकप्रसिद्ध तत्त्वोंका निर्देश करना मात्र है। पेसा करके बृहस्पति यह सुचित करता है, कि साधारण लोकमें प्रसिद्ध श्रीर माने जानेबाते पृथ्वी आदि चार तत्त्व भी जब सिद्ध हो नहीं सकते. तो फिर अप्रिक्त और अतीन्द्रिय आत्मा आदि तत्त्वोंकी तो बात ही क्या ? बहस्पतिके कल सन्नोंका उल्लेख करके और उसके श्राशयके साथ अपने नए प्रस्थानकी शानेवाली श्रसंगतिका परिहार करके जयराशिने भारत-वर्षीय प्राचीन गठ-शिष्य भावकी प्रचालीका ही परिचय दिया है । भारतवर्षके किसी भी संप्रदाय-

१. 'ननु यदि उपप्लवस्तस्वानां किमाया....; श्रथातस्तस्वं व्याख्यास्यामः'; 'पृथिव्यापस्तेजोषायुरिति तस्वानि, तत्समुदाये शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञा इत्यादि ? न श्रन्यार्थस्वात् । किमर्थम् ! प्रतिविम्बनार्थम् । कि पुनरत्र प्रतिविम्बते ! पृथिव्यादीनि तस्वानि लोके प्रसिद्धानि, तान्यपि विचार्यमायानि न व्यवतिष्ठन्ते, कि पुनरन्यानि !'—तस्वो० पृ० १, पं० १० ।

के इतिहासको इम देखते हैं, तो उसमें स्पष्ट दिखाई देता है, कि जब कोई असाधारण और नवीन विचारका प्रस्थापक पैदा होता है तब वह अपने नवीन विचारका प्रस्थापक पैदा होता है तब वह अपने नवीन विचारोंका मूल या बीज अपने संप्रदायके प्राचीन एवं प्रतिष्ठित आचायोंके वाक्योंमें ही बतलाता है। वह अपनेको अमुक संप्रदायका अनुयायी माननेमनवानेके लिए उसकी परमराके प्राचीन एवं प्रतिष्ठित आचायोंके साथ अपना अविच्छित अनुसंधान अवश्य वतलाता है। चाहे फिर उसका वह नया विचार उस संप्रदायके पूर्वं वर्ती आचायोंके मस्तिष्कमें कभी आया भी न हो। ' जयराशिने भी यही किया है। उसने अपने निजी विचार-विकासको बृहस्पतिके अभिप्रायमेंसे ही फलित किया है। यह वस्तुस्थिति इतना बतलानेके लिए पर्याप्त है कि जयराशि अपनेको बृहस्पतिकी संप्रदायका मानने-मनवानेका पत्तपाती है।

श्रपनेको बृहस्पतिकी परम्पराका मान कर श्रीर मनवा कर भी वह श्रपनेको बृहस्पतिसे भी ऊँची बुद्धिसूमिका पर पहुँचा हुश्रा मानता है। श्रपने इस मन्त-व्यको वह स्पष्ट शब्दोंमें, अन्थके श्रन्तकी प्रशस्तिके एक पद्यमें, व्यक्त करता है। वह बहुत ही जोरदार शब्दोंमें कहता है कि सुरगुक — बृहस्पतिको भी जो नहीं सुके ऐसे समर्थ विकल्प — विचारणीय प्रश्न मेरे इस अन्थमें प्रथित हैं ै।

जयराशि बृहस्यितकी प्तर्वाक मान्यताका श्रनुगामी था इसमें तो कोई सन्देह नहीं, पर यहाँ प्रश्न यह है कि जयराशि बुद्धिसे ही उस परम्मराका श्रनुगामी था कि श्राचारसे भी ? इसका जवाब हमें शीधे तीरसे किसी त्रह नहीं मिलता। पर तत्त्वीपप्तवके श्रान्तिरक परिशीलनसे तथा चार्वाक परम्मराकी थोड़ी बहुत पाई जानेवाली ऐतिहासिक जानकारीसे, ऐसा जान पड़ता है कि जयराशि बुद्धिसे ही चार्वाक परम्मराका श्रनुगामी होना चाहिए। साहित्यिक

१. उदाहरणार्थ श्राचार्य शङ्कर, रामानुज, मध्य श्रोर वल्लभादिको लीजिए— जो सभी परस्पर श्रास्यन्त विरुद्ध ऐसे श्रपने मन्तव्यों को गीता, ब्रह्मसूत्र जैसी एक ही क्कतिमेंसे फलित करते हैं; तथा सौत्रान्तिक, विज्ञानवादी श्रोर श्न्यवादी बौद्धाचार्य परस्पर बिलकुल भिन्न ऐसे श्रपने विचारोंका उद्गम एक ही तथागतके उपदेशमेंसे बतलाते हैं।

२. ''ये बाता नहि गोचरं सुरगुरोः वृद्धेविकल्पा रहाः। प्राप्यन्ते नजु तेऽपि यत्र विमले पालयहद्पेण्डिहि।''

<sup>-</sup> तत्त्वो० पृ० १२५, पं० धूह

इतिहास हमें चार्वाकके खास जुदे श्राचारोंके बारेमें कुछ भी नहीं कहता। यद्यपि अन्य ' संप्रदायोंके विद्वानोंने चार्वाक मतका निरूपण करते हुए, उसके श्रभिमत रूपसे कुछ नीतिविधीन श्राचारोंका निर्देश श्रवश्य किया है: पर इतने परसे इम यह नहीं कह सकते कि चार्चाकके अभिमतरूपसे, अन्यपरम्पराके विद्वानोंके द्वारा वर्णन किये गए वे ब्राचार, चार्नाक परम्परामें भी कर्तव्यरूपसे प्रतिपादन किये जाते होंगे। चार्वाक दर्शनकी तात्त्विक मान्यता दर्शानेवाले बाईसारयके नामसे कुछ सूत्र या वाक्य हमें बहुत पुराने समयके मिलते हैं; पर हमें ऐसा कोई वाक्य या सूत्र नहीं मिलता जो बाईस्पत्य नामके साथ उद्धत हो श्रीर जिसमें चार्वाक मान्यताके किसी न किसी प्रकारके आचारोंका वर्णन हो। खद बाईस्पत्य वाक्योंके द्वारा चार्वाकके श्राचारोंका पता हमें न चलें तब तक. श्चन्य द्वारा किये गए वर्णनमात्रसे, हम यह निश्चित नतीजा नहीं निकाल सकते कि श्रमक श्राचार ही चार्वाकका है। वाममागीय परंपराश्रोमें या तान्त्रिक एवं कापालिक परम्पराश्चोंमें प्रचलित या माने जानेवाले श्रानेक विधि-निवेधमक ै श्राचारोंका पता हमें कितनेएक तान्त्रिक श्रादि ग्रन्थोंसे चलता है। पर वे श्राचार चार्वाक मान्यताको भी मान्य होंगे इस बातका निर्णायक प्रमाण हमारे पास कोई नहीं। ऐसी दशामें जयराशिको चार्वाक संप्रदायका श्रनगामी मानते इए भी. निर्विवाद रूपसे इम उसे छिर्फ बुद्धिसे ही चार्वाक परम्पराका श्रनुगामी

१. ''पिय खाद च चारुलो:चने यदतीतं वरगात्रि तन्नते । निह भीरु गतं निवर्तते समुद्यमात्रमिदं कलेवरम् ॥ साध्यवृत्तिनिवृत्तिभ्यां या प्रीतिर्जायते जने । निरर्था सा मते तेषां धर्मः कामात् परो न हि ॥''

—षडद० का० ८२, ८६।

'प्रायेण सर्वप्राणिनस्तावत्—

यावजीवं सुखं जीवेन्नास्ति मृत्योरगोचरः । भस्मीभृतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः ॥

'इति लोकगाथामनुबन्धाना नीतिकामशास्त्रानुसारेण।र्थंकामावेव पुरुषाथौँ मन्यमानाः पारलौकिकमर्थमपह्नुवानाश्चार्याकमतमनुवर्तमाना एवानुभूयन्ते ।'— सर्वदर्शनसंग्रह, ए० २।

२. इस विषयके जिज्ञासुत्रोंको स्रागमप्रकाश नामकी गुजराती पुस्तक देखने योग्य है जिसमें लेखकने तान्त्रिक मन्योंका हवाला देकर वाममार्गीय स्नाचारोंका निक्तपण किया है। कह सकते हैं। ऐसा भी संभव है कि वह आचारके विषयमें आपनी वैतुक ऐसी ब्राह्मण परम्पराके ही आचारोंका सामान्य रूपसे अनुगामी रहा हो।

जयराशिके जन्मस्थान, निवासस्थान या पितृदेशके बारेमें जाननेका कोई स्व प्रमाण प्राप्त नहीं हैं। परन्तु उसकी प्रस्तुत कृति तरवोपप्लवका किया गया सर्वेप्र थम उपयोग, हम इस समय, जैन विद्वान् विद्यानन्द, श्रनन्तवीय श्रादिकी कृतियोंमें देखते हैं । विद्यानन्द दिख्य भारतके विद्वान् हैं, श्रतपत्र पुष्ट संभावना यह है कि जयराशि भी दिख्य भारतमें ही कहीं उत्पन्न हुश्रा होगा । पश्चिम भारत— श्रर्थात् गुजरात श्रीर मालवामें होनेवाले कई जैन विद्वानोंने । भी श्रपने प्रन्योमें तत्त्वोपप्लवका साचात् उपयोग किया है; परन्तु जान पड़ता है कि गुजरात श्रादिमें तत्त्वोपप्लवका जो प्रचार बादमें जाकर हुश्रा वह श्रस्त्वमें विद्यानन्त्रकी कृतियोंके प्रचारका ही परियाम मालूम होता है। उत्तर श्रीर पूर्व भारतमें रचे गए किसी प्रन्यमें, तत्त्वोपप्लवका किया गया ऐसा कोई प्रस्त्व उपयोग श्रमी तक नहीं देखा गया, जैसा दिख्य भारत श्रीर पश्चिम भारतमें बने हुए प्रन्योंमें देखा जाता है। इसमें भी दिख्य भारतकी कृतियोंमें ही जब सर्वप्रथम इसका उपयोग देखा जाता है तव ऐसी कल्पनाका करना श्रसंगत नहीं मालूम देता कि जयराशिकी यह श्रपूर्व कृति कहीं दिख्यमें ही बनी होगी।

जयराशिक समयक बारेमें भी अनुमानसे ही काम लेना पड़ता है। क्यों-कि न तो इसने स्वयं अपना समय स्चित किया है और न दूसरे किसीने ही इसके समयका उरलेख किया है। तत्वोपप्लवमें जिन प्रसिद्ध विद्वानोंके नाम आर हैं या जिनकी कृतियोंमेंसे कुछ अवतरण आर हैं उन विद्वानोंके समयकी अन्तिम अविष ई० स० ७२५ के आसपास तककी है। कुमारिल, प्रभाकर, धर्मकीर्ति और धर्मकीर्तिके टीकाकार आदि विद्वानोंके नाम, वाक्य या मन्तव्य तत्त्वोपप्लवमें भी मिलते हैं। इन विद्वानोंके समयकी उत्तर अविष ई० स० ७५०

१. अष्टसहस्री, पृ० ३७ । सिद्धितिनिश्चय, पृ० २८८ ।

२. गुजरात तथा मालवामें विद्वार करनेवाले सन्मतिके टीकाकार श्रमयदेव, जैनतर्कवार्तिककार शान्तिस रि,स्याद्वादरलाकरकार वादी देवस्रि,स्याद्वादमंजरीकार मिल्लिपेश्यस्रि श्रादि ऐसे विद्वान हुए हैं जिन्होंने तत्त्वोपप्लवका साह्वात् उपयोग किया है।

३. कुमारिलके श्लोकवार्तिककी कुछ कारिकाएँ तत्वोपप्लवमें (पृ० २७, ११६) उद्गत की गई हैं। प्रभाकरके स्मृतिप्रमोषसंबंध मतका खराडन जयराशिने

से झामे नहीं जा सकती, दूसरी तरफ, ई० स० ८१० से ८७५ तकमें संभितत जैन विद्वान् विद्यानन्दने तरवोपप्लवका केवल नाम ही नहीं लिया है बल्कि उसके झनेक भाग ज्योंके त्यों अपनी कृतियोंमें उद्भृत किये हैं श्रीर उनका खरडन भी किया है । पर साथमें इस जगह यह भी ध्यानमें रखना चाहिए, कि ई० स० की श्राठवीं शताब्दीके उत्तरार्धमें होनेवाले या जीवित ऐसे श्रकलंक, हरिभद्र श्रादि किसी जैन विद्वानका तर्वापप्लवमें कोई निर्देश नहीं है, श्रीर न उन विद्वानोंकी कृतियोंमें ही तत्वोपप्लवका वैसा कोई स्चन है। इसी तरह, ई० स० की नवीं शताब्दीके प्रारम्भमें होनेवाले प्रसिद्ध श्रंकराचार्यका भी कोई स्चन तरवोपप्लवमें नहीं है। तत्वोपप्लवमें श्राया हुशा वेदान्तका खरडन प्राचीन श्रीपनिपदिक संप्रदायका ही खरडन जाम पड़ता है। इन स्व बातोंपर विचार करनेसे इस समय हमारी धारखा ऐसी बनती है कि जयराशि ई०स० ७२५ वकमें कभी हुशा है।

यहाँ एक बात पर विशेष विचार करना प्राप्त होता है, श्रौर वह यह है, कि तत्त्वोपप्लवमें एक पद्य पेसा मिलता है जो शान्तरिवितके तत्त्व-संग्रहमें मौजूद है। पर वहाँ, वह कुमारिलके नामके साथ उद्भृत किये जाके पर भी, उपलभ्य कुमारिलकी किसी कृतिमें प्राप्य नहीं है। श्रगर तत्त्वो-पप्लवमें उद्भृत किया हुश्रा वह पद्य, सचसुच तत्त्वसंग्रहमेंसे ही लिया गया है,

विस्तारसे किया है (पृ० १८)। धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिककी कुछ कारिकाएँ श्रीर न्यायिन्दुका एक सूत्र तत्वोपप्लवमें उद्भृत हैं (पृ० २८, ५१, ४५, ६५५)। धर्मकीर्तिके टीकाकारोंका नामोल्खेख तो नहीं भिलता किन्दु धर्मकीर्तिके किसी प्रन्यकी कारिकाकी, जो टीका किसीने की होगी उत्का खरडन तकोपप्लवमें उपलब्ध है—पृ० ६८ ।

१. 'कथं प्रमाणस्य प्रामाएयम् ? किमतुष्टकारकसन्दोहोलाचात्वेन, बाधा-रिहतत्वेन, प्रवृत्तिसामर्थ्येन, श्रम्यथा वा ? यद्यदुष्टकारकसन्दोहोलाचात्वेन तदा....' इत्यादि श्रष्टसहसीगत पाठ (श्रष्टसहसी प्र• २८) तत्त्वोपप्तवमेंसे (पृ० २) शब्दशः लिया गया है । श्रीर झागे चलकर श्रष्टसहसीकारने तत्त्वोपप्लवके उन वाक्योंका एक-एक करके खगडन भी किया है—देखो, श्रष्टसहसी पू० ४० ।

२. देखो, तत्त्वोपप्लब पू॰ ८१।

३. ''दोपाः सन्ति न सन्तीति'' इत्यादि, तस्यो० पृ० ११६ ।

तो ऐसा मानना होगा कि जयराशिने शान्तरिच्तिके तत्त्वसंग्रहको जरूर देखां था। शान्तरिच्चतका जीवन काल इतना ऋषिक विस्तृत है कि वह मायः पूरी एक शताब्दीको व्याप्त कर लेता है। शान्तरिच्चतका समय ई० स० की आठवीं-नवीं शताब्दी है। इस बातसे भी जयराशिके समय संबन्धी हमारे उक्त श्रनुमानकी पुष्टि होती है। दस-बीस वर्ष इधर या उधर; पर समय संबन्धी उपर्युक्त श्रनुमानमें विशेष श्रन्तर पड़नेकी संभावना बहुत ही कम है।

जयराशिकी पारिडत्यविषयक योग्यताके विषयमें विचार करनेका साधन, तस्वोपप्लवके सिवाय, हमारे सामने श्रीर कुछ भी नहीं है। तस्वोपप्लवमें एक जगह सच्चाण्सार कामक अन्यका निर्देश है जो जयराशिकी ही कृति जान पहती है; परन्तु वह अन्य श्रभी तक कहीं उपलब्ध नहीं है। जयराशिकी श्रम्य कृतियों के बारेमें श्रीर कोई प्रमाण नहीं मिला है; परन्तु प्रस्तुत तस्वोपप्लवकी पारिडल्यपूर्ण एवं बहुश्रुत चर्चाश्रोंको देखनेसे ऐसा माननेका मन हो जाता है कि जयराशिने श्रीर भी कुछ अन्य श्रवश्य लिखे होंगे। जयराशि दार्शनिक है फिर मी उसके केवल वैयाकरण्युलम कुछ प्रयोगोंको देख कर यह मानना पड़ता है कि वह वैयाकरण्युलम कुछ प्रयोगोंको के देख कर यह मानना पड़ता है कि वह वैयाकरण्युलम कुछ प्रयोगोंको के से सक निम्म मी कहीं-कहीं श्रालंकारिकमुलम व्यङ्गोतियाँ श्रीर मधुर कटाचोंकी भी कहीं-कहीं छटा है के। इससे उसके एक श्रच्छे श्रालंकारिक होनेमं भी बहुत सन्देह नहीं रहता। जयराशि वैयाकरण्य या श्रालंकारिक होनेमं भी बहुत सन्देह नहीं रहता। जयराशि वैयाकरण्य या श्रालंकारिक होनेमं भी बहुत सन्देह नहीं

१. 'ग्रन्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा **सत्तमुण्यारे** द्रष्टव्यम् ।'— तत्त्वो० पृ० २०।

२. 'जेगीयते'-पृ० २६, ४१। 'जाघटीति' पृ० २७,७६ इत्यादि।

३. 'श्र्यवन्तु स्रमी बाललिपतं विपश्चितः १'-ए० ६। 'स्रहो राजाज्ञा गरीयसी नैयायिकपशोः !'-ए० ६। 'तदेतन्महासुभाषितम् १'-ए० ६। 'न जातु जानते जनाः ।'-ए००। 'मरीचयः प्रतिभान्ति देवानांप्रियस्य।' -ए० १२। 'स्रहो राजाज्ञा नैयायिकपशोः'-ए० १४। 'तथापि विद्यमान-योर्वाध्यवाधकभावो भूपालयोरिव'-ए० १५। 'सोयं गद्धुप्रवेद्याचितारकविन्तर्भयवोपिनपातः श्रुतिलालसानां दुरुचरः।'-ए० २३। 'बालविलसितम्' -ए० २६। 'जडचेष्टितम्'-ए० ३२। 'तदिदं महिकल्पान्वोलितबुद्धेः निव्यप्तिकामिधानम्'-ए० ३३। 'वर्तमानव्यवहारविरहः स्यात्'-ए० ३७। 'जडमतयः' ए० ५६। 'स्रहिथतं नित्यत्वम्' प्० ६६।

निक तो पूरा है। उसके श्रम्यासका विषय भी कोई एक दर्शन, या किसी एक दर्शनका श्रमुक ही साहित्य नहीं है. पर उसने श्रपने समयमें पाए जानेवाले सभी प्रसिद्ध-प्रसिद्ध दर्शनोंके प्रधान-प्रधान ग्रन्थ श्रवश्य देखे जान पडते हैं। उसने खरहनीय ऐसे सभी दर्शनोंके प्रधान प्रन्थोंको केवल स्थल रूपसे देखा ही नहीं है. परन्त वह खरडनीय दर्शनोंके मन्तव्योंको वास्तविक एवं गहरे श्रम्यासके द्वारा पी गया-सा जान पहता है । वह किसी भी दर्शनके श्रभिमत प्रमागालचागकी या प्रमेयतत्वकी जब समालोचना करता है तब मानों उस खरडनीय तत्वको, श्रर्जनकी तरह, सैकड़ों ' ही विकल्प बायोंसे, व्याप्त कर देता है। जयराशि के उठाए इए प्रायेक विकल्पका मुल किसी न किसी दार्शनिक परम्परामें श्रवश्य देखा जाता है । उससे उसके दार्शनिक विषयोंके तलस्पर्शी श्चभ्यासके बारेमें तो कोई सन्देह ही नहीं रहता । जयराशिको श्चपना तो कोई पच स्थापित करना है ही नहीं: उसको तो जो कुछ करना है वह दसरोंके माने इए सिद्धान्तोंका खरडन मात्र । श्रतएव वह जब तक. श्रपने समय पर्यन्तमें मौजद श्रीर प्रसिद्ध सभी दर्शनोंके मन्तव्योंका थोडा-बहत खरडन न करे तब तक. वह अपने प्रन्थके उद्देश्यको, अर्थात् समग्र तत्त्वोंके खरडनको, सिद्ध ही नहीं कर सकता। उसने अपना यह उद्देश्य तत्त्वोपप्लव अन्यके द्वारा सिद्ध किया है. श्रीर इससे स चित होता है कि वह समग्र भारतीय दर्शन परम्पराश्रोंका तलस्पर्शी श्राभ्यासी था। वह एक-एक करके सब दर्शनोंका खरडन करनेके बाद श्रन्तमें बैयाकरण दर्शनकी भी पूरी खबर लेता है। जयराशिने वैदिक, जैन श्रीर बीड-इन तीनों संप्रदायोंका खरडन किया है। श्रीर फिर वैदिक परम्परा श्चन्तर्गत न्याय. सांख्य. मीमांसा. वेदान्त श्लौर व्याकरण दर्शनका भी खरहन किया है। जैन संप्रदायको उसने दिगम्बर शब्दसे । उल्लिखित किया है।

१. 'केयं कल्पना १ कि गुण्चलनजात्यादिविशेषणोत्पादितं विश्वानं कल्पना, श्राहो स्मृत्युरपादकं विश्वानं कल्पना, स्मृतिरूपं वा, स्मृत्युरपाद्यं वा, श्राभिलापसंसर्गिनभांसो वा, श्राभिलापवती प्रतीतिर्वा कल्पना, श्रास्पष्टाकारा वा, श्रास्त्रात्त्वकार्यद्यीतिरूपा वा, स्वयं वाऽतात्विकी, त्रिरूपालिलङ्गतोऽर्यद्यवा, श्रातीतानागतार्यनिर्भासा वा १'—एक कल्पनाके विषयमें ही इतने विकल्प करके श्रीर फिर प्रत्येक विकल्प केर भी उत्तरीत्तर श्रानेक विकल्प करके जयराशि उनका खरडन करता है।—तस्वो० पू० ३२।

२. तत्त्वोपच्लव. पु॰ १२०।

<sup>₹. .,</sup> पृ• ७६ |

बौद्ध मतकी विज्ञानवादी शाखाका, खास कर धर्मकीर्ति और उसके शिष्योंके मन्तन्योंका निरसन किया है। उसका खिएडत वैयाकरण दर्शन महाभाष्यातु-गामी भर्तृहरिका दर्शन जान पड़ता है। इस तरह जयराशिकी प्रधान योग्यता दार्शनिक विषयकी है और वह समग्र दर्शनोंसे संबन्ध रखती है।

#### प्रस्थ परिषय

नाम-प्रस्तुत प्रन्यका पूरा नाम है तस्वोपसवसिंह जो उसके प्रारंभिक पद्यमें स्पष्ट रूपसे दिया हुन्ना है । यद्यपि यह प्रारम्भिक पद्य बहुत कुछ

१. प्रमाण्सामान्यका लच्चा, जिसका कि खरडन जयराशिने किया है, धर्मकीर्तिक प्रमाण्वार्तिकर्मेंसे लिया गया है (-तत्त्वो॰ पू॰ २८)। प्रत्यचका लच्चा भी खरडन करनेके लिए धर्मकीर्तिक न्यायिवन्दुमेंसे ही लिया गया है (-प्र॰ ३२)। इसी प्रसंगमें धर्मकीर्ति और उनके शिष्योंने जो सामान्यका खरडन और सन्तानका समर्थन किया है—उसका खरडन भी जयराशिने किया है। आगे चलकर जयराशिने (प्र॰ ८३ से) धर्मकीर्ति सम्मत तीनों अनुमानका खरडन किया है और उसी प्रसंगमें धर्मकीर्ति और उनके शिष्यों द्वारा किया खरडन किया है और उसी प्रसंगमें धर्मकीर्ति और उसके शिष्यों द्वारा किया गया अवयवीनिराकरण, बाह्यार्थविलोप, चिएकःवस्थापन—इत्यादि विषयोंका विस्तारसे खरडन किया है।

२. श्रपशब्दके भाषण्ते मनुष्य ग्लेब्छ हो जाता है श्रतः साधुशब्दके प्रयोगञ्जानके लिए व्याकरण् पढना श्रावश्यक है, ऐसा महाभाष्यकारका मत है— 'म्लेब्छा मा भूम इत्यध्येयं व्याकरण्यम्' (—गात । महाभाष्य ए । २२;पं । गुरुप्रसादसंपादित), तथा ''एविमहापि समानायां श्रयावगतौ शब्देन चापशब्देन च प्रसान्त्यमः क्रियते । 'शब्देनैवार्योऽभिषेयो नापशब्देन' इति एवं क्रियमाण्यमध्यमित्यमः क्रियते । 'शब्देनैवार्योऽभिषेयो नापशब्देन' इति एवं क्रियमाण्यमध्यमित्यकारि मवतीति''—(ए० ५८) ऐसा कह करके महाभाष्यकारने साधुशब्दके प्रयोगका ही श्रभ्यद्यकर बताया है । महाभाष्यकारके इसी मतको लच्यमें एसकर मर्गुहरिने श्रपने वाक्यपदीयमें साधुशब्दोके प्रयोगका समर्थन किया है श्रीर श्रसाधुशब्दोके प्रयोगका निषेष किया है—

''शिष्टेम्य ज्ञागमात् सिद्धाः साघवो धर्मसाघनम् । ज्र्यग्रस्यायनामेदे विपरीतास्त्वसाधवः ॥''

इत्यादि — वाक्यपदीय, १. २७; १. १४१, तथा १४६ से। जयराशिने इस मतका संयडन किया है — ए० १२० से।

३. देखो प० ८० का टिप्पण २।

खिरहत हो गया है, तथापि दैवयोंगसे इस शार्दलविकीहित पद्यका एक पाद बच गया है जो शायद उस पद्यका श्रंतिम श्रर्थात चौथा ही पाद है: श्रौर जिसमें ग्रन्थकारने ग्रन्थ रचनेकी प्रतिशा करते इए इसका नाम भी सचित कर दिया है। ग्रंथकारने जो तस्योप प्रस्तिह ऐसा नाम रखा है श्रीर इस नामके साथ जो 'विषमः' तथा 'मया सज्यते' ऐसे पद मिल रहे हैं. इससे जान पडता है कि इस पद्मके अनुपल्ब तीन पादोंमें ऐसा कोई रूपकका वर्णन होगा जिसके साथ 'सिंह' शब्दका मेल बैठ सके । इम दसरे श्रमेक ग्रंथोंके प्रारम्भमें प्रेसे रूपक पाते हैं जिनमें ग्रन्थकारोंने श्रुपने दर्शनको 'केसरी सिंह' या 'श्रुग्नि' ' कहा है और प्रतिवादी या प्रतिपत्तमत दर्शनोंको 'हरिख' या 'हैंधन' कहा है। प्रस्तुत ग्रंथकारका श्रभिप्रेत रूपक भी ऐसा ही कुछ होना चाहिए. जिसमें कहा गया होगा कि सभी श्रास्तिक दर्शन या प्रमाणप्रमेयवादी दर्शन सगप्राय हैं श्रीर प्रस्तत तस्वोपप्लव प्रन्थ उनके लिए एक विषम-भयानक सिंह है। श्रपने विरोधीके ऊपर या शिकारके ऊपर श्राक्रमण करनेकी सिंहकी निर्देयता सविदित है। इसी तरह प्रस्तत ग्रन्थ भी सभी स्थापित संप्रदायोंकी मान्यताश्चोंका निर्दयता-पूर्वक निर्मलन करनेवाला है। तश्त्रोपप्लवसिंह नाम रखने तथा रूपक करनेमें ग्रन्थकारका यही भाव जान पड़ता है। तत्त्वोपप्लवसिंह यह पूरा नाम ई० १३-१४ वीं शताब्दीके जैनाचार्य मल्लिपेसाकी कृति स्यादादमञ्जरी ( प्र० ११८ )में भी देखा जाता है। अन्य प्रन्थोंमें जहाँ कहीं प्रस्तुत प्रन्थका नाम आया है वहाँ प्रायः तस्वोपप्लव १ इतना ही संचिप्त नाम मिलता है। जान पहता है पिछले प्रन्थकारोंने संदोपमें तक्वोपप्लव नामका ही प्रयोग करनेमें सुभीता देखा हो ।

उद्देश्य — प्रस्तुत प्रनथकी रचना करनेमें ग्रन्थकारके मुख्यतया दो उद्देश्य जान पड़ते हैं जो श्रांतिम भागसे स्पष्ट होते हैं। इनमेंसे, एक तो यह, कि श्रपने सामने मौजूद ऐसी दार्शनिक स्थिर मान्यताग्रोंका समूलोच्छेद करके यह बतलाना, कि शाखोंमें जो कुछ कहा गया है श्रीर उनके द्वारा जो कुछ स्थापन किया जाता है, वह सब परीचा करनेपर निराधार सिद्ध होता है। श्रातप्व शाखजीवी सभी व्यवहार, जो सुन्दर व श्राकर्षक मालूम होते हैं, श्राविचारके

२. सिद्धिविनिश्चय, पृ• २८८ ।

ही परिशाम हैं । इस प्रकार समग्र तत्योंका लयडन करके चार्यक मान्यताला पनरुजीवन करना यह पहला उद्देश्य है । दूसरा उद्देश्य, प्रन्यकारका यह जान पड़ता है, कि प्रस्तुत ग्रन्थके द्वारा श्रध्येताश्चोंको ऐसी शिक्षा देना, जिससे वे प्रतिवादियोंका में ह बड़ी सरलतासे बन्द कर सके । यद्यपि पहले उद्देश्वकी वर्गा सफलता विवादास्पद है, पर दूसरे उद्देश्यकी सफलता श्रसंदिग्ध है । प्रत्थ इस दंगसे श्रीर इतने जटिल विकल्पोंके जालसे बनाया गया है कि एक बार जिसने इसका अञ्झी तरह अध्ययन कर लिया हो, और फिर वह जो प्रतिवा-हियांके साथ विवाद करना चाहता हो, तो इस मन्यमें प्रदर्शित शैलीके श्राधार पर सचमच प्रतिवादीको चण्भरमें चुप कर सकता है। इस दसरे उद्देश्यकी मफलताके प्रमास हमें इतिहासमें भी देखनेको मिलते हैं। ईसाकी ग्यारहवीं शताब्दीके प्रसिद्ध जैनाचार्य शांतिसरि-जो वादिवेतालके विरुद्दसे सप्रसिद्ध हैं -- के साथ तत्त्वोपप्लवकी मददसे श्रर्थात् तत्त्वोपप्लव जैसे विकल्पजालकी मददसे चर्चा करनेवाले एक धर्म नामक विद्वानका सूचन. प्रभाचन्द्रसरिने अपने 'प्रभावक चरित्र'में किया ' है। बौद्ध श्रीर वैदिक संप्रदायिक विद्वानोंने वाद-विवादमें या शास्त्ररचनामें, प्रस्तृत तत्त्वोपप्लवका उपयोग किया है या नहीं श्रीर किया है तो कितना-इसके जाननेका श्रभी हमारे पास कोई साधन नहीं है: परन्तु जहाँ तक जैन संप्रदायका संबंध है, हमें कहना पड़ता है, कि क्या दिगम्बर-क्या श्वेताम्बर सभी प्रसिद्ध-प्रसिद्ध जैन विद्वानोंने श्रपनी प्रन्थरचनामें श्रीर संगत हुशा तो शास्त्रार्थों में भी, तत्त्रोपप्लवका थोड़ा बहुत उपयोग श्रवश्य किया है । श्रीर यही खास कारण है कि यह प्रन्थ श्रन्यत्र कहीं प्राप्त न होकर जैन प्रन्थभंडारमें ही उपलब्ध हुआ है।

संदर्भ - प्रस्तुत प्रत्यका संदर्भ गद्यमय संस्कृतमें है। यदापि इसमें श्रन्य प्रत्योंके श्रनेक पद्यवन्ध शवतरण स्राते हैं, पर प्रन्यकारकी कृतिरूपसे तो स्नादि

 <sup>&#</sup>x27;तदेवमुपण्छुतेष्वेव तत्त्वेषु ग्रविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्त एव।' तथा— 'पालगडलगडनाभिज्ञा ज्ञानोदिषिविवर्दिताः ।

जयराशेर्जयन्तीह विकल्या वादिजिष्णवः ॥' तस्त्रो० पृ• १२५.

२. सिंघी जैन मन्यमाजामें प्रकाशित, प्रभावकचरित, पृ० २२१-२२२ । प्रो० रिसकलाल परिख संपादित, काव्यानुशासनकी ऋँगरेजी प्रस्तावना, पृ० CXLVI; तथा तस्त्रोपप्लवकी प्रस्तावना पृ० ५ ।

३. श्रष्टसहस्री, सिद्धिविनिश्चय, न्यायमुकुदचन्द्र, मन्मतिटीका, स्याद्वाद-रताकर, स्यादादमञ्जरी श्चादि ।

श्रीर श्रन्तके मिलाकर कुल तीन हो पय इसमें मिलते हैं। बाकी सारा प्रन्थ सरल गयमें है। भाषा प्रसन्न श्रीर वाक्य छोटे-छोटे हैं। फिर भी इसमें जो कुछ दुरूहता या जटिलता प्राप्त होती है, वह विचारकी श्रति सूच्मता श्रीर एकके बाद दूसरी ऐसी विकल्गोंकी फड़ीके कारण है।

शैली—प्रस्तुत प्रन्यकी शैली वैतिएडक है। वैतिएडक शैली वह है जिसमें चित्तएडा कथाका आश्रय लेकर चर्चा की गई हो। चित्तएडा यह कथाके वित्त प्रकारों में का एक प्रकार है। दार्शनिक साहित्यमें चित्तएडा कथाका क्या स्थान है, और वैतिएडक शैलीके साहित्यमें प्रस्तुत प्रन्यका क्या स्थान है, इसे समक्षनिके लिए नीचे लिखी बातोंपर थोड़ा-सा ऐतिहासिक विचार करना आवश्यक है।

- ( श्र ) कथाके प्रकार एवं उनका पारस्परिक श्रन्तर ।
- (इ) दार्शनिक साहित्यमें वितएडा कथाका प्रवेश श्रीर विकास ।
- ( उ ) वैतिएडक शैलीके मन्योंमें प्रस्तुत मन्यका स्थान ।
- (श्र) दो व्यक्तियों या दो समूहोंके द्वारा की जानेवाली चर्चा, जिसमें दोनों श्रपने-श्रपने पदका स्थापन और विरोधी परपद्धका निरसन, युक्तिसे करते हों, कथा कहलाती है। इसके वाद, जलप श्रीर वित्तगुद्धा ऐसे तीन प्रकार हैं, जो उपलब्ध संस्कृत साहिस्यमें सबसे प्राचीन श्राच्चपादके सूत्रोंमें लच्चपापूर्वक निर्दिष्ट हैं। वादकथा वह है जो केवल सस्य जानने श्रीर जतलानेके श्रामिप्रायसे की जाती है। इस कथाका श्रान्तरिक प्रेरक तत्त्व केवल सस्यिजशासा है। जलपकथा वह है जो विजयकी इच्छासे या किसी लाभ एवं स्थातिकी
- १. कथासे संबंध रखनेवाली अनेक ज्ञातब्य वातोंका परिचय प्राप्त करनेकी इच्छा रखनेवालोंके लिए गुजरातीमें लिखा हुआ हमारा 'कथापद्धतिनुं स्वरूप अने तेना साहित्यनुं विग्दर्शन' नामक सुविस्तृत लेख (पुरातस्व, पुस्तक ३, पृ० १६५) उपयोगी हैं। इसी तरह उनके वास्ते हिन्दीमें स्वतंत्रभावसे लिखे हुए हमारे वे विस्तृत टिप्यण भी उपयोगी हैं जो 'सिंघी ज़ैन प्रन्यमाला'में प्रकाशित 'प्रमाण्मीमांसा'के भाषाटिप्यणोंमें, पृ० १०८ से पृ० १२३ तक अंकित हैं।
- २, 'प्रमाण्तर्कं वाधनोपालम्भः विदान्ताविददः पञ्चावयवोपपनः पच्चप-तिपचपरिष्रदो वादः । यथोक्तोपपन्नशृद्धलजातिनिष्रदृश्यानवाधनोपालम्भो जल्यः । स्वप्रतिपचस्थापनाहोनो वितयहा ।'—न्यायस्त्र १.२.१—३।

इच्छासेकी जाती है। इसका प्रेरक आन्तरिक तस्त केवल विजयेच्छा है। वितर्गडा कथा भी विजयेच्छासे ही की जाती है। इस तरह जलप और वितराडा दो तो विजयेच्छाजनित हैं और वाद तत्त्यवोधेच्छाजनित। विजयेच्छाजनित होने पर भी जल्प और वितराडामें एक अन्तर है, और वह यह कि जलपकथामें वादी-प्रतिवादी दोनों अपना-अपना पच रखकर, अपने-अपने पचका स्थापन करते हुए, विरोधी पचका खराडन करते हैं। जब कि वितराडा कथामें यह बात नहीं होती। उसमें अपने पचका स्थापन किये विना ही प्रतिपर्वका खराडन करनेकी एकमात्र हिए रहती है।

यहाँ पर ऐतिहासिक तथा विकास कमकी दृष्टिसे यह कहना उचित होगा कि ऊपर जो कथाके तीन प्रकारोंका तथा उनके पारस्परिक अन्तरका शास्त्रीय सचन किया है. वह विविध विषयके विद्वानोंमें श्रनेक सदियोंसे चली श्राती हुई चर्चाका तर्कशुद्ध परिणाम मात्र है। बहुत पुराने समयकी चर्चाओं में अनेक जदी-जदी पद्धतियोंका बीज निहित है। वार्तालापकी पद्धति, जिसे संवादपद्धति भी कहते हैं. प्रश्नोत्तरपद्धति श्रीर कथापद्धति-ये सभी प्राचीन कालकी चर्चा-श्रोंमें कभी शद रूपसे तो कभी मिश्रित रूपसे चलती थीं। कथापद्धतिवाली चर्चामें भी बाद, जलप श्रादि कथात्रोंका मिश्रण हो जाता था। जैसे जैसे अनुभव बढ़ता गया श्रीर एक पद्धतिमें दूसरी पद्धतिके मिश्रण्से, श्रीर खासकर एक कथामें दसरी कथाके मिश्रणसे, कथाकालमें तथा उसके परिशाममें नाना-विध श्रसामञ्जरयका श्रनुभव होता गया, वैसे-वैसे कुशल विद्वानीने कथाके भेहोंका स्पष्ट विभाजन करना भी शरू कर दिया: और इसके साथ ही साथ जन्होंने हरएक कथाके लिए, अधिकारी, प्रयोजन, नियम-उपनियम आदिकी मर्यादा भी बाँधनी शरू की । इसका स्पष्ट निर्देश हम सबसे पहले श्रचपादके सूत्रोंमें देखते हैं। कथाका यह शास्त्रीय-निरूपण इसके बादके समग्र वाङमयमें श्राजतक सस्थिर है। यद्यपि बीच-बीचमें बौद्ध श्रीर जैन तार्किकोंने, श्रद्धपा-दकी बतलाई हुई कथासंबन्धी मर्यादाका विरोध श्रीर परिहास करके, श्रपनी-अपनी कुछ भिन्न प्रणाली भी स्थापित की है; फिर भी सामान्य रूपसे देखा जाए तो सभी दार्शनिक परम्पराश्रोंमें श्रचपादकी बतलाई हुई कथापद्धतिकी मर्यादा-का ही प्रभुत्व बना हन्ना है।

(इ) व्याकरण, अलंकार, ष्योतिष, वैद्यक, छन्द और संगीत आदि अनेक ऐसे विषय हैं जिनपर चर्चात्मक संस्कृत साहित्य काफी तादादमें बना है; फिर मी इम देखते हैं कि वित्तराखा कथाके प्रवेश और विकासका केन्द्र तो केवल दार्रानिक साहित्य ही रहा है। इस अन्तरका कारण, विषयका स्वामा- विक स्वरूपमेद ही है। दर्शनोंसे संबन्ध रखनेवाले सभी विषय प्रायः ऐसे ही हैं जिनमें क्ल्पनाश्रोंके साम्राज्यका यथेष्ट श्रवकारा है, श्रीर जिनकी चर्चोमें कुछ भी स्थापन न करना श्रीर केवल खरडन ही खरडन करना यह भी श्राकर्षक बन जाता है। इस तरह हम देखते हैं कि दार्शनिक च्रेत्रके सिवाय श्रन्थ किसी विषयमें वितरडा कथाके विकास एवं प्रयोगकी कोई गुंजाइश नहीं है।

चर्चा करनेवाले विद्वानोंकी दृष्टिमें भी अनेक कारणोंसे परिवर्तन होता रहता है। जब विद्वानोंकी दृष्टिमें सांप्रदायिक भाव और पद्धाभिनिवेश मुख्यत्या काम करते हैं तब उनके द्वारा **साद कथा**का सम्भव कम हो जाता है। तिस पर भी, जब उनकी दृष्टि आमिमानिक आहंतृत्तिसे और शुष्क वान्विलासकी कुत्हल दृष्टिसे आगृत हो जाती है, तब तो उनमें जल्प कथाका भी सम्भव विरल हो जाता है। मध्य युग और अर्वाचीन युगके अनेक प्रत्योंमें वितराहा कथाका आअथ लिए जानेका एक कारण उपरुक्त दृष्टिमेद भी है।

ब्राह्मण श्रीर उपनिषद् कालमें तथा बुद श्रीर महाविश्के समयमें चर्चाश्रोंकी भरमार कम न थी, पर उस समयके भारतवर्षीय वातावरणमें धार्मिकता, श्राध्यास्मिकता श्रीर वित्तशुद्धिका ऐसा श्रीर इतना प्रभाव श्रवश्य था कि जिससे उन चर्चाश्रोंमें विजयेच्छाकी श्रपेचा सत्यज्ञानकी इच्छा ही विशेष-रूपसे काम करती थी। यही सबब है कि हम उस युगके साहित्यमें श्रिषिकतर साद कथाका ही स्वरूप पाते हैं। इसके साथ हमें यह भी समक लेना चाहिए कि उस युगके मनुष्य भी श्रन्तमें मनुष्य ही थे। श्रतद्य उनमें भी विजयेच्छा, सांभदायिकता श्रीर श्रदंताका तत्त्व, श्रानिवार्य रूपसे थांडा बहुत काम करता ही था। जिससे कभी-कभी साद कथामें भी जल्प श्रीर वितयडाका जानते-श्रनजानते प्रवेश हो ही जाता था। इतना होते हुए भी, इस बातमें कोई सेदेह नहीं, कि श्रांतिम रूपमें उस समय प्रतिष्ठा सस्यक्षानेच्छाको श्रीर वादकथाकी ही थी। जल्प श्रीर वितयडा कथा करनेवालोंकी तथा किसी भी तरहसे उसका श्राक्षय लेनेवालोंको, उतनी प्रतिष्ठा नहीं थी जितनी शुद्ध साद कथा करनेवालोंकी थी।

परंतु, श्रमेक ऐतिहासिक कारणोंसे, उपर्युक्त स्थितिमें बड़े जोरांसे श्रांतर पड़ने लगा। बुद्ध श्रीर महावीरके बाद, भारतमें एक तरफसे श्रास्त्रविजयकी वृत्ति प्रवत्त होने लगी; श्रीर दूषरी तरफसे उसके साथ-ही-साथ श्रास्त्रविजयकी वृत्ति भी उत्तरोत्तर प्रवत्त होती चली। सांप्रदायिक संघर्ष, जो पहले विद्यास्थान, धर्मस्थान श्रीर मठोहीकी वस्तु थी, वह श्रव राज-सभा तक जा पहुँचा। इस सवबसे दार्धानक विद्याझोंके चेत्रमें जल्म श्रीर वितयदाका प्रवेश श्रीकाधिक

होने लगा और उसकी कुछ प्रतिष्ठा मी अधिक बढ़ने लगी। खुल्लमखुल्ला उन लोगोंकी पूजा और प्रतिष्ठा होने लगी जो 'येन केन प्रकारेया' प्रतिवादीको हरा सकते थे एवं हराते थे। अब सभी संप्रदायवादियोंको फिक होने लगी, कि किसी भी तरहसे अपने-अपने सम्प्रदायके मंतव्योंकी विरोधो संप्रदायिकोंसे रखा करनी चाहिए। सामान्य मनुष्यमें विजयकी तथा लामख्यातिकी इच्छा साहजिक ही होती है। फिर उसको बढते हुए संकुचित संप्रदायिक भावका सहारा मिल जाए, तो फिर कहना ही क्या? जहाँ देखो वहाँ विद्या पढने-पढानेका, तस्व-चर्चा करनेका प्रतिष्ठित लच्य यह समभा जाने लगा, कि जल्य कथासे नहीं तो अन्तमें वित्र एडा कथासे ही सही, पर प्रतिवादीका मुख बंद किया जाए और अपने संप्रदायिक निश्चयोंकी रखा की जाय।

चन्द्रगुप्त श्रीर श्रशोकके समयसे लेकर श्रागेके साहित्यमें हम जल्प श्रीरी वितरडाक तत्त्व पहलेकी श्रपेचा कुळ श्रधिक स्पष्ट पाते हैं। ईसाकी दूसरी तीसर शतान्दीके माने जानेवाले नागार्जुन श्रीर श्रलपादकी कृतियाँ हमारे इस कथनकी साची हैं।

नागार्जुनकी कृति विग्नहृद्ध्यायितिनी को लीजिए या माध्यमिकका-रिकाको लीजिए और ध्यानसे उनका अवलोकन कीजिए, तोपता चल जाएगा कि दार्श्वनिक चिन्तनमें वादकी आहमें, या वादका दामन पकड़कर उसके पीछे-पीछे, जल्प और वितयहाका प्रवेश किस कदर होने लग गया था। हम यह तो निर्धायपूर्वक कभी कह नहीं सकते कि नागार्जुन सस्य-जिज्ञासासे प्रेरित था ही नहीं, और उसकी कथा सर्वथा बादकोटिसे बाह्य है; पर इतना तो हम निश्चयपूर्वक कह सकते हैं कि नागार्जुनकी समप्र शैली, जल्प और वितयहा कथाके इतनी नजदीक है कि उसकी शैलीका साधारण अस्थासी, बढ़ी सर-लतासे, जल्प और वितयहा कथाकी और छुदक सकता है।

श्रचपादने श्रपने श्रतिमहत्त्वपूर्ण स्त्रात्मक संग्रह श्रयमें खाद, जरूप श्रोर खित्य हात्ता, केवल श्रलग-श्रलग लच्या ही नहीं बतलाया है बिह्क उन कयाश्रों के श्रिषकारी, प्रयोजन श्रादिकी पूरी मयादा भी स्वित की है। निःसंदेह श्रच्यादने श्रपने स्त्रोंमें जो कुछ कहा है श्रीर जो कुछ स्प्टीकरण किया है, वह केवल उनकी कल्पना या केवल श्रपने समयकी रियतिका चित्रण मात्र ही नहीं केवल उनकी कल्पना या केवल श्रपने समयकी रियतिका चित्रण मात्र ही नहीं है, बिल्क उनका यह निरूपण, श्रतिपूर्वकालसे चली श्राती हुई दार्शनिक विद्वानोंकी है, बिल्क उनका यह निरूपण, श्रतिपूर्वकालसे चली श्राती हुई दार्शनिक विद्वानोंकी मान्यताश्रोंका तथा विद्याके छेत्रमें विचरनेवालोंकी मनोदशाका जीवित प्रतिबिन्ध मान्यताश्रोंका तथा विद्याके छिटमें वास्तविक महत्व तो 'वादक्या'का ही है, फिर है। निःसंदेह श्रच्यावही हिष्टमें वास्तविक महत्व तो 'वादक्या'का ही है, किर में वह स्पष्टता तथा बलपूर्वक, यह भी मान्यता प्रकट करता है कि केवल

'जल्र' ही नहीं बिलक 'वितयहा' तकका भी आश्रय लेकर अपने तस्वज्ञानकी तथा अपने सम्प्रदायके मंतव्योंकी रह्मा करनी चाहिए। कांटे मले ही फेंक देने योग्य हों, फिर भी पौषोंकी रह्माके वास्ते वे कभी-कभी बहुत उपादेय भी हैं। अञ्चपादने इस दृष्टान्तके द्वारा 'जल्र' और 'वितयहाकथा'का पूर्व समयसे माना जानेवाला मात्र औचित्य ही प्रकट नहीं किया है, बिल्क उसने खुद भी अपने स्त्रोंमें, कभी-कभी पूर्वपद्योको निरस्त करनेके लिए, स्पष्ट या अस्पष्ट रूपसे, 'जल्प'का और कभी 'वितयहा' तकका आश्रय लिया जान पहता है। '

मनुष्यकी साहजिक विजयहत्ति श्रीर उसके साथ मिली हुई सांप्रदायिक मोहदृति—ये दो कारण तो दार्यानिक चेत्रमें ये ही, फिर उन्हें ऋषिकहर विद्वानोंके द्वारा किये गए 'जल्य' श्रीर 'वितएडा कथा'के प्रयोगके समर्थनका सहारा मिला, तथा कुछ श्रसभारण विद्वानोंके द्वारा उक्त कथाकी शैलीमें लिखे गए प्रत्योंका भी समर्थन मिला। ऐसी स्थितिमें फिर तो कहना ही क्या था रै श्रागमें पृतादृतिकी नौबत श्रा गई। जहाँ देखो वहाँ श्रकसर दार्शनिक चेत्रमें 'जल्प' श्रीर 'वितएडा' का ही बोलवाला शुरू हुआ। यहाँतक कि एक बार ही नहीं बल्कि श्रनेक बार 'जल्प' श्रीर 'वितएडा' कथाके प्रयोगका निषेध करनेवाले तथा उसका श्रनौचित्य वतलानेवाले बुद्धि एवं चरित्र प्रगल्भ ऐसे खुद बौद्ध तथा जैन तत्वसंस्थापक विद्वान् तथा उनके उत्तराधिकारी भी 'जल्प' श्रीर 'वितएडा' कथाकी शैलीसे या उसके प्रयोगसे बिलकुल श्रस्तूते रह न सके। कभी-कभी तो उन्होंने यह भी कह दिया कि यद्यपि 'जल्प' श्रीर 'वितएडा' सर्थाप परिस्थिति विशेषमें उसका भी उपयोग है। '

इस तरह कथाओं के विधि-निषेषकी दृष्टिसे, या कथाओं का आश्रय लेकर की जानेवाली प्रत्यकारकी शैलीकी दृष्टिसे, हम देखें, तो हमें स्पष्टतया मालूम पड़ता है कि घात्स्यायन, उद्घोतकर, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति, सिद्धसेन, समन्तमद्भ, कुमारिल, शंकराचार्य आदिकी कृतियाँ 'शुद्ध वादकथा' के नमूने नहीं हैं। जहाँतक अपने-अपने संप्रदायका तथा उसकी अवांतर शालाओं का संबंध है वहाँतक तो, उनकी कृतियों में 'वादकथा' का तत्त्व सुर-चित है, पर जब विरोधी संप्रदायके साथ चर्चाका मौका आता है तब ऐसे

१. देखो न्यायसूत्र, ४. २. ४७।

२. देखो, उ॰ यशोविजयजीकृत वादद्वात्रिशिका, श्लो॰, ६— श्रयमेव विषेयस्तत् तस्वज्ञेन तपस्विना। देशाद्यपेचायाऽन्योऽपि विज्ञाय गुरुलाघवम्॥

विशिष्ट विद्यान् भी, थोड़े बहुत प्रमायामें, विशुद्ध 'जल्प' और 'वितयहा' कथाकी स्रोर नहीं तो कमसे कम उन कथाक्रोंकी शेलीकी स्रोर तो, स्रवस्य ही क्कि जाते हैं। दार्शनिक विद्यानोंकी यह मनोवृत्ति नवीं सदीके बादके साहित्यमें तो स्रोर भी तीव्रतर होती जाती है। यही सबब है कि हम स्रागेके तीनों मतोंके साहित्यमें विरोधी संप्रदायके विद्यानों तथा उनके स्थापकोंके प्रति स्रत्यंत कड़ स्रा-पनका तथा तिरस्कारका मान पाते हैं।

मध्य युगके तथा श्रवीचीन युगके बने हुए दार्शनिक साहित्यमें ऐसा भाग बहुत बड़ा है जिसमें 'वाद'की अपेचा 'जल्पकथा'का ही प्रााचन्य है। नागाजुँनने जिस 'विकल्पजाल'की प्रतिष्ठा की थी श्रीर बादके बौद, वैदिक तथा जैन तार्किकोंने जिसका पोषण एवं विस्तार किया था, उसका विकसित तथा विशेष दुरुह स्वरूप हम श्रीहर्षके साएडनसाएडसाद्य एवं सित्सुखाचार्यकी सित्सुखा श्रादिमें पाते हैं। वेशक ये सभी प्रम्थ 'जल्प कथा'की ही प्रधानतावाले हैं, क्योंकि इनमें लेखकका उद्देश्य स्वपक्तस्थापन ही है, फिर भी इन प्रन्थोंकी शैलीमें 'वितएडा'की छाया श्रति स्पष्ट है। यो तो 'जल्प' श्रीर 'वितएडा' कथाके बीचका अन्तर इतना कम है कि अगर प्रन्थकारके मनोभाव श्रीर उद्देश्यकी तरफ हमारा ध्यान न जाए, तो श्रनेक बार हम यह निर्णय ही नहीं कर सकते कि यह प्रन्थ 'जल्प शैली'का है, या वितएडा शैलीका। जो कुछ हो, पर उपर्युक्त चर्चास हमारा श्रमिप्राय इतना ही मात्र है कि मध्य सुग तथा श्रवीचीन युगके सारे साहित्यमें शुद्ध वितएडाशेलीके प्रन्थ नाम-

- (उ) इस दार्शनिक साहित्यकी शैलीको संबेपमें पाँच विभागोमें बाँट सकते हैं—
  - (१) कुछ ग्रन्थ ऐसे हैं जिनकी शैली मात्र प्रतिपादनात्मक है, जैसे-
- १. इस विषयमें गुजरातीमें लिखी हुई 'साम्प्रदायिकता झने तेना पुरा-वाझोतुं दिग्दर्शन' नामक हमारी लेखमाला, जो पुरातत्त्व, पुस्तक ४, पू॰ १६६ से शुरू होती है, देखें।
- २. हेतुविडम्बनोपाय अभी छपा नहीं है। इसके कर्ताका नाम जात नहीं हुआ। इसकी लिखित प्रति पाटणुके किसी भागडारमें भी होनेका स्मरण है। इसकी एक प्रति पूनाके भागडारकर इन्स्टिट्यूटमें है जिसके ऊपरसे न्यायाचार्य पं • महेन्द्रऊमारने एक नकल कर ली है। वही इस समय हमारे सम्मुख है।

माएडक्यकारिका, सांवरकारिका, तस्वार्थाधिगमसूत्र, स्रमिधर्म-कोष, प्रशस्तपादभाष्य, न्यायप्रवेश, न्यायविन्दु श्रादि ।

(२) कुछ प्रन्य ऐसे हैं जिनमें स्वसंप्रदायके प्रतिपादनका भाग ऋषिक श्रीर श्रन्य संप्रदायके खरडनका भाग कम है—जैसे शाखरभाष्य।

- (१) कुछ मन्य ऐसे हैं जिनमें परमतोंका खरडन विस्तारसे है श्रीर स्वमतका स्थापन थोड़ेमें हैं, जैसे—माध्यमिक कारिका, खरडनखरड-
- (४) कुछ प्रन्य ऐसे हैं जिनमें खरडन और मरडन समप्रमाण है या साय-ही-साय चलता है, जैसे—सास्त्यायन भाष्य, मीमांसा श्लोकघा-र्तिक, शांकरभाष्य, प्रमाणवार्तिक श्रादि।
- (५) बहुत थोड़े पर ऐसे अंथ भी मिलते हैं जिनमें स्वपत्तके प्रतिपादनका नामोनिशान तक नहीं है और दूसरेके मन्तव्यंका खरडन-ही-खरडन मात्र है। ऐसे शुद्ध वैतरिडक शैलीके प्रन्य इस समय हमारे सामने दो हैं—एक प्रस्तुत तस्वीपसवसिंह और दूसरा हेनुचिडम्बनोपाय।

इस विवेचनासे प्रस्तुन तस्त्रोपप्लव प्रन्थकी शैलाका दार्शनिक शैलियों में क्या स्थान है यह हमें साध्य मालूम पड़ जाता है।

ययि 'तत्वोपप्लवसिंह और 'हेतुविडम्प्रनोपाय' इन दोनोंकी शैली शुद्ध खरडनात्मक ही है, फिर भी इन दोनोंकी शैलीमें योडासा अन्तर भी है जो मध्ययुगीन और अर्वाचीनकालीन शैलीके मेदका स्पष्ट योतक है।

दसवीं शतान्वीके पहलेके वार्शीनक साहित्यमें व्याकरण और अलंकारके पारिडस्पको पेट भरकर व्यक्त करनेकी कृत्रिम कोशिश नहीं होती थी। इसी तरह उस युगके व्याकरण तथा अलंकार विषयक साहित्यमें, न्याय एवं दार्शिनक तत्त्वीको लवालव भर देनेकी भी अनावश्यक कोशिश नहीं होती थी। जन कि दसवीं सदीके बादके साहित्यमें हम उक्त दोनों कोशिशों उत्तरोत्तर अधिक परिमाण्में पाते हैं। दसवीं सदीके बादका दार्शिनक, अपने प्रन्यकी रचनामें तथा प्रत्यक्व चर्चा करनेमें, यह ध्यान अधिक से अधिक रखता है, कि उसके प्रत्यमें और संभाषण्यों, व्याकरणके नव-नव और जटिल प्रयोगोंको तथा आलंकारिक तत्वोंकी वह अधिक से अधिक मात्रा किस तरह दिखा सके। वादी देसद्दिका स्याहादकाकर, श्रीहर्षका खरादनकार खाता, रक्तम-युक्तको जल्यकल्यकता आदि दार्शिनक प्रत्य उक्त हत्तिक नमूने हैं। दूसरी तरफ़ वेयाकरणों और आलंकारिकोंमें भी एक ऐसी हत्तिका उदय हुआ, किससे प्रेरित होकर वे न्यायशास्त्रके नवीन तत्त्वोंको एवं जटिल परिमाणाओंको

श्रपने विषयके स्क्म चिंतनमें ही नहीं पर प्रतिवादीको चुप करनेके लिए भी काममें लाने लगे। बारहवीं वदीके गंगेशने 'श्रवच्छेदकता', 'प्रकारता', 'प्रतियोगिता' श्रादि नशीन परिभाषाके द्वारा न्यायशास्त्रके बाद्य तथा सान्तरिक स्वरूपमें युगान्तर उपस्थित किया श्रीर उसके उत्तराधिकारी मैथिल एवं वंगाली तार्किकोंने उस दिशामें श्राक्ष्यंजनक प्रगति की। न्यायशास्त्रकी इस स्कृप पर चिंटल परिभाषाको तथा विचारसरस्यीको वैयाकरस्यों श्रीर श्रालंकारिकों तकने श्रपनाया। वे न्यायकी इस नवीन परिभाषाके द्वारा प्रतियादियोंको परास्त करनेको भी वैसी ही कोशिश करने लगे, जैसी कुछ दार्शनिक विद्वान् व्याकरस्य श्रीर श्रलंकारकी चमल्कृतिके द्वारा करने लगे थे। नागोजी भट्टके शृब्देन्दु-शिक्षर श्रादि प्रन्य तथा जगकाथ कविराजके रसगंगाधर श्रादि प्रन्य नवीन न्यायशैलीके जीवंत नमूने हैं।

ययि 'हेतुविडम्ननेपाय'की शैली 'तस्वोपप्लवसिंह'की शैली जैसी शुद्ध वैतिएडक ही है, फिर भी दोनोंमें युगमेदका अन्तर स्पष्ट है। तस्वोपप्लवसिंहमें दार्शनिक विचारोंकी सुद्मता श्रीर जिटलता ही मुख्य है, भाषा और अलंकारकी छुटा उसमें वैसी नहीं है। जब कि हेतुविडम्बनोपायमें वैयाकरणोंके तथा आलंकारिकोंके भाषा-चमस्कारकी आकर्षक छुटा है। इसके सिवाय इन दोनों अन्योंमें एक अन्तर और भी है जो प्रतिग्रंच विपयसे संबंध रखता है। तस्वा-पप्लवसिंहका खएडनमार्ग समग्र तत्वोंको लच्यमें रखकर चला है, अतएव उसमें दार्शनिक परंपराआमें माने जानेवाले समस्त प्रमाणोंका एक-एक करके खएडन किया गया है; जब कि हेतुविडम्बनोपायका खएडनमार्ग केवल अनुमानके हेतुको लच्यमें रख कर शुरू हुआ है, इसलिए उसमें उतने खएडनीय प्रमाणोंका विचार नहीं है जितनोंका तस्वोपप्लवमें है।

इसके सिवाय एक वड़े महत्त्वकी ऐतिहासिक वस्तुका भी निर्देश करना यहाँ जरूरी है। तत्त्वोपप्तवसिंहका कर्ता जयराश्चि तत्त्वमात्रका वैतिएडक शैलीसे खरडन करता है और अपनेको शृहस्पतिकी परभराका बतलाता है। जब कि हेतुबिडम्बनोपायका कर्ता जो कोई जैन है—जैसा कि उसके प्रारम्भिक भागसे शृह है—आतिक रूपसे अपने इष्ट देवको नमस्कार भी करता है और केवल खरडनचात्रीको दिखानेके वास्ते ही हेतुबिडम्बनोपायकी रचना

 करना बतलाता है । जयराशिका उद्देश्य केवल खयडनचातुरी बतलानेका या उसे वृतरोंको थिखानेका ही नहीं है बल्कि अपनी चार्वाक मान्यताका एक नया क्रप प्रदर्शित करनेका भी है। इसके विपरीत हेतुविडम्ननोपायके रचियताका उद्देश्य अपनी किसी परम्याके स्वरूपका बतलाना नहीं है। उसका उद्देश्य सिर्फ यही बतलानेका है कि विवाद करते समय अगर प्रतिवादीको चुप करना हो तो उसके स्थापित पच्चमेंसे एक साध्य या हेतुनाक्यकी परीचा करके या उसका समूल खयडन करके किस तरह उसे चुप किया जा सकता है।

### चार्वाक दर्शनमें प्रस्तुत प्रन्थका स्थान

प्रस्तुत ग्रन्थ चार्वाक संग्रदायका होनेसे इस जगह इस संग्रदायके संग्रन्थमें नीचे लिखी वार्ते ज्ञातन्य हैं।

- ( श्र ) चार्वाक संप्रदायका इतिहास
- (इ) भारतीय दर्शनों में उसका स्थान
- ( उ ) चार्वाक दर्शनका साहित्य
- (श्र) पुराने उपनिषदों में तथा स्वाइताक्तरे जैसे प्राचीन माने जाने-वाले जैन श्रागममें भूतवादी या भूतचैतन्यवादी रूपसे चार्वाक मतका निर्देश हैं । पाशिनिक स्वमें श्रानेवाला नास्तिक शब्द भी श्रानास्मवादी चार्वाक मतका ही स्वक है । बौद्ध वीघनिकायमें भी भूतवादी श्रीर श्रक्रियवादी रूपसे दो
- १. प्रन्थकार शुरूमें ही कहता है कि—''इह हि यः कश्चिद्विपश्चित् प्रचयडप्रामाणिकप्रकायडअणीशिरोमणीयमानः सर्वाङ्गीणानणीयः प्रमाणधोरणीप्रगुणीमवद्ववर्षडपायिडस्योड्डामरतां स्वास्मानं मन्यमानः स्वान्यानन्यतमसौजन्यधन्यत्रिभुवनमान्यवदान्यगणावगणनानुगुणानणुतत्तन्नतिषित्रव्यक्ररं रेषाविस्समानामिमानः अप्रतिहृतप्रसर्प्रवरित्रवर्धस्कानुमानपरम्परापराबोभ वेतिनस्तुषमनीषाविशेषोन्मपन्मनीषिपरिषण्जाप्रत्प्रस्योद्यमहीयोमहीयसन्मानः शतमखगुदमुखाद्गविगुखताकारिहारिसर्वतोमुखशेमुखामुखरासंव्यक्ष्याविद्वव्यते पर्यदिदितसममतकककश्वितक्ष्यप्रवणः प्रामाणिकप्रामणीः प्रमाण्यति तस्याश्यस्याइक्कारप्राग्मारतिरस्काराय चावविचारचातुरीगरीयश्चतुरनरचेतश्चमस्काराय च
  किडिचदुच्यते।''
- २. ''विज्ञानघन एवेतेम्यो म्तेम्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यित न प्रेत्यसंज्ञा ऋस्तीति''—बृहवारययकोपनिषदः ४, १२.
  - रे. स्त्रकृताङ्ग, पृ० १४, २८१।

तीरिकोंका स्वन हैं। चाण्क्यके अर्थश्रास्त्रमें लोकायतिक मतका निर्णेष उसी भूतवादी दर्शनका बोषक है। इस तरह 'नास्तिक' भूतवादी' 'लोका-यितक' 'श्रक्रियवादी' श्रादि जैसे शब्द इस संप्रदायके श्रर्थमें मिलते हैं। पर उस प्राचीन कालके साहित्यमें 'चार्काक' शब्दका पता नहीं चलता। चार्काक मतका पुरस्कर्ता कीन था इसका भी पता उस युगके साहित्यमें नहीं मिलता। उसके पुरस्कर्ता रूपसे शृहस्पति, देसगुरु श्रादिका जो मन्तव्य प्रचलित है वह संभवतः पौराण्यिकोंकी कल्पनाका ही फल है। पुराणोंमें चार्काक मतक प्रवर्तकका जो वर्णन है वह कितना साधार है यह कहना कठिन है। फिर भी पुराणोंका वह वर्णन, श्रपनी मनोरखकता तथा पुराणोंकी लोकप्रियतीक कारण, जनसाधारण्यमें श्रीर विद्वानोंमें भी रूढ हो गया है; श्रीर सब कोई निर्विवाद रूपसे यही कहते श्रीर मानते श्राप हैं कि बृहस्पति ही चार्काक मतका पुरस्कर्ता है। जहाँ कहीं चार्काक मतके निदर्शक वाक्य या सूत्र मिलते हैं वहाँ वे वहस्पति, सुरगुरु श्रीद नामके साथ ही उद्धत किये हुए पाए जाते हैं।

( इ ) भारतीय दर्शनोंको हम संचेपमें चार विभागोंमें बाँट सकते हैं।

१. इन्द्रियाधिपस्य पत्त

२, अनिन्द्रियाधिपत्य पत्त

३. उभयाधिपत्य पत्त

४. श्रागमाधिपत्य पञ्च

१. जिस पत्तका मन्तव्य यह है कि प्रमाण्यकी सारी शक्ति इन्द्रियोंके जगर ही श्रवलम्बित है। मन खुद इन्द्रियोंका श्रनुगमन कर सकता है पर वह इन्द्रियोंकी मददके सिवाय कहीं भी श्रर्थात् जहाँ इन्द्रियोंकी पहुँच न हो वहाँ — पृष्ठत्त होकर सच्चा ज्ञान पैदा कर ही नहीं सकता, सच्चे ज्ञानका श्रगर सम्भवं है तो वह इन्द्रियोंके द्वारा ही — यह है इन्द्रियाधियस्य पत्त । इस पक्षमें चार्वाक दर्शन ही समाविष्ट है। इसका तास्पर्य यह नहीं कि चार्वाक श्रनुमान या

१. देखो, दीपनिकाय, ब्रह्मजालसुत्त, पृ०१२; तथा सामञ्जकलसुत्त, पृ०२०—२१।

२. विष्णुपुराया, तृतीयश्रंश, श्रध्याय—१०। कथाके लिए देखो सर्व-दर्शनसंग्रहका पं० श्रम्यंकरशास्त्री लिखिन उपोद्घात, पृ० १३२।

३. तस्वोपप्लव, पृ० ४५ ।

४. तत्त्रोपप्तवमं बृहस्पतिको सुरुगुरु मी कहा है—ए० १२५। खगडन-खगडखार्यमं भगवान् पुरगुरुको होकावतिक सुत्रका कर्ता कहा गया है—ए० ७।

शक्तव्यवहार रूप आगम आदि प्रमायोंको, जो प्रतिदिन सर्वधिद्ध व्यवहारकी यस्तु है, न मानता हो; फिर भी चार्वाक अपनेको जो प्रत्यच्रमाञ्चादी— इन्द्रिय प्रत्यच्रमाञ्चादी कहता है, इसका अर्थ इतना हो है कि अनुमान, शब्द आदि कोई भी लौकिक प्रमाय क्यों न हो, पर उसका प्रामायय इन्द्रिय प्रत्यचके संवादके सिवाय कभी सम्भव नहीं। अर्थात् इन्द्रिय प्रत्यचिसे वाधित नहीं ऐमा कोई भी शानव्यापार यदि प्रमाया कहा जाए तो इसमें चार्वाकको आपत्ति नहीं।

२. श्रानिन्द्रियके श्रन्तः करण् — मन, वित्त श्रीर श्राश्मा ऐसे तीन श्रर्थ फलित होते हैं, जिनमेंसे चित्तरूप श्रानिन्द्रियका श्राधिपत्य माननेवाला श्रानिन्द्रयाधिपत्य पत्त है। इस पत्तमें विश्वानवाद, ग्रन्थवाद श्रीर शाइर-वेदान्तका समावेश होता है। इस पत्तके श्रनुसार यथार्थज्ञानका सम्भव विशुद्ध चित्तके द्वारा ही माना जाता है। यह पत्त इन्द्रियों की सस्यज्ञानजननशक्तिका सर्वथा इन्कार करता है श्रीर कहता है कि इन्द्रियों वास्तविक ज्ञान करानेमें पंगु ही नहीं बल्कि धोखेवाज भी श्रवश्य हैं। इनके मन्तव्यका निष्कर्ध इतना ही है कि चित्त—खासकर ध्यानशुद्ध सात्त्विक चित्तसे वाधित या उसका संवाद प्राप्त न कर सकनेवाला कोई ज्ञान प्रमाण हो ही नहीं सकता, चाहे वह फिर मले ही लोकव्यवहारमें प्रमाण क्रपसे माना जाता हो।

३. उभयाधियस्य पत्त वह है जो चार्वाककी तरह इन्द्रियोंको ही सब कुछ मानकर इन्द्रिय निरपेच मनका असामध्ये स्वीकार नहीं करता; आरे न इन्द्रियोंको ही पंगु या धालेबाज मानकर केवल अनिन्द्रिय या चित्तका ही सामध्ये स्वीकार करता है। यह पत्त मानका है कि चाहे मनकी मददसे ही सही, पर इन्द्रियों गुण्यस्थक हो सकती हैं और वास्तविक ज्ञान पैदा कर सकती हैं। इसी तरह यह पत्त यह भी मानता है कि इन्द्रियोंकी मदद जहाँ नहीं है वहाँ मा अनिन्द्रिय यथार्थ ज्ञान करा सकता है। इसी हो से उभयाधियत्य पत्त कहा है। इसी सांख्य योग, न्याय-चैशेषिक और मोमांसक आदि दर्शनोंका समावेश है। सांख्य-योग इन्द्रियोंका साद्गुप्य मान कर भी अन्तः क्रप्णकी स्वतंत्र यथार्थशिक मानतो है। न्याय-चैशेषिक आदि भी मनकी वेसी ही शांकि मानते हैं। पर फर्क यह है कि सांख्य-योग आत्माका स्वतंत्र प्रमाणसामर्थ्य नहीं मानते । क्योंकि वे प्रमाणसामर्थ्य नहीं मान कर पुरुष या चेतनको निरित्तिय मानते हैं; जब कि न्याय-वैशेषिक आदि, चाहे ईश्वरकी आत्माका ही सही, पर आत्माका स्वतन्त्र प्रमाणसामर्थ्य मानते हैं। अथात् वे शरीर-मनका अभाव होनेपर भी ईश्वरमें शानशाकि मानते हैं। वैभाषिक और सीजानिक

भी इसी पत्तके अन्तर्गत हैं, क्योंकि वे भी इन्द्रिय और मन दोनोंका प्रमाख-सामर्थ्य मानते हैं।

४. श्रागमाधिषस्य पच वह है जो किसी-न-किसी विषयमें श्रागमके सिषाय किसी इन्द्रिय या श्रानिन्द्रियका प्रमाण्डामर्थ्य स्वीकार नहीं करता। यह पच केवल पूर्यमोमांसाका ही है। यद्यपि वह श्रन्य विषयों में संस्थयोगादिकी तरह उभयाधिषस्य पचका ही श्रुनुगामी है, फिर भी धर्म श्रीर श्रधर्म इन दो विषयों में वह श्रागम मात्रका ही सामर्थ्य मानता है। यो तो वेद्रान्तके श्रुनुसार ब्रह्मके विषयमें भी श्रागमका ही प्राधान्य है; फिर भी वह श्रागमाधिपस्य पच्चमें इस-लिए नहीं श्रा सकता कि ब्रह्म विषयमें ध्यानशुद्ध श्रन्तःकरणका भी सामर्थ्य उसे मान्य है।

इस तरह, चार्वाक मान्यता इन्द्रियाधिपत्य पच्की अनुवर्तिनी ही सर्वत्र मानी जाती है। फिर भी प्रस्तुत प्रन्य उस मान्यताके विषयमें एक नया प्रस्थान उपस्थित करता है। क्योंकि इसमें इन्द्रियोंकी यथार्थज्ञान उत्पन्न करनेकी शक्तिका भी खराइन किया गया है और लीकिक प्रत्यच्च तकको भी प्रमाण माननेसे इन्कार कर दिया है। अतएव प्रस्तुत अन्थके अभिप्रायसे चार्वाक मान्यता दो विभागोंमें वँट जाती है। पूर्वकालीन मान्यता इन्द्रियाधिपत्य पच्चमें जाती है, और जयराशिकी नई मान्यता प्रमाणोपष्तव पच्चमें आती है।

(उ) चार्वाक मान्यता का कोई पूर्ववर्ती प्रत्य श्रख्यड रूपसे उपलब्ध नहीं है। श्रन्य दर्शन प्रत्योमें पूर्वपत्त रूपसे चार्वाक मतक मन्तव्यक साथ कहीं को कुछ वाक्य या सूत्र उद्धृत किये हुए मिलते हैं, यही उसका एक मात्र साहरय है। यह भी जान पड़ता है कि चार्वाक मान्यताको व्यवस्थित रूपसे लिखनेवाले विद्वान् शायद हुए ही नहीं। जो कुछ बृहस्पतिने कहा उसीका छिन्नभिन्न श्रंश उस परम्पराका एक मात्र प्राचीन साहित्य कहा जा सकता है। उसी साहित्यके श्राधार पर पुरायोमें भी चार्वाक मतको पद्धावित किया गया है। श्राठवी सहीके जैनाचार्य हरिसक्के खड्ड्यानसमुख्यमं श्रीर तेरहवीं-चौद्ध सदीके माध्यसाचार्य कृत स्वध्दर्शनसमुख्यमं श्रीर तेरहवीं-चौद्ध सदीके माध्यसाचार्य कृत स्वध्दर्शनसमुख्यमं श्रीर तेरहवीं-चौद्ध सदीके माध्यसाचार्य कृत स्वध्दर्शनसमुख्यमं श्रीर तेरहवीं-चौद्ध सदीके माध्यसाचार्य कृत स्वध्दर्शनसंग्रहमं चार्वाक मतके वर्यानके साथ कुछ पद्य उद्धृत मिलते हैं। पर जान पड़ता है, कि ये स्व पया, किसी चार्वाक काचार्यकी कृति न होकर, श्रीर श्रीर विद्वानोंके द्वारा चार्वाक-मत-वर्णन रूपसे व समय-समय पर वने हए हैं।

इस तरह चार्नाक दर्शनके साहित्यमें प्रस्तुत प्रन्थका स्थान बड़े महत्त्वका है। क्योंकि यह एक ही प्रन्थ हमें ऐसा उपलब्ध है जो चार्नाक मान्यताका अस्वयह प्रन्थ कहा जा सकता है।

### विषयं परिचय

प्रस्तुत ग्रन्थमं किस-किस विषयकी चर्चा है श्रीर वह किस प्रकार की गई है इसका संद्यित परिचय प्राप्त करनेके लिए नीचे लिखी वार्तो पर थोड़ासा प्रकाश डालना जरूरी है।

( १ ) ग्रन्थकारका उद्देश्य श्रीर उसकी सिद्धिके वास्ते उसके द्वारा श्रव-लंबित मार्ग ।

(२) किन-किन दर्शनोंके श्रीर किन-किन श्राचार्योंके सम्मत प्रमायलच-गोंका खयडनीय रूपसे निर्देश है।

(३) किन-किन दर्शनोंके कौन-कौनसे प्रमेयोंका प्रासंगिक खरडनके वास्ते निदश है।

(४) पूर्वकालीन श्रीर समकालीन किन-किन विद्वानोंकी कृतियोसे खण्डन-सामग्री ली हुई जान पड़ती है।

(पू) उस खरडन-सामग्रीका श्रपने श्रिभिये तकी सिद्धिमें ग्रम्थकारने किस तरह उपयोग किया है।

(१) इम पहले ही कह चुके हैं कि ग्रन्थकारका उद्देश्य, समग्र दर्शनोंकी छोटी-वही सभी मान्यताख्रोंका एकमात्र लएडन करना है। ग्रन्थकारने यह सोचकर कि सब दर्शनोंके अभिमत समग्र तत्वोंका एक एक करके खरडन करना संभव नहीं; तब यह विचार किया होगा कि ऐसा कौन मार्ग है जिसका सरलतासे अवलम्बन हो सके और जिसके अवलम्बनसे समग्र तत्वोंका खरडन आप-ही-आप सिद्ध हो जाए। इस विचारमेंसे ग्रन्थकारको अपने उद्देश्यकी खिद्धका एक अमोघ मार्ग स्क पड़ा, और वह यह कि अन्य सब बातोंके खरडनकी और गुस्य लह्य न दकर केवल प्रमाण्यखरडन हो किया जाए, जिससे प्रमाण्यके आधारसे सिद्ध किये जानेवाले अन्य सब तत्व या प्रमेय अपने आप ही खरिडत हो सकें। जान पड़ता है ग्रन्थकारके मनमें जब यह निर्णय स्थिर बन गया तब किर उसने सब दर्शनोंके अभिमत प्रमाण्यक्वाके खरडनकी तैयारी की। ग्रन्थके प्रारम्भमें ही वह अपने इस भावको स्पष्ट शब्दोंमें व्यक्त करता है। वह सभी प्रमाण प्रमेयवादी दार्शनकोंको ललकार कर कहता है' कि—'आप लोग जो प्रमाण और प्रमेयकी स्थयस्था मानते हैं उसका

१ 'श्रथ कर्य तानि न सन्ति ! तदुच्यते— सल्लच्यानिवन्धनं मानव्यव-स्थानम्, माननिवन्धना च मेयस्थितिः, तदभावे तयोः सद्व्यवहारविषयस्वं इथम् !........स्यादि । तस्वोपप्लव, पृ७ १. ।

भाषार है प्रमाणका यथार्थ लक्षण। परन्तु विचार करने पर जब कोई ममाणका लक्षण ही निर्दोष सिख नहीं होता तब उसके आधार पर बतलाई जानेवाली प्रमाण प्रमेयकी व्यवस्था कैसे मानी जा सकती है ?' ऐसा कहकर, वह फिर एक-एक करके प्रमाणलच्चाका क्रमशः खाडन करना आरंभ करता है। इसी तरह ग्रन्थके श्रन्तमें भी उसने श्रपने इस निर्णीत मार्गको दोहराया है श्रीर उसकी सफलता भी सचित की है। उसने स्पष्ट शब्दोंमें कहा है कि-'जब कोई प्रमाणलक्षण ही ठीक नहीं बनता तब सब तस्व आप ही आप बाधित या असिड हो जाते हैं। ऐसी वजामें बाधित तत्त्वोंके आधारपर चलाये जानेवाले सब व्यवहार वस्ततः अविचाररमणीय ही हैं। अर्थात शास्त्रीय और लौकिक अथवा इडलौकिक और पारलौकिक-सब प्रवृत्तियोंकी सन्दरता सिर्फ अविचारहेतक ही है। विचार करनेपर वे सब व्यवहार निराधार सिद्ध होनेके कारता निर्जीव जैसे शोभाहीन हैं। प्रन्थकारने श्रपने निर्णयके श्रतुसार यद्यपि दार्शनिकोंके श्रमिमत प्रमाणलचणोंकी ही खरडनीय रूपसे मीमांसा शरू की है श्रीर उसीपर उसका जोर है: फिर भी वह बीच-बीचमें प्रमाणलक्षणोंके श्रलावा कुछ श्रन्य प्रमेयोंका भी खरडन करता है। इस तरह प्रमाणलच्चणोंके खरडनका ध्येय रखनेवाले इस ग्रन्थमें थोड़ेसे ग्रन्थ प्रमेयोंका भी खरडन मिलता है।

(२) न्याय, मीमांसा, सांख्य, बौद्ध, वैयाकरण श्रीर पौराणिक इन छह दर्शनोंके श्रमिमत लच्चणोंको, प्रन्यकारने खयडनीय रूपसे लिया है। इनमंसे कुछ लच्चण ऐसे हैं जो प्रमाणसामान्यके हैं श्रीर कुछ ऐसे हैं जो विशेष विशेष प्रमाणके हैं। प्रमाणसामान्यके लच्चण सिर्फ मीमांसा श्रीर बौद्ध—इन दो दर्शनोंके लिये गर हैं। मीमांसास्मत प्रमाणसामान्यलच्चण जो प्रन्यकारने लिया है वह कुमारिलका माना जाता है, फिर मी इसमें संदेह नहीं कि वह लच्चण पूर्ववर्ती अन्य मीमांसकोंको भी मान्य रहा होगा। प्रन्यकारने बौद्ध दर्शनके प्रमाणसामान्य संबंधी दो लच्चण चर्चके लिये हैं जो प्रगट रूपसे धर्मकीर्तिके माने जाते हैं, पर जिनका मूल दिक्चनामके विचारमें भी अवश्य है।

विशेष प्रमाणों के लक्षण जो प्रन्थमें श्राए हैं वे न्याय, मीमांखा, सांक्य, बीख, पौराणिक श्रीर वैयाकरणों के हैं।

१ देखो ए० २२ श्रौर २७। २ देखो, ए० २७ श्रौर २८।

म्यायं दर्शनके प्रत्यच, श्रनुमान, उपमान श्रीर श्रागम इन चारौ प्रमासीके विशेष लच्चा प्रन्यमें श्राए हैं श्रीर वे श्रक्तपादके न्यायस्त्रके हैं।

संख्य दर्शनके विशेष प्रमाणों में से केवल प्रत्यक्तका ही लक्षण लिया गया है,<sup>२</sup> जो **शंखरकृष्ण**का न होकर **वार्षगण्य**का है।

बोद्ध दर्शन प्रत्यब श्रीर श्रुतुमान इन दो प्रमाणोंको ही मानता है। अ ग्रन्थकारने उसके दोनों प्रमाणोंके लच्चण चर्चाके वास्ते लिए हैं जो—जैसा कि इमने जपर कहा है—धर्मकीर्तिके हैं, पर जिनका मूल दिङ्नागके ग्रन्थं।में भी मिलता है।

मीमांसा दर्शनके प्रसिद्ध श्राचार्य दो हैं—कुमारिल श्रीर प्रभाकर । प्रभाकरको पाँच प्रमाण इप्ट हैं, पर कुमारिलको छह । प्रस्तुत ग्रन्थमें कुमारिलके छहो प्रमाणोंकी मीसांसाकी गई है, श्रीर इसमें प्रभाकर सम्मत पाँच प्रमाणोंकी मीमांसा भी समा जाती है।

पोराणिक विद्वान मीमांसा सम्मत छुद प्रमाणोंके श्रलावा ऐतिहा श्रीर सम्भव नामक दो श्रीर प्रमाण मानते हैं — जिनका निर्देश श्रक्तपादके स्वी तकर्म भी है — वे भी प्रस्तुत प्रन्थमें लिये गए हैं।

वैयाकरणोंके ऋभिमत 'वाचकपद'के लव्या श्रीर 'साधुगद'की उनकी व्याख्याका भी इस प्रन्थमें खरडनीय रूपसे निर्देश मिलता है। यह सम्भवतः मर्वहरिके वाक्यपदीयसे लिया गया है।

(३) यो तो अन्यमें प्रधंगवश श्रमेक विचारोंकी चर्चा की गई है,जिनका यहाँपर सविस्तर वर्णन करना शक्य नहीं है, फिर भो उनमेंसे कुछ विचारों — बस्तुओंका निर्देश करना श्रावश्यक है, जिससे यह जानना सरल हो जाएगा, कि कौन-कौनसी वस्तुएँ, श्रमुक दर्शनको मान्य श्रोर श्रम्य दर्शनोंको श्रमान्य होनेके कारण, दार्शनिक-सेन्नमें खण्डन-मण्डनकी विषय बनी हुई हैं, और

१, देखो, पृ० २७,५४,११२,११५।

२ पृ• ६१।

१ पृ० ३२, ८३।

<sup>¥ 45, 57 20</sup>E, 227, 226 1

भ प्र ११३।

६ न्यायसूत्र--- २. २. ७ पृ० १११।

E. पृ० १२० I

ग्रंन्थकारने दार्शनिकोंके उस पारस्परिक खरंडन-मराइनकी चर्चासे किस तरह फायदा उठाया है। वे वस्तुएँ ये हैं—

जाति, समवाय, त्रालम्बन, श्रतथ्यता, तथ्यता, स्मृतिप्रमोव, सिकर्ष, विषयद्वैविष्य, करूपना, श्रस्पप्टता, स्पप्टता, सन्तान, हेतु-फलभाव, श्रात्मा, कैयरूय, श्रनेकान्त, श्रवयवी, बाह्यार्थविलोप, स्रणुमङ्ग, निहेतुकविनाश, वर्णु, पद्ग, स्कोट श्रीर श्रपौरुषेयस्य।

इनमेंसे 'जाति', 'समवाय', 'सिककंप', 'श्रवयवी', श्रात्माके साथ सुख-दुःखादिका संबन्ध, शब्दका श्रनित्यत्व, कार्यकारणभाव—श्रादि ऐसे पदार्थ हैं जिनको नैयायिक श्रीर वैशेषिक मानते हैं, श्रीर जिनका समर्थन उन्होंने श्रपने अन्योमें बहुत बल तथा विस्तारपूर्वक करके विरोधी मतोंके मन्तव्यका खर्ण्डन भी किया है। परन्तु वे ही पदार्थ सांख्य, बोख, जैन श्रादि दर्श-नोंको उस रूपमें विज्ञकुल मान्य नहीं। श्रतः उन-उन दर्शनोंमें इन पदार्थोंका, श्रवि विस्तारके साथ खर्ण्डन किया गया है।

'स्मृतिप्रमोष' मीमांसक प्रभाकरकी श्रपनी निजकी मान्यता है, जिसका खगडन नैयायिक, बौद्ध श्रीर जैन विद्वानोंके श्रतिरिक्त स्वयं महामीमांसक कुमारिकके श्रनुगामियों तकने, खूब विस्तारके साथ किया है।

'श्रपौरुषेयत्व' यह मीमांसक मान्यताकी स्वीय वस्तु होनेसे उस दर्शनमें इसका श्रति विस्तृत समर्थन किया गया है; पर नैयायिक, बौद्ध, जैन श्रादि दर्शनोंमें इसका उतने ही विस्तारसे खपडन पाया जाता है।

'श्रनेकान्त' जीन दर्शनका मुख्य मन्तव्य है जिसका समर्थन सभी जैन तार्किकोने बड़े उत्साहसे किया है; परंतु बौद्ध, नैयायिक, वेदान्त श्रादि दर्शनो-में उसका वैसा ही प्रवल खरडन किया गया है।

'श्राहमकैवल्य' जिसका समर्थन सांख्य श्रीर चेदान्त दोनों श्रपने ढंगसे करते हैं: लेकिन बौद्ध, मैयायक श्रादि श्रन्य सभी दार्शनिक उसका खण्डन करते हैं।

'वर्रा', 'पद' 'स्पोट' श्रादि शब्दशास्त्र विषयक वस्तुश्रांका समर्थन जिस दंगसे वैयाकरणांचे किया है उस दंगका, तथा कभी-कभी उन वस्तुश्रोंका ही, बौद, नैयायिक श्रादि अन्य तार्किकोंने वलपूर्वक खरडन किया है।

'चिषाकत्व', 'संतान', 'विषयद्वित्व', 'सप्टता—श्रस्पष्टता', 'निर्हेतुकवि-नाश', 'बाह्यार्थविलोप', 'श्रालम्बन', 'हेतुफलसंबंघ', 'कल्पना','तथ्यता— श्रतथ्यता' श्रादि पदार्थ ऐसे हैं जिनमेंसे कुछ तो सभी बौद्ध परंपराश्रोमें, श्रीर कुछ किसी-किसी परम्परामें, मान्य होकर जिनका समर्थन बौद्ध विद्वानोंने बहे प्रयाससे किया है; पर नैयायिक, मीमांसक, जैन श्रादि श्रन्य दार्शनिकोंने उन्हीं-का खरडन करनेमें श्रपना बड़ा बौद्धिक पराक्रम दिखलाया है।

(४) यह खयडन सामग्री, निम्नलिखित दार्शनिक साहित्य परसे ली गई जान पडती है—

न्याय-वैशेषिक दर्शनके साहित्यमेंसे श्रद्धपादका न्यायसूत्र, वास्यायन भाष्य, न्यायवर्तिक. च्योमवती श्रीर न्यायमंत्ररी ।

मीमांसक साहित्यके श्लोकवार्तिक ख्रौर बृहती नामक प्रंथीका श्राधय लिया जान पहता है।

बौद्ध साहित्यमेंसे प्रमाणवार्तिक, संबंधपरीज्ञा, सामान्यपरीज्ञा त्र्यादि धर्म-कीर्तिके ग्रन्योंका; तथा प्रज्ञाकर, धर्मोत्तर श्रादि धर्मकीर्तिके शिध्योंकी की हुई उन ग्रन्योंकी व्याख्यात्रोंका श्राश्रय लिया जान पड़ता है।

व्याकरण शास्त्रीय साहिश्यमेंसे वाक्यपदीयका उपयोग किया हुन्ना जान पड़ता है।

जैन साहिस्यमेंसे पात्रस्वामि या त्रकलंककी कृतियोंका उपयोग किये जानेका संभव है।

(५) जयराशिने अपने अध्ययन और मननसे, भिन्न-भिन्न दार्शनिक-प्रमाणके स्वरूपके विषयमें तथा दूसरे पदार्थों के विषयमें, क्या-क्या मतभेद रखते हैं श्रीर वे किन-किन मुद्दोंके ऊपर एक दूसरेका किस-किस तरह खरडन करते हैं, यह सब जानकर, उसने उन विरोधी दार्शनिकोंके प्रन्योंमेंसे बहुत कुछ लगडन सामग्री संग्रहीत की श्रीर फिर उसके श्राधारवर किसी वक दर्शनके मन्तव्यका खरडन, दूसरे विरोधी दर्शनोंकी की हुई युक्तियोंके श्राधात्पर किया; श्रीर उसी तरह, फिर श्रन्तमें दूसरे विरोधी दर्शनोंके मन्तव्योंका खरडन, पहले विराधी दर्शनकी दी हुई युक्तियोंसे किया। उदाहरणार्थ- जब नैयायिकोंका खरडन करना इन्ना, तब बहुत करके बौद्ध श्रीर मीमांसकके प्रन्थोंका आश्रय लिया गया, श्रीर फिर बौद्ध, श्रीर मीमांसक श्रादिके सामने नैयायिक श्रीर जैन ब्रादिको भिक्रा दिया गया । पुराणोंमें यदुवंशके नाशके बारेमें कवा है कि मद्यपानके नक्षेमें उन्मत्त होकर सभी यादव श्रापसमें एक दसरेसे लड़े श्रीर मर मिटे । जयराशिने दार्शनिकोंके मन्तव्योंका यही हाल देखा । वे सभी मन्तव्य दूसरेको पराजित करने और अपनेको विजयी सिद्ध करनेके लिए जल्पकथाके श्रखाइपर लड़नेको उतरे इए थे । जयराशिने दार्शनिकाँके उस जल्पवादमेंसे अपने वितयशावादका मार्ग वडी सरलतासे निकाल लिया और दार्शनिकोंकी सब्दनसामग्रीसे उन्हींके इस्योंका उपप्तव सिद्धकर दिया ।

यदापि जयराशिकी यह पद्धति कोई नई वस्तु नहीं है—ऋंशरूपमें तो वह सभी मध्यकालीन और अवीचीन दर्शन प्रत्थोंमें विद्यमान है, पर इसमें विशेषत्व यह है कि भट जयराशिकी खरडनपद्धति सर्वतोभुखी और सर्वन्यापक होकर निरपेख है।

## उपसंद्वार

यद्यि यह तस्वोपप्लव एक मात्र खरडनप्रधान ग्रन्थ है, फिर भी इसका श्रोर तरहसे भी उपयोग श्राधुनिक विद्वानोंके लिए कर्तव्य है। उदाहरणार्थ — जो लोग दार्शनिक शब्दोंका कोश या संग्रह करना चाई श्रोर ऐसे प्रत्येक शब्द के संभवित श्रानेकानेक श्रार्थ भी खोजना चाई, उनके लिए यह ग्रन्थ एक बनी बनाई सामग्री है। क्योंकि जयराशिने श्रापने समय तकके दार्शनिक ग्रन्थोंमें प्रसिद्ध ऐसे सभी पारिभाषिक दार्शनिक शब्दोंका विशिष्ट ढंगसे प्रयोग किया है श्रोर साथ ही साथ 'करना', 'स्मृति' श्रादि जैसे प्रत्येक शब्दोंके सभी प्रचलित श्रायोंका निवर्शन भी किया है। श्रातएव यह तक्वोपप्लव ग्रन्थ श्राधुनिक विद्वानोंके वास्ते एक विशिष्ट श्राथ्ययनकी वस्तु है। इस परसे दार्शनिक विचारोंकी तुलना करने तथा उनके ऐतिहासिक क्रमविकासको जाननेके लिए श्रनेक प्रकारकी बहुत कुछ सामग्री मिल सकती है।

ई० १६४१ ]

[भारतीय विद्या

# ज्ञानकी स्व-पर प्रकाशकता

दार्शनिक चेत्रमें ज्ञान स्वप्रकाश है, पर प्रकाश है या स्व परप्रकाश है, इन प्रश्नोंकी बहुत लम्बी श्रीर विविध कल्पनापूर्ण चर्चा है। इस विषयमें किसका क्या पन्न है इसका वर्णन करनेके पहिले कुछ सामान्य बातें जान लेनी जरूरी हैं जिससे स्वप्रकाशाव परप्रकाशावका भाव ठीक ठीक समभा जा सके।

१—शानका स्वभाव प्रत्यच योग्य है। ऐसा सिद्धान्त कुळ लोग मानते हैं जबकी दूसरे कोई इससे विलक्कल विषयीत मानते हैं। वे कहते हैं कि शानका स्वभाव परोच ही है प्रत्यच नहीं। इस प्रकार प्रत्यच परोच्चरूपसे शानके स्वभावमें दकी कल्पना ही स्वप्रकाशस्वकी चर्चाका मुलाधार है।

२—स्वप्रकाश शब्दका अर्थ है स्वप्रत्यच्च अर्थात् अपने आप ही ज्ञानका प्रत्यचलपसे भासित होना । परन्तु परप्रकाश शब्दके दो अर्थ हैं जिनमेंसे पहिला तो परप्रत्यच्च अर्थात् एक ज्ञानका अन्य ज्ञानव्यक्तिमें प्रत्यचलपसे भासित होना, दूसरा अर्थ है परानुमेय अर्थात् एक ज्ञानका अन्य ज्ञानमें अनुमेयलपत्या भासित होना ।

३ —स्वप्रत्यक्ता यह अर्थ नहीं कि कोई ज्ञान स्वप्रत्यक्त है अतएव उसका अनुमान आदि द्वारा बोध होता ही नहीं पर उसका अर्थ हतना ही है कि जब कोई ज्ञान व्यक्ति पैदा हुई तब वह स्वाधार प्रमाताको प्रत्यक्त होती ही है अन्य प्रमाताओं के लिए उसकी परोक्तता ही है तथा स्वाधार प्रमाताके लिए भी वह ज्ञान व्यक्ति यदि वर्तमान नहीं तो परोक्त ही है । परप्रकाशके परप्रत्यक्त अर्थके पक्तमें भी यही बात लागू है—अर्थात् वर्तमान ज्ञान व्यक्ति ही स्वाधार प्रमाताके लिये प्रत्यक्त है, अन्यथा नहीं।

१. 'यत्त्वनुभूतेः स्वयंप्रकाशत्त्वमुक्तं तद्विषयप्रकाशनवेलायां शातुरात्मनस्तयैव न तु सर्वेर्षा सर्वेदा तथैवेति नियमोऽस्ति, परानुभवस्य द्दानोपादानादिलिङ्गका-तुमानशानविषयत्वात् स्वानुभवस्याप्यतीतस्याशासिषमिति शानविषयत्वदर्शनाच ।'

विज्ञानवादी बौद (न्यायिव १.१०) मीमांखक, प्रभाकर वेदान्तर श्रीर जैन ये स्वप्रकाशवादी हैं। ये सव ज्ञानके स्वरूपके विषयमें एक मत नहीं क्योंकि विज्ञानवादके श्रनुसार ज्ञानभिन्न श्रयंका श्रस्तित्व ही नहीं श्रीर ज्ञान भी साकार। प्रभाकरके मतानुसार बाह्यार्थका श्रस्तित्व है (वृहती पृष्ठ ७४) जिसका संवेदन होता है। वेदान्तके श्रनुसार ज्ञान मुख्यत्या ब्रह्मरूप होनेसे निस्य ही है। जैन मत प्रभाकर मतकी तरह बाह्यार्थका श्रस्तित्व श्रीर ज्ञानको जन्य स्वीकार करता है। फिर भी वे सभी इस बारेमें एकमत हैं कि ज्ञानमात्र स्वप्रत्यत्व है श्रर्थात् ज्ञान प्रस्यत्व हो या श्रनुमिति, शब्द, स्मृति श्रादि रूप हो फिर भी वह स्वस्वरूपके विषयमें साज्ञास्काररूप ही है, उसका श्रानुमितित्व, शाब्दल, स्मृतित्व श्रादि श्रन्य प्राह्मकी श्रपेकासे सम्मक्ता चाहिए श्रर्थात् भिन्न सामग्री से प्रत्यत्व, श्रानुमेय, स्मर्तव्य श्रादि विभिन्न विषयों में उराज होनेवाले प्रस्यत्व, श्रनुमिति, स्मृति श्रादि ज्ञान भी स्वस्वरूपके विषयमें प्रत्यत्व ही हैं।

ज्ञानको परप्रत्यच अर्थमें परप्रकाश माननेवाले सांस्य-योग श्रीर न्याय वेशेषिक हैं । वे कहते हैं कि ज्ञानका स्वभाव प्रत्यच होनेका है पर वह अपने आप प्रत्यच हो नहीं सकता । उसकी प्रत्यच्चता अन्याश्रित है । अत्यव ज्ञान चाहे प्रत्यच हो, अनुमिति हो, या शब्द समृति आदि अन्य कोई, किर भी वे सबविषयक अनुव्यवसायके द्वारा प्रस्यक्त्रपसे गृहीत होते ही हैं। पर प्रत्यच्चले विषयमें इनका ऐकमत्य होनेपर भी परशब्दके अर्थके विषयमें ऐकमत्य

१, 'सर्वविज्ञानहेतूस्या मितौ मातरि च प्रमा । साचात्कर्तृत्वसामान्यात् प्रत्यच्रत्वेन सम्मता ॥'--प्रकरस्पप• पृ• ५६ ।

२ भामती पृ० १६ । ''सेयं स्वयं प्रकाशानुभूतिः''—श्रीभाष्य पृ० १८ । चित्सुखी पृ० ६ ।

३ 'सहोपलम्मनियमादमेदोनीलतिद्धियोः'-वृहती पु० २६।'प्रकाशमानस्ता-दाल्यात् स्वरूपस्य प्रकाशकः। यथा प्रकाशोऽभिमतः तथा घीरात्मवेदिनी।'— प्रमाखना० ३. ३२६।

५,''सदा ज्ञाताश्चित्तश्चत्रस्तव्यभोः पुरुषस्यापरिग्रामिस्वात्। न तत्स्वाभासं दृश्यस्वात्'?—योगस्० ४. १८, १६ ।

६ ''मनोग्राह्यं सुखं दुःखमिच्छा द्वेषो मतिः कृतिः''--कारिकावली ५७।

नहीं क्योंकि न्याय-वैशेषिकके अनुसार तो परका अर्थ है अनुव्यवसाय जिसके द्वारा पूर्ववर्ती कोई भी ज्ञानव्यक्ति प्रत्यच्तया गृहीत होती है परन्तु सांस्य-योगके अनुसार पर शब्दका अर्थ है चैतन्य जो पुरुषका सहज स्वरूप है और जिसके द्वारा ज्ञानात्मक सभी बुद्धिवृत्तियाँ प्रत्यच्वतया भासित होती हैं।

परानुमेय श्रर्थमें परप्रकाशवादी केवल झुमारिल हैं जो ज्ञानको स्वभावसे ही परोच मानकर उसका तज्जन्यज्ञाततारूप लिङ्गके द्वारा श्रनुमान मानते हैं जो श्रनुमान कार्यहेतुक कारण्विषयक है—शाखदी • ए० १५७ । कुमारिल के सिवाय श्रीर कोई ज्ञानको अत्यन्त परोच्च नहीं मानता । प्रभाकरके मतानुसार जो फलसंवित्तिसे ज्ञानका श्रनुमान माना जाता है वह कुमारिल सम्मत प्राकटयरूप फलसे होनेवाले ज्ञानानुमानसे विलकुल जुदा है । कुमारिल तो प्राकटयरूप फलसे होनेवाले ज्ञानानुमानसे विलकुल जुदा है । कुमारिल तो प्राकटयसे ज्ञान, जो श्रारमसमवेत गुण है उसका श्रनुमान मानते हैं जब कि प्रभाकरमतानुसार संविद्रूष फलसे श्रनुमित होनेवाला ज्ञान वस्तुत: गुण नहीं किन्तु ज्ञानगुणजनक सिक्चकर्ष श्रादि जड सामग्री ही है । इस सामग्री रूप श्रर्थमें ज्ञान शब्दके प्रयोगका समर्थन करणार्थक 'श्रन्' प्रस्थय मान कर किया जाता है ।

श्राचार्य हेमचन्द्रने जैन परम्परासम्मत ज्ञानमात्रके प्रस्यव्यंत्व स्वभावका सिद्धान्त मानकर ही उसका स्वनिर्णयत्व स्थापित किया है श्रीर उपर्युक्त द्विविध परप्रकाशस्वका प्रतिवाद किया है। इनके स्वपचस्थापन श्रीर परपच्च-निरासकी दलीलें तथा प्रस्यच-श्रुनुमान प्रमास्यका उपन्यास यह सब वैसा ही है जैसा शालिकनाथकी प्रकरस्पश्चिका तथा श्रीभाष्य श्रादिमें है। स्वपचके ऊपर श्रीरोक्ते द्वारा उद्भावित दोषोंका परिहार भी श्राचार्यका वैसा ही है जैसा उक्त प्रस्थोंमें है।

ई० १६३६ ]

्रिमाण मीमांसा

१ संविदुत्पत्तिकारयामारममनःसन्निकविष्यं तदित्यवगम्य परितुष्यतामा-युष्मता''—प्रकरणप० पृ० ६३ ।

## भात्माका स्व-परप्रकाश (१)

भारतमें हार्शनिकोंकी चिन्ताका मुख्य श्रीर श्रन्तिम विषय श्रात्मा ही रहा है। ग्रन्य सभी चीजें ग्रात्माकी खोजमेंसे ही फलित हुई हैं। ग्रतएव ग्रात्माके श्रस्तित्व तथा स्वरूपके संबन्धमें बिलकल परस्पर विरोधी ऐसे श्रनेक मत श्रति चिरकालसे दर्शनशास्त्रोंमें पाये जाते हैं। उपनिषद कालके पहिले ही से म्रास्माको सर्वथा नित्य-कटस्थ-माननेवाले दर्शन पाये जाते हैं जो श्रीपनिषद, सांख्य श्रादि नामसे प्रसिद्ध हैं। श्रात्मा श्रर्थात् चित्त या नाम को भी सर्वथा चित्रक माननेका बौद्ध सिद्धान्त है जो गौतम बद्धसे तो श्रवाचीन नहीं है। इन सर्वथा निरयत्व श्रीर सर्वथा स्तरिएकत्व स्वरूप दो एकान्तोंके बीच होकर चलनेवाला ऋर्थात उक्त दो एकान्तोंके समन्वयका परस्कर्ता नित्यानित्यत्ववाद श्रारमाके विषयमें भी भगवान् महावीरके द्वारा स्पष्टतया श्रागमोंमें प्रतिपादित (भग श ७, उ २, ) देखा जाता है । इस जैनाभिमत श्रात्मनित्यानित्य-त्ववादका समर्थन मीमांसकधुरीण कुमारिल ने (श्लोकवा० श्रात्म० श्लो० २८ से ) भी बड़ी स्पष्टता एवं तार्किकतासे किया है जैसा कि जैनतार्किकप्रन्थोंमें भी देखा जाता है। इस बारेमें यदापि आ। हमचन्द्र ने जैनमतकी पृष्टिमें तत्त्व-संग्रहगत श्लोकोंका ही श्रावरशः श्रवतरण दिया है तथापि वे श्लोक वस्ततः कमारिलके इलोकवार्तिकगत इलोकोंके ही सार मात्रके निर्देशक होनेसे मीमां-सकमतके ही द्योतक हैं।

ज्ञान एवं स्नात्मामें स्वावभासित्व-परावभासित्व विषयक विचारके बीज तो श्रुतिन्नागमकालीन साहित्य में भी पाये जाते हैं पर इन विचारों का स्पष्टीकरण एवं समर्थन तो विशोषकर तर्कशुगमें ही हुन्ना है। परोच्चज्ञानवादी कुमारिल न्नादि मीमांसक मतानुसार ही ज्ञान न्नीर उससे न्नाभिन न्नाश्मा इन दोनों का परोच्चत्व न्नायं पात्र परावभासित्व सिद्ध होता है। योगाचार बौद्धके मतानुसार विज्ञानबाह्य किसी चीजका न्नास्तत्व न होनेसे न्नीर विज्ञान स्वसंविदित होनेसे न्नान न्नीर तद्वप न्नात्माका मात्र स्वावभासित्व किसी होता है। इस बारेमें भी

१. 'तस्य भाषा सर्वमिदं विभाति । तमेव मान्तमनुभाति सर्वम् ॥'

जैनदर्शनने अपनी श्रनेकान्त प्रकृतिके श्रनुसार ही श्रपना मत स्थिर किया है। ज्ञान एवं श्राप्मा दोनोंको स्पष्ट रूपसे स्व-पराभासी कहनेवाले जैनाचायोंमें सबसे पहिले सिद्दसेन ही हैं (न्याया० ३१)। आ० हैमचन्द्रने सिद्धसेनके ही कथनको वोहराया है।

देवस्रिने श्रास्माके स्वरूपका प्रतिपादन करते हुए जो मतान्तरव्यावर्त्तक श्रमेक विशेषण दिये हैं (प्रमाणन॰ ७.५४,५५) उनमें एक विशेषण देह-व्यापित्व यह भी है। श्रा॰ हेमचन्द्रने जैनाभिमत श्रात्माके स्वरूपको स्त्रबद्ध करते हुए भी उस विशेषणका उपादान नहीं किया। इस विशेषणत्यागसे श्रात्मपरिमाणके विषयमें (जैसे नित्यानित्यत्व विषयमें है वैसे) कुमारिलके मतके साथ जैन मतकी एकताकी भ्रान्ति न हो इसलिए श्रा॰ हेमचन्द्रने स्पष्ट ही कह दिया है कि देहन्यापित्व इष्ट है पर श्रन्य जैनाचार्योकी तरह स्त्रमें उसका निर्देश इसलिए नहीं किया है कि वह प्रस्तुतमें उपयोगी नहीं है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

# श्रातमाका स्व-परप्रकाश (२)

आचार्य हैमचन्द्रने सूत्रमें आत्माको स्वाभाषी श्रीर पराभाषी कहा है। यद्यपि इन दो विशेषयोंको लिखत करके हमने धंचेत्रमें लिखा है (ए॰ ११३) फिर भी इस विषयमें श्रन्य दृष्टिसे लिखना आवश्यक समझ कर यह योजा-सा विचार लिखा जाता है।

'स्वामासी ' पदके 'स्व' का आभासनशील और 'स्व' के द्वारा ग्राभासनशील ऐसे दो श्रर्थ फलित होते हैं पर वस्ततः इन दोनों श्रार्थों में कोई तारित्रक मेद नहीं। दोनों श्रथोंका मतलब स्वप्रकाशसे है श्रीर स्वप्रकाशका तात्पर्य भी स्वप्रत्यच हो है। परन्त 'पराभासी' पदसे फलित होनेवाले दो अर्थोंकी मर्यादा एक नहीं। पर का आभासनशील यह एक अर्थ जिसे वृत्तिमें आचार्यने स्वयं ही बतलाया है और पर के द्वारा श्राभासनशील यह दूसरा श्रर्थ। इन दोनों श्रर्थों के भावमें श्रन्तर है। पहिले अर्थसे आत्माका परप्रकाशन स्वभाव सूचित किया जाता है जब कि दसरे ऋर्यसे स्वयं ऋात्माका ऋन्यके द्वारा प्रकाशित होनेका स्वभाव सचित होता है। यह तो समक्त ही लेना चाहिए कि उक्त दो श्रर्थोंमेंसे दूसरा श्रर्थात पर के द्वारा श्रामासित होना इस श्रर्थका तात्पर्य पर के द्वारा प्रत्यच होना इस श्रर्थमें है। पहिलो अर्थका तात्पर्य तो पर को प्रत्यच या परोच किसी रूपसे भासित करना यह है। जो दर्शन श्रात्मभिन्न तत्त्वको भी मानते हैं वे सभी श्रात्माक परका अवभासक मानते ही हैं। और जैसे प्रत्यच या परोचरूपसे पर का अवभासक श्रात्मा श्रवश्य होता है वैसे ही वह किसी-न-किसी रूपसे स्वका भी श्रवभासक होता ही है अतएव यहाँ जो दार्शनिकोंका मतमेद दिखाया जाता है वह स्वप्रत्यन्त श्रीर परप्रत्यच श्रर्थको लेकर ही समक्षता चाहिए । स्वप्रत्यचवादी वे ही हो सकते हैं जो ज्ञानका स्वप्रत्यच मानते हैं और साथ ही ज्ञान-आप्माका अमेद या कयञ्चिदमेद मानते हैं। शंकर, रामानुज श्रादि वेदान्त, सांस्य, योग, विज्ञानवादी बौद्ध और जैन इनके मतसे आत्मा स्वप्रत्यन है-चाहे वह श्रात्मा किसीके मतसे शुद्ध व नित्य चैतन्यरूप हो, किसीके मतसे जन्य शानरूप ही हो या किसीके मतसे चैतन्य-ज्ञानोभयरूप हो-क्योंकि वे सभी आरमा और बानका ब्रमेद मानते हैं तथा ज्ञानमात्रको स्वप्रत्यन्त ही मानते हैं। क्रमारिल ही एक ऐसे हैं जो जानको परोख मानकर भी आत्माको वेदान्तकी तरह स्व-

प्रकाश ही कहते हैं। इसका तात्यर्थ यही जान पहता है कि कुमारिलने आत्माका स्वरूप श्रुतिसिद्ध ही माना है श्रीर श्रुतिश्रों में स्वप्रकाशस्व स्पष्ट है श्रुतएव शानका परोच्चत्व मानकर भी श्रात्माको स्वप्रत्यच विना माने उनकी दूसरी गति ही नहीं।

परप्रत्यत्त्वादी वे ही हो सकते हैं जो शानको आरमासे भिन्न, पर उसका गुण मानते हैं—चाहे वह शान किसीके मतसे स्वप्रकाश हो जैसा प्रभाकरके मतसे, चाहे किसीके मतसे परप्रकाश हो जैसा नैयायिकादिके मतसे।

प्रभाकरके मतानुसार प्रत्यक्त, श्रनुमिति श्रादि कोई भी संवित् हो पर उसमें श्रात्मा प्रत्यक्तरूपसे श्रवश्य भासित होता है। न्याय-वेशेषिक दर्शनमें मतभेद हैं। उसके श्रनुगामी प्राचीन हों या श्रविचीन—सभी एक मतसे योगीकी श्रपेखा श्रात्माको परप्रत्यक्त हो मानते हैं क्योंकि सबके मतानुसार योगज प्रत्यक्ते हारा श्रात्माका साक्षात्कार होता है । पर श्रश्मदादि श्रवीग्दर्शीकी श्रपेखा उनमें मतभेद है। प्राचीन नैयायिक श्रीर वैशेषिक विद्वान् श्रवीग्दर्शीके श्रात्माको प्रत्यक्त न मानकर श्रनुमेय मानते हैं , जब कि पीछेके न्याय-वेशेषिक विद्वान् श्रवीग्दर्शी श्रात्माको प्रत्यक्त वालाते हैं । उसके मानस-प्रत्यक्तका विषय मानकर पर्प्रत्यक्त वालाते हैं

श्चानको श्चारमासे भिन्न माननेवाले सभीके मतसे यह बात फलित होती है कि मुक्तावस्थामें योगजन्य या श्चीर किसी प्रकारका श्चान न रहनेके कारण श्चारमा न तो साचारकर्ता है श्चीर न साचारकारका विषय । इस विषयमें दार्शनिक कल्पनाश्चोंका राज्य श्चनेकथा विस्तृत है पर वह यहाँ प्रस्तुत नहीं। ई॰ १६३६ ]

१. 'श्रात्मनैव प्रकाश्योऽयमात्मा ज्योतिरितीरित्तम' —श्लोकवा० श्रास्म-वाद श्लो० १४२।

२. 'युक्जानस्य योगसमाधिजमात्ममनसोः संयोगिवशिषादातमा प्रत्यच्च इति ।' — न्यायमा । १. १. ३ । 'श्चात्मन्यात्ममनसोः संयोगिवशिषाद् श्चात्म-प्रत्यच्चम्—वैशे । ६. १. ११ ।

 <sup>&#</sup>x27;श्रारमा तावत्प्रत्यवतो गृह्यते' —न्यायभा० १. १. १० । 'तत्रात्मा मनश्चाप्रत्यवे' —वैशे० ८. १. २ ।

४. 'तदेवमहंप्रत्ययविषयत्वादात्मा तावत् प्रत्यद्धः' —न्यायवा• ए० ३४२ । 'श्रहंकारत्याश्रयोऽयं मनोमात्रस्य गोचरः'—कारिकावली ५५ ।

# प्रमाण लक्षणोंकी तार्किक परम्परा

प्रमाण्यामान्यलच्णकी तार्किक परम्पराके उपलब्ध हतिहासमें कणादका स्थान प्रथम है। उन्होंने 'श्रदुष्टं विद्या' ( ६. २. १२ ) कहकर प्रमाण्सामान्यका लच्ण कारण्युद्धि मूलक सूचित किया है। श्रचपादके सूत्रोंमें
लच्चणक्रममें प्रमाण्यसामान्यलच्चणके श्रमावकी त्रृटिको वास्यायन ने ने 'प्रमाण्'
शब्दके निर्वचन द्वारा पूरा किया। उस निर्वचनमें उन्होंने कणादकी तरह
कारण्युद्धिको तरफ ध्यान नहीं रखा पर मात्र उपलब्धिरूप फलकी श्रोर नजर
रखकर 'उपलब्धिद्देद्वल' को प्रमाण्यसामान्यका लच्चण बतलाया है। वास्यायनके इस निर्वचनमूलक लच्चणमें श्रानेवाले दोषोंका परिहार करते हुए वाचस्पति मिश्रं ने 'श्रम्यं' पदका संबन्ध जोडकर श्रोर 'उपलब्धि' पदको
श्रानसामान्यवोधक नहीं पर प्रमाणस्य शानविशेषवोधक मानकर प्रमाणसामान्यके लच्चणको परिपूर्ण बनाया, जिसे उदयनाचार्य ने कुसुमाञ्जलमें 'गीतमनयसम्मत' कहकर श्रपनी भाषामें परिपूर्ण रूपसे मान्य रखा जो पिछले सभी
न्याय-वैशेषिक शास्त्रोंमें समानरूपसे मान्य है। इस न्याय-वैशेषिककी परम्पराके
श्रनुसार प्रमाण सामान्यलच्चणमें मुख्यतया तीन वार्ते ध्यान देने योग्य हैं—

१-कारणदोषके निवारण द्वारा कारणशुद्धिकी सूचना ।

२-विषयबोधक श्रर्थ पदका लच्चणमें प्रवेश ।

३--लच्चणमें स्व-परप्रकाशत्वको चर्चाका श्रभाव तथा विषयकी श्रपूर्वता-श्रन्धिगतताके निर्देशका श्रभाव ।

यद्यपि प्रभाकर श्रीर उनके अनुगामी मीमांसक विद्वानोंने 'अनुभूति'

- १. 'उपलब्धिसाधनानि प्रमाणानि इति समाख्यानिर्वचनसामर्थ्यात् बोद्धव्यं प्रमीयते स्रनेन इति करणार्थाभिधानो हि प्रमाणशब्दः'-न्यावभा । १. १. ३.
- ३. 'यथार्थानुभवो मानमनपेचतयेष्यते ॥ मितिः सम्यक् परिष्कितिः तद्वता च प्रमातृता । तदयोगव्यवच्छेदः प्रामाययं गौतमे मत ॥' यायकु॰ ४.१.५.।
  - ४. 'श्रनुभृतिश्च नः प्रमाण्म्'—बृहती १. १. ५.

मात्रको ही प्रमाण्डपसे निर्दिष्ट किया है तथापि कुमारिल एवं उनकी परम्परा-वाले श्रन्य मीमांसकोने न्याय-वशेषिक तथा बौद्ध दोनों परम्पराञ्चोंका संग्राहक ऐसा प्रमाणका लच्चण रचा है; जिसमें 'श्रदुष्टकारणार-घ' विशेषणसे कणाद-कथित कारण्दोषका निवारण सूचित किया श्रीर 'निर्वाधस्व' तथा 'श्रपूर्वा-र्यंख' विशेषण्के द्वारा बौद्ध परम्पराका भी समावेश किया।

## "तत्रापूर्वार्थविद्यानं निश्चितं वाधवर्जितम्। अद्रष्टकारणारन्धं प्रमाणं लोकसम्मतम्॥"

यह रलोक कुमारिलकर्त्व माना जाता है। इसमें दो बार्ते ख़ास ध्यान देने की हैं—

१—लच्चममें श्रनिषगतबोधक 'श्रपूर्व' पदका श्रर्थविशेषण्ररूपसे प्रवेश । १—स्व-परप्रकाशस्वकी सुचनाका श्रभाव ।

बौद्ध परम्परामें दिङ्नाग में ने प्रमायसामान्यके लच्चणमें 'स्वसंवित्ति' परका फलके विशेषणकपसे निवेश किया है । धर्मकीर्ति' के प्रमाणवार्तिकवाले लच्चणमें वास्यायनके 'प्रश्वितसाम्प्यं' का स्चक तथा कुमारिल आदिके निर्वाध्यक पर्याय 'श्रविसंवादिल' विशेषण देखा जाता है श्रीर उनके न्यायिन्दु-वाले लच्चणमें दिङ्नागके अर्थसारूप्यका ही निर्देश है (न्यायिव १.२०.)। शान्तरिच्तके लच्चणमें दिङ्नाग और धर्मकीर्ति दोनोंके आश्रयका संग्रह देखा जाता है—

- १. 'श्रीत्पत्तिकिशिरा दोषः कारणस्य निवार्यते । श्रवाधोऽव्यतिरेकेण स्वत-स्तेन प्रमाणता ॥ सर्वस्यानुपत्तन्वेऽर्ये प्राप्ताययं स्मृतिरन्यया ॥'—श्लोकवा० श्रौत्य० श्लो• १०, ११. 'एतच्च विशेषणत्रयमुपाददानेन सूत्रकारेण कारणदोषवाधकज्ञानरहितम् श्रयहीतप्राहि ज्ञानं प्रमाणम् इति प्रमाणलच्यां सूचितम्'—शाक्वदी० पृ० १२३. 'श्रनिषगतार्थगन्तु प्रमाणम् इति भष्ट-मीमांसका श्राहुः'—सि॰ चन्द्रो• पृ० २०.
- २. 'श्रशतार्थशपकं प्रमाणम् इति प्रमाणसामान्यलच्याम् ।' —प्रमा-यसः टी॰ पृ॰ ११.
- 'स्वसंबित्तिः फलं चात्र तद्रुपादर्थनिश्चयः । विषयाकार एवास्य श्रमाणं तेन मीयते ॥' — प्रमाणुस् १, १०.
- ४. 'प्रमाण्यमविषंवादि ज्ञानमर्थक्रियास्थितिः । अविषंवादनं शाब्वेप्यभि-प्रायनिवेदनात् ॥' —प्रमाण्या• २. १.

## "विषयाधिगतिश्चात्र प्रमाण्फलमिन्यते । स्वविचिर्वा प्रमाणं तु सारूव्यं योग्यतापि वा ॥"

--तत्त्वसं का व १३४४ ।

इसमें भी दो बातें खास ध्यान देने की हैं-

१—ग्रभी तक श्रन्य परम्पराश्रोंमें स्थान नहीं प्राप्त 'स्वसंवेदन' विचारका प्रवेश श्रौर तद्दारा ज्ञानसामान्यमें स्व-परप्रकाशस्वकी सूचना।

श्रमञ्ज श्रौर वमुबन्धुने विज्ञानवाद स्थापित किया । पर विङ्नागने उसका समर्थन बड़े जोरोंसे किया । उस विज्ञानवादकी स्थापना श्रौर समर्थन-पद्धतिमें ही स्वसंविद्धितत्व या स्वप्रकाशस्वका सिद्धान्त स्फुटतर हुश्रा जिसका एक या वूसरे रूपमें श्रन्य दार्शनिकोपर भी प्रभाव पड़ा—देखो Buddhist Logic vol. I. P. 12.

२---मीमांसककी त इ स्पष्ट रूपसे अनिधगतार्थक ज्ञानका ही प्रामायय ।

श्वेताम्बर दिगम्बर नो जैन परम्पराश्रोंके प्रथम तार्किक छिद्धिन श्रीर समन्तभद्रने श्रपने-श्रपने लच्चणमें स्व-परप्रकाशार्थक 'स्व परावभासक' विशेषण्याका समानरूपसे निवेश किया है। छिद्धसेनके लच्चणमें 'बाधविवर्जित' पर उसी श्रथमें है जिस श्रथमें मीमांसकका 'बाधवर्जित' या धर्मकीर्षिका 'श्रविसंवादि' पद है। जैन न्यायके प्रस्थापक श्रकलंकने कहीं 'श्रन-धिगतार्थक' श्रीर 'श्रविसंवादि' दोनों विशेषणोंका प्रवेश किया श्रीर कहीं 'स्वपरावमासक' विशेषणका भी समर्थन किया है। श्रकलंक के श्रनुगामी माणिक्यनन्दी ने एक ही वाक्यमें 'स्व' तथा 'श्रपूर्वार्थ पद दाखिल करके सिद्धसेन-समन्तभद्रकी स्थापित श्रीर श्रकलंकके द्वारा विकसित जैन पर-

१. 'प्रमाणं स्वपरामासि शानं बाधिवविनितम्।' — न्याया॰ १. 'तस्त-शानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम्।' — स्त्राप्तमी॰ १०१. 'स्वररावभासकं यथा प्रमाणं सुवि बुद्धिलच्चणम्'— वृ० स्वयं० ६३.

२. 'प्रमाणमविधवादि ज्ञानम् , ज्ञनिष्मतार्थाषिममलत्तवात्नात् ।'—अष्टश् अष्टस् १० १७५. उदतं च—-'विद्धं यत्न परापेत्वं विद्धौ स्वपरहपयोः । तत् प्रमाणं ततो नान्यदिकल्पमचेतनम् ।' न्यायवि टी० ए०
६३. उदत कारिका विद्धिविनिश्चय की है जो अकलक की ही कृति है।

३. 'स्वापूर्वार्धव्यवसायात्मकं शानं प्रमाणाम् ।' --परी० १. १

म्पराका संग्रह कर दिया । विद्यानन्द ने ग्रकलंक तथा माणिक्यनन्दी की उस परम्परासे श्रलग होकर केवल सिद्धसेन श्रीर समन्तमद्रकी व्याख्याको श्रपने 'स्वार्थव्यवसायातमक' जैसे शब्दमें संग्रहीत किया श्रीर 'श्रनिधगत' या 'श्रपूर्व' पद जो अन्नलंक और माणिक्यनन्दीकी व्याख्या में हैं. उन्हें छोड़ दिया। विद्यानन्दका 'व्यवसायात्मक' पद जैन परम्पराके प्रमाणलच्चणमें प्रथम ही देखा जाता है पर वह अञ्चपाद रे के प्रत्यञ्चल ज्ञण्में तो पहिले ही से प्रसिद्ध रहा है। सन्मतिके टीकाकार अभयदेव<sup>३</sup> ने विद्यानन्दका ही अनुसरण किया पर 'व्यव-साय'के स्थानमें 'निर्गीति' पद रखा। वादी हे देवस्र रिने तो विद्यानंदके ही शब्दोंको दोहराया है । आ। हेमचन्द्रने उपर्यवत जैन-जैनेतर भिन्न-भिन्न परं-पराश्चोंका श्रीचित्य-श्रनीचित्य विचारकर श्रपने लच्चणमें केवल 'सम्यक्', 'श्रथं' श्रीर 'निर्याय' ये तीन पद रखे । उपर्युक्त जैन परम्पराश्रांको देखते हुए यह कहना पड़ता है कि आ। हेमचन्द्रने अपने लच्चणमें काट-छाँटके द्वारा संशोधन किया है। उन्होंने 'स्व' पद जो पूर्ववर्ती सभी जैनाचायोंने लच गमें समिविष्ट किया था, निकाल दिया । 'श्रवभास', 'ब्यवसाय' श्रादि पदोंको स्थान न देकर श्रभयदेवके 'नियाति' पदके स्थानमें 'निर्णय' पद दाखिल किया श्रीर उमा-स्वाति. धर्मकीत्तं तथा भासर्वशके सम्यक् पदको अपनाकर अपना 'सम्यगर्थ-निर्याय' लच्च पा निर्मित किया है।

श्चार्थिक तात्पर्यमें कोई खास मतमेद न होनेपर भी सभी विगम्बर-श्वेताम्बर श्चाचार्योंके प्रमाण्यलचणमं शाब्दिक मेद है, जो किसी श्रंशमें विचारविकासका सूचक श्चौर किसी श्रंशमें तत्कालीन भिन्न-भिन्न साहित्यके श्रम्यासका परिणाम है। यह भेद संचेपमें चार विभागोंमें समा जाता है। पहिले विभागमें 'स्व-परा-

१. 'तत्स्वार्थव्यवसायात्मज्ञानं मानमितीयता । सञ्चर्णेन गतार्थत्वात् व्यर्थ-मन्यद्विशेषयम् ॥' —तस्वार्थश्लो० १. १०. ७७. प्रमायाप० पृ० ५३.

३. 'प्रमाणं स्वार्थनियातिस्वभावं ज्ञानम् ।' --- सन्मतिटी । पूर्भातः

४. 'स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाण्यम् ।' - प्रमाण्यनः १. २.

प्. 'सम्यग्दर्शनज्ञानचरित्राणि मोच्नमार्गः।' —तस्त्वार्थे १.१. 'सम्यग्नानपूर्विका सर्वपुद्धवार्थेसिद्धिः।' —न्यायवि १.१. 'सम्यगनुभवसाधनं प्रमाणम्।' —न्यायसार पृ० १.

वभारं शब्दवाला सिद्धसेन-समन्तमद्रका लच्चण श्राता है जो संभवतः बौद्ध विज्ञानवादके स्व-परसंवेदनकी विचारछायासे खाली नहीं है, क्योंकि इसके पहिले आगम प्रंथोंमें यह विचार नहीं देखा जाता । दूसरे विभागमें श्रकलंक-माणिक्यनन्दीका लच्चण श्राता है जिसमें 'श्रविसंवादि', श्रनिष्गत' श्रौर 'श्रपूर्व' शब्द श्रात हैं जो श्रसंदिग्ध रूपसे बौद्ध श्रौर मीमांसक प्रंथोंके ही हैं। तीसरे विभागमें विद्यानन्द, श्रभयदेव श्रौर देवसूरिके लच्चणका स्थान है जो वस्तुतः सिद्धसेन-समन्तमद्रके लच्चणका शब्दान्तर मात्र है पर जिसमें श्रवमास के स्थानमें 'व्यवसाय' या 'निर्णीति' पद रखकर विशेष श्रर्थ समाविष्ट किया है। श्रन्तिम विभागमें मात्र श्रा है सेचन्द्रका लच्चण है जिसमें 'स्व', 'श्रपूर्व', 'श्रम्विगत' श्रादि सब उड़ाकर परिष्कार किया गया है।

ई॰ १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

### प्रामाण्य-स्वतः या परतः

दर्शनशास्त्रों मामायय श्रीर श्रमामायय के 'स्वतः' 'परतः'की चर्चा बहुत प्रसिद्ध है। ऐतिहासिक दृष्टिसे जान पढ़ता है कि इस चर्चाका मूल वेदों के प्रामाण्य मानने न माननेवासे दो पद्धों में है। जब जैन, शैद्ध श्रादि विद्वानोंने वेदके प्रामाण्यका विरोध किया तब वेदप्रामाण्यवादी न्याय-वैशेषिक-मीमांसक विद्वानोंने वेदों के प्रामाण्यका समर्थन करना शुरू किया। प्रारम्भमें यह चर्चा 'शब्द' प्रमाण तक ही परिमित रही जान पढ़ती है पर एक बार उसके तार्किक प्रदेशमें श्राने पर फिर वह व्यापक बन गई श्रीर सर्व शानके विषयमें प्रामाण्य किंवा श्रप्रामाण्यके 'स्वतः' 'परतः का विचार शुरू हो गया ।

इस चर्चामें पहिले मुख्यतया दो पच पड़ गए। एक तो वेद-अप्रामायय सादी जैन-बोद और दूसरा वेदप्रामाययवादी नैयायिक, मीमांसक आदि। वेद-प्रामाययवादियों में भी उसका समर्थन भिन्न-भिन्न रीतिसे शुरू हुआ। ईश्वरवादी न्याय वैशेषिक दर्शनने वेदका प्रामायय ईश्वरमुलक स्थापित किया। जब उसमें वेदप्रामायय परतः स्थापित किया गया तब वाकीके प्रत्यच्च आदि सब प्रमायों का प्रामायय भी 'परतः' ही सिद्ध किया गया और समान युक्तिसे उसमें अप्रामायय भी 'परतः' ही निश्चत किया। इस तरह प्रामायय-अप्रामायय दोनों परतः ही न्याय-वैशेषिक सम्मतर्थ हुए।

- १. 'श्रीत्पत्तिकस्तु शन्दस्यार्थेन सम्बन्धस्तस्य श्रानमुपदेशोऽव्यतिरेकश्चा-शेंऽनुवलन्धे तत् प्रमाणं बादरायणस्यानपेचस्वात्' जैमि॰ स्०१. १. ५. ५. 'तस्मात् तत् प्रमाणम् श्रनपेचल्वात् । न क्षेत्रं सति प्रत्ययान्तरमपेचितव्यम्, पुरुषान्तरं वापि; स्वयं प्रत्ययो ससी ।' — शावरमा०१. १. ५. ५. बृहती०१. १. ५. 'सर्वविशानविषयमिदं तावत्मतीच्यताम् । प्रमाणस्वाप्रमाण्यत्वे स्वतः किं परतोऽथवा॥' — श्लोकवा० चोद्० श्लो० ३३.
- २. 'प्रमाणतोऽर्धप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिसामर्थ्यादर्धवत् प्रमाणम्' न्यायभा॰ पृ॰ १। तास्पर्ये॰ १. १. १। किं विज्ञानानां प्रामाययमप्रामाययं चेति द्वयमि स्वतः, उत उभयमि परतः, स्राहोस्विद्यामाययं स्वतः प्रामाययं द्वपरतः, उत्तस्वित् प्रामाययं स्वतः स्रामाययं द्वपरतः, उत्तस्वित् प्रामाययं स्वतः स्रामाययं द्वपरत इति । तत्र परत

मीमांसक ईश्वरवादी न होनेसे वह तम्मूलक प्रामायय तो वेदमें कह ही नहीं सकताःथा । ऋतप्य उसने वेदप्रामायय 'स्वतः' मान लिया और उसके सम-र्धनके वास्ते प्रत्यच ऋादि सभी शानोंका प्रामायय 'स्वतः' ही स्थापित किया । पर उसने ऋप्रामायय को तो 'परतः' ही माना है ।

यद्यपि इस चर्चामें संस्थ्यर्शनका क्या मन्तन्य है इसका कोई उल्लेख उसके उपलब्ध प्रन्थोमें नहीं मिलता; फिर भी कुमारिल, शान्तरिवत श्रीर माधबाचार्यके कथनोंसे जान पहता है कि संस्थ्यर्शन प्रामायय-श्रप्रामायय दोनोंको
'स्वतः' ही माननेवाला रहा है । शायद उसका तिद्वप्यक प्राचीन-साहित्य
नष्टप्राय हुश्रा हो। उस्त श्राचार्यों के प्रन्थोमें ही एक ऐसे पचका भी निर्देश है
को ठीक मीमांसकसे उलटा है श्रयात वह श्रप्रामाययको 'स्वतः' ही श्रीर
प्रामाययको 'परतः' ही मानता है। सर्वदर्शन-संग्रहमें—सीगताश्चरमं स्वतः
(सर्वद १० २०६) इस पचको बौद्धपच क्रमे वर्णित किया है सही, पर
तत्वसंग्रहमें को बौद्ध पच है वह बिलकुल जुदा है। सम्भव है सर्वदर्शनसंग्रहनिर्दिष्ट नौद्धपच किसी श्रम्य बौद्धविशेषका रहा हो।

शान्तरिवृतने श्रापने बौद्ध मन्तव्यको स्पष्ट करते हुए कहा है कि १— प्रामाण्य-श्रप्रामाण्य उभय 'स्वतः', २—उभय 'परतः', ३-दोनों मेंसे प्रामाण्य स्वतः श्रौर श्रप्रामाण्य परतः तथा ४—श्रप्रामाण्य स्वतः, प्रामाण्य परतः इन चार पद्यों मेंसे कोई भी बौद्धपद्य नहीं है क्यों कि वे चारों पद्य नियमवाले हैं। बौद्धपद्य श्रुनियमवादी है श्रर्थात् प्रामाण्य हो या श्रप्रामाण्य दोनों में कोई

एव वेदस्य प्रामाययमिति बह्यामः । ......स्थतमेतदर्थेकियाज्ञानात् प्रामाययनिश्चय इति । तदिवसुक्तम् । प्रमायतोऽर्थेप्रतिपत्तौ प्रवृत्तिसाम्ध्यादर्यवत् प्रमायामिति । तस्मादप्रामाय्यमिप परोक्तमित्यतो द्वयमि परत इत्येष एव पद्धः श्रेयान् । —न्यायम । ए० १६०-१७४ । कन्दली ए० २१५-२२० । 'प्रमायाः परतन्त्रस्वात् सर्गप्रलयसम्भवात् । तदःयस्मिन्ननाश्वासान्न विधान्तरः सम्भवः ॥' न्यायकु० २. १। तस्वचि । प्रत्यन्त ए० १८३–२३३ ।

१. 'स्वतः सर्वप्रमायानां प्रामाययमिति गम्यताम् । न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन शक्यते ॥' —श्लोकवा॰ स्॰ २. श्लो॰ ४७ ।

२. श्लोकवा॰ स्॰ ३. श्लो॰ द्या।

३. 'केचिवादुद्वैयं स्वतः।' — श्लोकवा॰ स्• २. श्लो• ३४३ तत्त्वसं• प• का॰ २८११. 'प्रमाणत्वाप्रमाणत्वे स्वतः सांख्याः समाश्रिताः।' — सर्वेद• जैमि॰ पृ॰ २७६।

'स्वतः' तो कोई 'परतः' श्रनियमसे है। श्रम्यासदशामें तो 'स्वतः' समक्तनां चाहिए चोहे प्रामायय हो या श्रप्रामायय। पर श्रनम्यास दशामें 'परतः' सम-क्रना चाहिए

जैनपरम्परा ठीक शान्तरहितकथित बौद्धपच्चके समान ही है। वह प्रामायय-स्नप्रामायय दोनोंको अभ्यासदशामें 'स्वतः' स्त्रीर अनम्यासदशामें 'परतः' मानती है। यह मन्तव्य प्रमाणनयतत्त्वालोकके स्त्रमें ही स्पष्टतया निर्दिष्ट है। यद्यपि आ० हेमचन्द्रने अपने स्त्रमें प्रामायय-स्न्रप्रामायय दोनोंका निर्देश न करके परीचामुखकी तरह केवल प्रामाययके स्वतः-परतःका ही निर्देश किया है तथापि देवस्रिका सूत्र पूर्णतया जैन परम्पराका द्योतक है। जैसे—'तत्प्रामाययं स्वतः परतश्चेति।' —परी० १. १३.। 'तदुभयमुत्पत्ती परत एव हती द्व स्वतः परतश्चेति' —प्रमायान० १. २१।

इस स्वतः-परतः की चर्चा क्रमशः यहाँ तक विकसित हुई है कि इसमें उरपित्ते, त्रप्ति और प्रवृत्ति तीनों को लेकर स्वतः-परतः का विचार बड़े विस्तारसे सभी दर्शनों में आ गया है और यह विचार प्रत्येक दर्शनकी अनिवार्य चर्चाका विषय बन गया है। और इसपर परिष्कारपूर्ण तत्वचिन्तामिण, गादाधरप्रामा-ययवाद आदि जैसे लटिल प्रत्य बन गये हैं।

ई• १६३६ ]

प्रमाश मीमांखा

१. 'निह बौदैरेषां चतुर्णामिकतमोऽपि पद्मोऽभीष्टोऽनियमपद्मस्येष्टत्वात् । तथाहि-उभयमप्येतत् किञ्चित् स्वतः किञ्चित् परतः इति पूर्वमुपवर्णितम् । श्रत एव पद्मचतुष्टयोपन्यासोऽप्ययुक्तः । पञ्चमस्याप्यनियमपद्मस्य सम्भवात् ।' —तस्तरं प क क ३१२३ ।

२. प्रमेयक॰ ए॰ १४६ से।

# सर्वज्ञवाद

लोक श्रीर शास्त्रमें धर्वश्र शन्दका उपयोग, योगिधह विशिष्ट श्रतीन्द्रिय झानके सम्भवमें विद्वानों श्रीर साधारण लोगोंकी श्रद्धा, जुदै-जुदे दार्शनिकोंके द्वारा श्रपने-श्रपने मन्तव्यानुसार भिन्न-भिन्न प्रकारके विशिष्ट झानरूप अर्थमें सर्वश्च जैसे पर्दोक्ते लाग् करनेका प्रयत्न श्रीर सर्वश्ररूपसे माने जानेवाले किसी व्यक्तिके द्वारा ही मुख्यतया उपदेश किये गए धर्म या सिद्धान्तकी श्रनुगामियोंमें वास्तविक प्रतिष्ठा—इतनी बार्ते भगवान महावीर श्रीर बुद्धके पिक्ते भी थीं— इसके प्रमाण मौजूद हैं। भगवान महावीर श्रीर बुद्धके समयसे लेकर आजतकके करीव दाई हजार वर्षके भारतीय साहित्यमें तो सर्वश्वके श्रस्त-नास्तिपद्मेंकी, उसके विविध स्वरूप तथा समर्थक श्रीर विरोधी युक्तित्रादोंकी, क्रमशः विकसित सूद्म श्रीर सूद्मतर स्पष्ट एवं मनोरंजक चर्चाएँ पाई जाती हैं।

सर्वज्ञस्वके नास्तिपत्तकार मुख्यतया तीन हैं—चार्वाक, श्रज्ञानवादी श्रीर पूर्वमीमांसक। उसके श्रस्तिपत्तकार तो श्रनेक दर्शन हैं, जिनमें न्याय-वैशेषिक, सांस्य-योग, वेदान्त, बौद्ध श्रीर जैन दर्शन मुख्य हैं।

चार्वाक इन्द्रियगम्य भौतिक लोकमात्र को मानता है इसलिये उसके मतमें अतीन्द्रिय आत्मा तथा उसकी शक्तिरूप सर्वेश्व आदिके लिये कोई स्थान ही नहीं है। अज्ञानवादीका अभिप्राय आधुनिक वैद्यानिकोंकी तरह ऐसा जान पड़ता है कि शान और अतीन्द्रिय शानकी भी एक अन्तिम सीमा होती है। शान कियना ही उस कचाका क्यों न हो पर वह नैकालिक सभी स्थूल-सूच्म भावोंको पूर्ण रूपसे जाननेमें स्वभावसे ही असमर्थ है। अर्थात् अन्तमें कुळु न कुळु अश्चेय रह ही जाता है। क्योंकि शानकी शक्ति ही स्वभावसे परिमित है। वेद-वादी पूर्वमीमांसक आत्मा, पुनर्जन्म, परलोक आदि अतीन्द्रिय पदार्थ मानता है। किसी प्रकारका अतीन्द्रिय शान होनेमें भी उसे कोई आपत्ति नहीं फिर भी वह अपीक्षेयवेदवादी होनेक कारण वेदके अपीक्षेयव्यो सामक ऐसे किसी भो प्रकारक अतीन्द्रिय शानको मान नहीं सकता। हसी एकमात्र अभिप्रायसे उसने अ

१. 'चोदना हि भूतं भवन्तं भविष्यन्तं सूचमं व्यवहितं विप्रकृष्टमित्येवं-जातीयकमर्थं शक्नोत्यवगमयितुम्, नान्यत् किञ्चनेन्द्रियम्' —शाबरमा● १. १. २ । 'नानेन वचनेनेह सर्वज्ञत्वनिराक्रिया । वचनाहत इस्येवमपवादो हि वेद-निरपेत्त साह्मात् धर्मज्ञ या सर्वज्ञके ब्रस्तित्वका विरोध किया है। वेद द्वारा धर्माधर्म या सर्व पदार्थ जाननेवालेका निषेध नहीं किया।

बौद श्रीर जैन दर्शनसम्मत साचात् धर्मश्रवाद या साचात् सर्वज्ञवादसे वेदके श्रपौरुपेयत्वका केवल निरास ही श्रिमिप्रेत नहीं है बिल्क उसके द्वारा वेदोंमें श्रप्रामाएय वतलाकर वेदिमन्न श्रागमोंका प्रामाएय स्थापित करना भी श्रिमिप्रेत है। इसके विरुद्ध जो न्याय-वेशेषिक श्रादि वैदिक दर्शन सर्वज्ञवादी हैं उनका तात्पर्य सर्वज्ञवादके द्वारा वेदके श्रपौरुषेयत्ववादका निरास करना श्रवश्य है, पर साथ ही उसी वादके द्वारा वेदका पौरुपेयत्व बतलाकर उसीका प्रामाययस्थापन करना भी है।

न्याय वैशेषिक दर्शन ईश्वरवादी हैं। वे ईश्वरके ज्ञानको नित्य — उत्पाद-विनाशरिहत और पूर्ण — नैकालिक सूद्म-स्थूल समग्र भावोंको युगपत् जानने-वाला-मानकर तद्दारा उसे सर्वश्च मानते हैं। ईश्वरिमन्न ग्रात्माश्चोंमें वे सर्व-इश्व मानते हैं सही, पर सभी ग्रास्माश्चोंमें नहीं किन्तु योगी श्चात्माश्चोंमें। योगियोंमें भी सभी योगियोंको वे सर्वश्च नहीं मानते किन्तु जिन्होंने योग द्वारा वैसा सामर्थ्य प्राप्त किया हो सिर्फ उन्हींको । न्याय-वैशेषिक मतानुसार यह

संक्रितः ॥ यदि पड्भिः प्रमायौः स्यात् सर्वज्ञः केन वार्यते । एकेन तु प्रमायोन सर्वज्ञो येन कल्प्यते ॥ नूनं स चत्तुषा सर्वान् रसादीन् प्रतिपद्यते ।' श्लोकवा॰ चोद॰ श्लो॰ ११०-२। 'धर्मज्ञत्वनिषेधश्च केवलोऽत्रोपयुज्यते । सर्वमन्य-द्विजानंस्तु पुरुषः केन वार्यते ॥' -तस्वसं॰ का॰ ११२८। यह श्लोक तस्वसंग्रह में कुमारिलका कहा गया है। —पृ० ८४४

- १. 'न च बुद्धीच्छाप्रयत्नानां नित्यत्वे कश्चिद्धिरोधः । दृष्टा हि गुणानामा-अयमेदेन द्वयी गतिः नित्यता ग्रनित्यता च तथा बुद्ध्यादीनामपि भविष्य-तीति ।' —कन्दली पृ० ६० । 'पतादृशानुमितौ लाधवज्ञानसहकारेण ज्ञाने-च्छाकृतिषु नित्यत्वमेकस्वं च भासते इति नित्यैकत्वसिद्धिः ।' —दिन-करी प्र० २६ ।
- २. वै॰ स्॰ ६. १. ११-१३। 'ग्रस्मद्विशिष्टानां तु योगिनां युक्तानां योगाजधर्मानुग्रहीतेन मनसा स्वात्मान्तराकाश्चिदकालपरमाश्चवायुमनस्सु तत्सम-वेतगुणकर्मसामान्यविशेषेषु समवाये चावितयं स्वरूपदर्शनमृत्यवते । वियुक्तानां पुनश्चतुष्टयस्विकवीद्योगजधर्मानुम्रहसामर्थ्यात् सूद्मव्यवहितविष्रकृष्टेषु प्रत्यज्ञ-सुल्बर्त ।' -प्रश्च पु॰ १८७। वै॰ स्॰ ६. १. ११-१३।

नियम नहीं कि सभी योगियोंको वैसा सामर्य अवश्य प्राप्त हो । इस मतमें जैसे मोचके वास्ते सर्वेज्ञत्वप्राप्ति अनिवार्य शर्त नहीं है वैसे यह भी सिद्धान्त है कि मोचप्राप्तिके बाद सर्वज्ञ योगियोंकी आत्मामें भी पूर्ण ज्ञान शेष नहीं रहता, क्योंकि वह ज्ञान ईश्वरज्ञानकी तरह नित्य नहीं पर योगजन्य होनेसे अनिस्य है।

सांख्य, योग रे श्रीर वेदान्त वर्शनसम्मत सर्वज्ञत्वका स्वरूप वैसा ही है जैसा न्यायवैशेषिकसम्मत सर्वज्ञत्वका । यद्यपि योगदर्शन न्याय-वैशेषिककी तरह ईश्वर मानता है यथापि वह न्याय-वैशेषिककी तरह जैतन श्रारमामें सर्वज्ञत्वका समर्थन न कर सकनेके कारण विशिष्ट बुद्धितस्व में ही ईश्वरीय सर्वज्ञत्वका समर्थन कर पाता है। सांख्य, योग श्रीर वेदान्तमें वीद्धिक सर्वज्ञत्वकी प्राप्ति भी मोचके वास्ते श्रनिवार्य वस्तु नहीं है, जैसा कि जैन दर्शनमें माना जाता है। किन्तु न्याय-वैशेषिक दर्शनकी तरह वह एक योगविभृति मात्र होनेसे किसी किसी साधकको होती है।

सर्वज्ञवादसे संबन्ध रखनेवाले हजारों वर्षके भारतीय दर्शन शास्त्र देखनेपर भी यह पता स्पष्टरूपसे नहीं चलता कि अमुक दर्शन ही सर्वज्ञवादका प्रस्थापक है। यह भी निश्चयरूपसे कहना किटन है कि सर्वज्ञव्यकी चर्चा शुद्ध तत्व चिन्तनमेंसे फलित हुई है, या साम्प्रदायिक भावसे धार्मिक खरडन-मरडनमें से फलित हुई है? यह भी सप्रमाण बतलाना सम्भव नहीं कि ईश्वर, ब्रह्मा आदि दिव्य आत्माओं माने जानेवाले सर्वज्ञत्वके विचारसे मानुषिक सर्वज्ञत्वका विचार प्रस्तुत हुआ, या बुद्ध-महावीरसहरा मनुष्यमें माने जानेवाले सर्वज्ञत्वके

१. 'तदेवं घिषणादीनां नवानामपि मूलतः । गुणानामास्मनो ध्वंसः सोऽ-पवर्गः प्रकीतितः ॥' —न्यायम० पृ० ५०८ ।

२. 'तारकं सर्वेविषयं सर्वेथा विषयमक्रमं चेति विवेकजं ज्ञानम् ॥'
—योगस्० ३ ५४ ।

३. 'निर्भूतरकस्तमोमलस्य बुद्धिसत्वस्य परे वैद्यारचे परस्यां वद्यीकारखंडायां वर्त्तमानस्य सत्त्वपुरुषान्यताख्यातिमात्ररूपप्रतिष्ठस्य....सर्वेद्यातृत्वम् , सर्वात्मनां ग्राणानां शान्तोदिताब्यपदेश्यधर्मत्वेन व्यवस्थितानामक्रमोपारूढं विवेकजं ज्ञान-मिस्पर्यः।' —योगमा• ३. ४९ ।

४. 'प्राप्तविवेकजज्ञानस्य ग्रप्राप्तविवेकजज्ञानस्य वा सस्तपुक्षयोः शुद्धि-साम्ये कैवल्यमिति ।' —योगस् ० ३. ५५ ।

विचार-आन्दोलनसे ईश्वर, ब्रह्मा आदिमें सर्वकृत्वका समर्थन किया जाने लगा, या देव-मनुष्य उभयमें सर्वकृत्व माने जानेक विचारप्रवाह परस्पर निरपेख रूपसे प्रचलित हुआ ? यह सब कुछ होते हुए भी सामान्यरूपसे इतना कहा जा सकता है कि यह चर्चा धर्म-सम्प्रदायों के खरहन-मरहनमें से फलित हुई है और पीछेसे उसने तत्त्वज्ञानका रूप धारण करके तात्त्विक चिन्तनमें भी स्थान पाया है। और वह तटस्थ तत्त्वचिन्तकोंका विचारणीय विषय बन गई है। क्योंकि मीमांसक जैसे पुरातन और प्रवल वैदिक दर्शनके सर्वकृत्व संबन्धी अस्वीकार और शेष सभी वैदिक दर्शनोंके सर्वज्ञत्व संबन्धी स्वीकारका एक मात्र मुख्य उद्देश्य यही है कि वेदका प्रामाएय स्थापित करना जब कि जैन, बौद्ध आदि मनुष्य-सर्वज्ञत्ववादी दर्शनोंका एक यही उद्देश्य है कि परम्परासे माने जानेवाले वेदप्रामाएयके स्थानमें इतर शास्त्रोंका प्रामाएय स्थापित करना और वेदोंका अप्रामाएय। जब कि वेदका प्रामाएय-अप्रामाएय ही असर्वज्ञवाद, देव-सर्वज्ञवाद और मनुष्य-सर्वज्ञवादकी चर्चा और उसकी दलीलोंका एकमात्र मुख्य विषय है तब धर्म-संप्रदायको इस तश्वचर्चाका उत्थानबीज माननेमें सन्देहको कम से कम अवकाश है।

मीमांवकधुरीण कुमारिलने धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों वादोंका निराकरण बढ़े श्रावेश श्रीर युक्तिवादसे किया है (मीमांवाश्लो• स्० २. श्लो• ११० से १४२) वैसे ही बौद्धप्रवर शान्तरिवतने उसका जवाव उक्त दोनों वादोंके समर्थनके द्वारा वहीं गम्भीरता श्रीर राष्ट्रतासे दिया है (तस्त्रसं• पृ• ८४६ से) इसलिए यहाँपर एक ऐतिहासिक प्रश्न होता है कि क्या धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों बाद श्रलग-श्रलग सम्प्रदायोंमें श्रपने-श्रपने युक्तिबलपर स्थिर होंगे, या किसी एक वादमेंसे दूसरे वादका जन्म हुआ है १ श्रभीतकके चिन्तनसे यह जान पढ़ता है कि धर्मश श्रीर सर्वश्च दोनों वादोंकी परम्परा मूलमें श्रलग-श्रलग ही है। वौद्ध सम्प्रदाय धर्मश्चवादको परम्पराका श्रवलम्बी खाल रहा होगा क्योंकि खुद बुद्धने (मिडिक्सम• चूल-मालुंक्यपुत्तसुत्त २.१) श्रपनेको सर्वश्च उसी श्रधमें कहा है जिस श्रधमें धर्मश्च या मार्गश्च शब्दका प्रयोग होता है। बुद्धके वास्ते धर्मशास्ता, धर्मदेशक श्रादि विशेषण पिटकप्रन्थोंमें प्रसिद्ध हैं। धर्मकीर्तिने बुद्धमें धर्मश्चका श्रनुपयोगी बताकर केवल धर्मश्च ही स्थापित किया है, जब

१. 'हेयोपादेवतत्त्वस्य साम्युपायस्य वेदकः । यः प्रमाण्यमसाविष्टो न तु सर्वस्य वेदकः ॥ दूरं पश्यतु वा मा वा तत्त्वमिष्टं तु पश्यतु ।' —प्रमाण्यवा• २. ३२-३३ ।

कि शान्तरिकतने प्रयम धर्मज्ञस्य विद्युकर गौणुरूपसे सर्वज्ञत्वको भी स्वीकार किया है।

सर्वश्वादकी परम्पराका अवलम्बी ग्रुस्थतया जैन सम्प्रदाय ही जान पहता है क्योंकि जैन आचार्यों ने प्रथमसे ही अपने तिथिकरों सर्वश्वस्को माना और स्थापित किया है। ऐसा सम्भव है कि जब जैनोंके द्वारा प्रवल रूपसे सर्वश्वस्की स्थापना और प्रतिष्ठा होने लगी तब बौद्धोंके वास्ते हुद्धों सर्वश्वस्का समर्थन करना भी अनिवार्य और आवश्यक हो गया। यही सबब है कि बौद्ध तार्किक ग्रन्थों में धर्मश्चादसमर्थनके बाद सर्वश्वादका समर्थन होने पर भी उसमें वह जोर और एकतानता नहीं है, जैसी कि जैन तार्किक ग्रन्थों में है।

मीमांसक ( श्लो॰ स्॰ २० श्लो॰ ११०-१४३ तस्वसं॰ का॰ ३१२४-३२४६ पूर्वपद्ध ) का मानना है कि यागादिक प्रतिपादन और उसके द्वारा धर्माधर्मादिका, किसी पुरुषितशेष की अपेचा रखे बिना ही, स्वतन्त्र विधान करना यही वेदका कार्य है। इसी सिद्धान्तको स्थिर रखनेक वास्ते कुमारिलने कहा है कि कोई भले ही धर्माधर्म-भिन्न अन्य

- १. 'स्वर्गापवर्गसम्प्रातिहेतुशोऽस्तीति गम्यते । साह्याल केवलं कृतु सर्व-शाऽपि प्रतीयते ॥'—तस्वसं कार ३३०६ । 'मुख्यं हि तावत् स्वर्गमोख-सम्प्रापकहेतुश्चरवसाधनं मगवतोऽस्माभिः क्रियते । यत्पुनः अरोषार्थपरिश्चातृत्व-साधनमस्य तत् प्रासंगिकमन्यत्रापि मगवतो शानमञ्जलेः बाधकप्रमासाभावात् साह्यादरोषार्थपरिश्चानात् सर्वशो भवन् न केनचिद् बाध्यते इति, अतो न प्रदावतां तथातिन्वेपो युक्तः ।'—तस्वसं प० पृ० ८६६ ।
- २. 'से मगवं श्ररहं जियो केवली सव्वन्तू सन्वभावदिशी सदैवमग्रुपासुरस्स लोगस्स पत्रजाद जायाइ, तं श्रागइं गइं ठिइं चयणं उववायं भुतं पीयं
  कडं पिंडसेवियं श्राविकम्मं रहोकम्मं लिवयं किह्यं मयोमायासियं सन्वलोद
  सन्वजीवायां सन्वभावाइं जायामायो पासमायो एवं च यां विहरह !' श्राचा
  श्र० २. चू० ३. ए० ४२५ A. 'तं निष्य जं न पासह मूयं मन्वं भविस्तं
  च'—श्राव० वि० गा० १२७ । भग० श० १. उ० ३२ । 'सूचमान्तरिततूरार्थाः प्रत्यच्वाः कस्यचिद्यथा । श्रनुमेयत्वतोऽग्यादिरिति सर्वं कसंस्थितिः ॥'—
  श्रासमी० का० ५ ।
- ३. 'थै: स्वेच्छाधर्वज्ञो वर्ग्यते तन्मतेनाप्यसौ न विषध्यते इस्यादर्शयन्नाइ यद्यवित्यादि—यद्यदिच्छति बोद्धं वा तत्तद्वीते नियोगतः । शक्तिरेवंविधा तस्य प्रदीयावरयो इस्सै ॥'न्तत्त्वसं० का० ३६२८ । मिलि० ३. ६. २ ।

स्व वस्तु राखात् जान तके पर धर्माधर्मको वेदनिएपेख होकर कोई साजात् नहीं जान सकता । जाहे वह जाननेवाला सुद्ध, जिन ख्रादि जेसा ममुज्य योगी हो, जाहे वह ब्रह्मा, विष्णु आदि जेसा देव हो, जाहे वह कपिल, प्रजापित आदि जेसा ऋषि या अवतारी हो । कुमारिलका कहना है कि सर्वत्र स्व प्राप्त विहित माननेपर ही सक्त हो सकती है । सुद्ध आदि व्यक्तियोंको धर्मके साजात् प्रतिपादक माननेपर वैसी मर्यादा सिद्ध हो नहीं सकती क्योंकि सुद्ध आदि उपदेशक कभी निर्वाण पानेपर नहीं भी रहते । जीवितवशामें भी वे सब ज्ञेजोंमें पहुँच नहीं सकते । सब धर्मोंपदेशकोंकी एकवाक्यता भी सम्भव नहीं । इस तरह कुमारिल साजात् धर्मकरका निशेष करते हैं । वह प्राण्योक्त ब्रह्मादि देवोंके सर्वक्रतका आर्थ भी, जैसा उपनिषदोंमें देखा जाता है, केयल ख्रास्मक्षान परक करते हैं । बुद्ध, महावीर ख्रादिके बारेमें कुमारिलका यह भी कथन है कि वे वेदक ब्राह्मण्यातिको धर्मोपदेश न करने क्रीर वेदिक्षीन मुलं शह आदिको धर्मोपदेश करनेक कारण वेदान्यासी एवं वेद

१. 'नहि श्रतीन्द्रियार्थे वचनमन्तरेण श्रवगतिः सम्भवति, तविद्युक्तम्-श्रशक्यं हि तत् पुरुषेया शातुमृते वचनात्'—शावरभा० १.१.२ । श्लो० न्याय० १० ७६ ।

२. 'कुड्यादिनिः स्तत्वाश्च नाश्वासो देशनासु नः । किन्तु बुद्धमयीताः स्युः किमु कैश्चिद् दुरारमभिः । श्रद्धश्यैः विप्रलम्मार्थे पिशाचादिभिरीरिताः । एवं यैः केवलं ज्ञानमिन्द्रियाद्यनपेद्धियाः । स्द्भातीतादिविषयं जीवस्य परिकल्यतम् ॥'—श्लोकवा० स्० २. श्लो० १३६—४१ । 'यनु वेदबादिभिरेव कैश्चिदुक्तम्-नित्य एवाऽयं वेदः प्रजापतेः प्रथममार्षश्चानेनावबुद्धो मवतीति तदिष सर्वश्चवदेव निराकार्यमित्याद्य-नित्येति'—श्लो० न्याय० स्० २. १४३ । "श्रयापि वेदबेदत्वात् ब्रह्मविष्णुमदेश्वराः । सर्वश्चानमयाद्वेदास्यार्वश्यं मानुषस्य किम् ॥'—तस्वसं० का० ३२०८, ३२१३-१४ ।

२. 'ज्ञानं वैराग्यमैश्वर्यमिति योपि दशाव्ययः । शङ्करः भूयते सोऽपि ज्ञानयानास्मवित्तया ॥'—तत्त्वसं• का॰ २२०६ ।

४. 'शाक्यादिवचनानि तु कतिपयदमदानादिवचनवर्जे धर्वाययेव समस्त-चतुर्दशिवद्यास्थानविरुद्धानि त्रयीमार्गव्युध्यतविरुद्धाचरखेश्च बुद्धादिभिः प्रयी-तानि । त्रयीवाह्यस्यश्चत्र्ववर्णनिरवस्त्रियायेग्यो व्यामूढेस्यः समर्पितानीति न वेदमूलस्वेन संभाष्यन्ते ।' तन्त्रवा • प्र • ११६ । तस्त्रसं • का • ३२२६-२७ ।

द्वारा बर्में भी नहीं थे। बुद्ध, महावीर आदिमें सर्वज्ञस्वनिषेषकी एक प्रवस्त युक्ति कुमारिलने यह वी है कि परस्परविरुद्धभाषी बुद्ध, महावीर, कपिल आदि मेंसे किसे सर्वज्ञ माना जाय श्रीर किसे न माना जाय ? आतरव उनमेंसे कोई सर्वज्ञ नहीं हैं। यदि वे सर्वज्ञ होते तो सभी वेदवत् श्रविरुद्धभाषी होते, इत्यादि।

शान्तरिवितने कुमारिल तथा क्रन्य सामट, यशट क्रावि मीमांसकोंकी दलीलोंका बड़ी स्वमतासे सविस्तर खएडन (तस्वसंक काक ३२६३ से) करते हुए कहा है कि—वेद स्वयं ही आन्त एवं हिसादि दोषयुक्त होनेसे धर्मविषायक हो नहीं सकता। फिर उसका आश्रय लेकर उपदेश देनेमें क्या विशेषता है है बुद्ध ने स्वयं ही स्वानुभवसे अनुकम्पाप्रेरित होकर अभ्युद्ध निःश्रेयस्वाषक धर्म बतलाया है। मूर्ल शर्द्ध आदि को उपदेश देकर तो उसने अपनी करुणा-हत्तिके द्वारा धार्मिकता ही प्रकट की है। वह मीमांसकों से पूछता है कि जिन्हें तुम आसण कहते हो उनकी आसण्याताका निश्चित प्रमाण क्या है है। अतीतकाल बड़ा लम्बा है, खियोंका मन भी चपल है, इस दशामें कीन कह सकता है कि आसण कहलानेवाली सन्तानके माता-पिता शुद्ध ही रहे हो और कभी किसी विजातीयताका मिश्रण हुआ न हो। शान्तरिवित्यं अन्य भी कह दिया के स्वन्ये आसण्य और अमण्य बुद्ध शासनके सिवाय अन्य किसी धर्ममें नहीं हैं (का ३४८६ १८२)। अन्तमें शान्तरिवितने पहिले सामान्यरूपसे सर्वेज्ञत्वका सम्भव सिद्ध किया है, फिर उसे महावीर, किपल आदिमें असम्भव सर्वेज्ञत्वका सम्भव सिद्ध किया है, फिर उसे महावीर, किपल आदिमें असम्भव

१. 'सर्वञ्चेषु च भूयःसु विरुद्धार्थोपदेशिषु । तुल्यहेतुषु सर्वेषु को नामै-कोऽवधार्यताम् ॥ सुगतो यदि सर्वज्ञः किपलां नेति का प्रमा । श्रथोभाविष सर्वज्ञी मतभेदः तथोः कथम् ॥'—तत्त्वसं• का• ३१४८–४६ ॥

२. 'करुगापरतन्त्रास्तु स्पष्टतस्त्वनिदर्शिनः । सर्वापनादनिःश्रङ्काश्चकुः सर्वत्र देशनाम् ॥ यथा यथा च मौख्यदिदोषदुष्टो भवेजनः । तथा तथैव नायानां दया तेष प्रवर्तते ॥'—तस्वरं । अ०१–२ ।

३. 'श्रतितश्च महान् कालो योषितां चातिचापलम् । तद्भवत्यपि निश्चेषु बाह्मणत्वं न शक्यते ॥ श्रतीन्द्रयपदार्यशे नहि कक्षित् समस्ति वः । तदन्वय-विशुद्धि च नित्यो वेदोपि नोक्तवान् ॥'—तत्त्वसं• का॰ ३५७६ ८० ।

४. 'ये च बाहितपापत्वाद् ब्राह्मणाः पारमार्थिकाः । स्रम्यस्तामलनैरात्य्यास्ते धनेरेव सावने ॥ इहैव अमणस्तेन चतुर्का परिक्रिस्पते । शून्याः परप्रवादा हि अमणेक्रीझणेस्तथा म?—सन्वर्वः का॰ ३५८-१-१

बतलाकर केवल बुद्धमें ही सिद्ध किया है। इस विचारसरणीमें शान्तरण्यतकी मुख्य युक्ति यह है कि चित्त स्वयं ही प्रमास्वर श्रतएव स्वभावसे प्रशाशील है। क्लेशावरण, श्रेयावरण श्रावि मल श्रावान्त्रक हैं। नैरात्म्यदर्शन को एक मान स्यशान है, उसके द्वारा श्रावरणोंका चय होकर भावनावलसे श्रन्तमें स्थायी सर्वज्ञताका लाभ होता है। ऐकान्तिक चिण्यकस्वज्ञान, नैरात्म्यदर्शन श्राविका श्रानेकान्तोपवेशा श्रूपभ, वर्द्धमानादिमें तथा श्रायमोपवेशक कपिलादिमें सम्भव नहीं श्रतएव उनमें श्रावरणचय द्वारा सर्वज्ञतका भी सम्भव नहीं। इस तरह समान्य सर्वज्ञतको सिद्धिके द्वारा श्रन्तमें श्रन्य तीर्थक्षरोंमें सर्वज्ञत्वका श्रसम्भव बतलाकर केवल सुगतमें ही उसका श्रस्तित्व सिद्ध किया है श्रीर उसांके शाक्षाको प्राथम वतलाया है।

शान्तरिक्तिकी तरह प्रत्येक सांख्य या जैन आचार्यका भी यही प्रयत रहा है कि सर्वज्ञत्वका सम्भव अवश्य है पर वे सभी अपने-अपने तीर्थक्करोंमें ही सर्वज्ञत्व स्थापित करते हुए अन्य तीर्थक्करोंमें उसका नितान्त असम्भव बत-लाते हैं।

जैन श्राचायोंकी भी यही दलील रही है कि श्रनेकान्त सिदान्त ही सस्य है। उसके यथावत् दर्शन श्रीर श्राचरणके द्वारा ही सर्वज्ञल लम्य है। श्रनेकान्तका सालात्कार व उपदेश पूर्णक्षि श्रृष्ठभ, वर्द्धमान श्रादिने ही किया अत्रव्य वे ही सर्वज्ञ श्रीर उनके उपदिष्ट शास्त्र ही निदांष व श्राह्म हैं। सिद्धसेन हों या समन्तमद्र, श्रकलङ्क हों या हमचन्द्र सभी जैनाचायोंने सर्वज्ञसिद्धिके प्रसङ्कमें वैसा ही युक्तिवाद श्रवलाश्वत किया है जैसा बोद्ध संस्थादि श्राचायों-

- १. 'प्रत्यचीकृतनैरात्ये न दोषो लभते स्थितिम् । तद्विरुद्धतया दीमे प्रदीपे तिमिरं यथा ॥'—तत्त्वसं० का० ३३३८ । 'एवं क्लेशावरणप्रहाणं प्रसाध्य श्रेयावरणप्रहाणं प्रतिपादयज्ञाह—साज्ञाकृतिविशेषादिति—साज्ञाकृतिविशेषाच दोषो नास्ति सवासनः । सर्वज्ञत्वमतः सिद्धं सर्वावरणमुक्तितः ॥'—तत्त्वसं० का० ३३३६ । 'प्रमास्वरमिदं चित्तं तत्त्वदर्शनसातम्मम् । प्रकृत्येव स्थितं यस्मात् मलास्वागन्तवो मताः ।'—तत्त्वसं० का० ३४३४ । प्रमाणवा० ३, २०८ ।
- २. 'इदं च वर्दमानादेनेंरात्म्यज्ञानमीदशम् । न समस्यात्मदृष्टी हि विनष्टाः सर्वतीर्थिकाः ॥ स्यादादाचिषकस्या(खा)दि प्रत्यचादिप्रवो(बा)चितम् । बह्रेवा-युक्तमुक्तं यैः स्युः सर्वज्ञाः कथं नु ते ॥'—तक्वयं• ३३२५-२६ ।

ने। श्रन्तर सिर्फ इतना ही है कि किसीने नैराल्यदर्शनको तो किसीने पुरुष-प्रकृति श्रादि तत्त्वोंके साचात्कारको, किसीने दृव्य-गुणादि छः पदार्थके तत्त्व- ज्ञानको तो किसीने केवल श्रात्मज्ञानको यथार्थ कहकर उसके द्वारा श्रपने-श्रपने मुख्य प्रवत्तंक तीर्थक्करमें ही सर्वज्ञत्व सिद्ध किया है, जब जैनाचायोंने श्रानेकान्त- वादकी यथार्थता दिखाकर इसके द्वारा भगवान् श्रप्यभ, वर्द्धमान श्रादिमें ही सर्वज्ञत्व स्थापित किया है। जो कुछ हो, इतना साम्प्रदायिक भेद रहनेपर भी सभी सर्वज्ञवादी दर्शनोंका, सम्यग्ज्ञानसे मिथ्याज्ञान श्रीर तज्जन्य क्लेशोंका नाश श्रीर तद्वारा ज्ञानावरणके सर्वथा नाशकी शक्यता श्रादि तात्त्विक विचारमें कोई मतमेद नहीं।

ई• १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

- १. 'श्रद्धितीयं शिवद्वारं कुदृष्टीनां भयंकरम् । विनेयेभ्यो हितायोक्तं नैरारूरं तेन त स्कटम् ॥'—तस्वयं• का• ३३२२ ।
- २. 'एवं तस्वास्थासान्नास्म न मे नाहमिस्यपरिशेषम् । श्रविपर्ययादिशुद्धं केवलमुख्यते ज्ञानम् ॥'—सांस्थका• ६४ ।
- ३. 'धर्मविशेषप्रस्तात् द्रव्यगुणुकर्मसान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साधर्यवैधर्मास्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम्'—वै॰ स्० १. १. ४।
- ४. 'श्रात्मनो वा अरे दर्शनेन अवर्णेन मत्या विश्वानेन इदं सर्वे विदितम्।' —इहदा॰ २. ४. ५ ।
- ५. 'त्वन्मतामृतवाह्मानां सर्वयैकान्तवादिनाम् । आसामिमानदग्धानां स्वेष्टं दृष्टेन वाध्यते ॥'—आसमी० का० ७ । अयोग० का० २८ ।

# इन्द्रिय विचार

इन्द्रियनिरूपण प्रसङ्घमं मुख्यतया नीचे लिखी बातोपर दर्शनशास्त्रोमं विचार पाया जाता है —

इन्द्रिय पदकी निक्ति, इन्द्रियोंका कारण, उनकी संख्या, उनके विषय, उनके स्राकार, उनका पारस्परिक भेदाभेद, उनके प्रकार तथा द्रव्य-गुणमाहित्य-विवेक इत्यादि ।

श्रमीतक को कुछ देखनेमें श्राया उससे ज्ञात होता है कि इन्द्रियवदकी निकक्ति को सबसे पुरानी लिपिबढ़ है वह पाणिनिके सूत्र में ही है। यद्यपि इस निकक्तिवाले पाणिनीय सूत्र के ऊपर कोई भाष्यांश पतञ्जलिके उपलब्ध महाभाष्यमें हिष्टिगोचर नहीं होता तथापि सम्भव है पाणिनीय सूत्रोंकी श्रन्य कोई प्राचीन व्याख्या या व्याख्याश्रोंमें उस स्त्रपर कुछ व्याख्या लिखी गई हो। जो कुछ हो पर यह स्पष्ट जान पड़ता है कि प्राचीन बौद्ध श्रीर जैन दार्शनिक प्रन्थोंमें पाई जानेवाली पाणिनीय सूत्रोंक इन्द्रियपदकी निकक्ति किसी न किसी प्रकारसे पाणिनीय व्याकरण्की परम्पराके श्रभ्यासमेंसे ही उक्त बौद्ध-जैन ग्रन्थोंमें दाखिल हुई है। विशुद्धिमाग असे प्रतिष्ठित बौद्ध श्रीर तत्वार्थ-

१. 'इन्द्रियमिन्द्रलिंगमिन्द्रदृष्टमिन्द्रमुष्टमिन्द्रजुष्टमिन्द्रवत्तमितिवा। '-५.२.६३।

२. 'को पन नेसं इन्द्रियहो नामाति ? इन्द्र्लिगहो इन्द्रियहो; इन्द्रदेसितहो इन्द्रियहो; इन्द्रदेसितहो इन्द्रियहो; इन्द्र्यहो इन्द्रियहो; इन्द्र्यहो इन्द्रियहो; इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; स्वाधित्र इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; स्वाधित्र इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; स्वाधित्र इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो; स्वाधित्र इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो वाहि इन्द्र्यहो हि इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो हि इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्द्र्यहो इन्द्र्र इन्द्र्र इन्द्र्यहो इन्

भाष्य<sup>8</sup> जैसे प्रतिष्ठित जैन दार्शनिक ग्रन्थमें एक बार स्थान श्रांत कर होनेपर तो फिर वह निरुक्ति उत्तरवर्ती सभी बौद-जैन महस्वपूर्ण दर्शन ग्रन्थोंका विषय बन गई है।

इस इन्द्रिय पदकी निक्षिक इतिहासमें मुख्यतया दो बार्ते खास ध्यान देने योग्य हैं। एक तो यह कि बौद्ध वैयाकरण जो स्वतन्त्र हैं क्षोर जो पाणिनीय के व्याख्याकार हैं उन्होंने उस निक्षिको अपने-अपने मन्योमें कुछ विस्तारसे स्थान दिया है और आ॰ हेमचन्द्र जैसे स्वतन्त्र जैन वैयाकरणाने भी अपने व्याकरणासूत्र तथा वृत्तिमें पूरे विस्तारसे उसे स्थान दिया है। दूसरी बात यह कि पाणिनीय सूत्रोंके बहुत ही अर्वाचीन व्याख्या-मन्योंके खलावा और किसी वैदिक दर्शनके मन्यमें वह इन्द्रियपदकी निक्कि पाई नहीं जाती जैसी कि बौद्ध-जैन दर्शन प्रन्थोंमें पाई जाती है। जान पड़ता है, जैसा अनेक स्थलोंमें हुआ है वैसे ही, इस संबन्धमें असलमें शाब्दिकोंकी शाब्दनिक्कि बौद्ध-जैन दर्शन

माठरवृत्ति वेसे प्राचीन वेदिक दर्शनप्रन्थमं इन्द्रिय पदकी निरुक्ति है पर वह पाणिनीय सूत्र श्रीर बौद्ध-जैन दर्शनप्रन्थोमं लभ्य निरुक्तिसे बिलकुल भिन्न श्रीर विलक्ष्य है।

जान पड़ता है पुराने समयमें शब्दोंकी ब्युत्पत्ति या निहक्ति बतलाना यह एक ऐसा आवश्यक कर्तव्य समभा जाता या कि जिसकी उपेचा कोई लुद्धिमान् लेखक नहीं करता या। ब्युत्पत्ति और निहक्ति बतलानेमें अन्यकार अपनी स्वतन्त्र कल्पनाका भी पूरा उपयोग करते ये। यह वस्तुत्थिति केवल प्राकृत-पालि शब्दोतक ही परिमित न थी वह संस्कृत शब्दोंमें भी थी। इन्द्रियपद्की निहक्ति इसीका एक उदाहरण है।

मनोरञ्जक बात तो यह है कि शाब्दिक चेत्रसे चलकर हिन्द्रयपदकी निकक्ति ने दार्शनिक चेत्रमें जब प्रवेश किया तभी उसपर दार्शनिक सम्प्रदायकी छूाप लग गई। बुद्धघोष<sup>8</sup> हिन्द्रयपदकी निकक्तिमें छीर सब अर्थ पाणिनिकथित बत-

- १. 'तत्त्वार्थमा॰ २. १५। सर्वार्थ १. १४।
- २. 'इन्द्रियम् ।'-ईनश• ७. १. १७४ ।
- ३. 'इन् इति विषयाणां नाम, तानिनः विषयान् प्रति द्रवन्तीति इन्द्रि-याणा ।'-माठर० का० २६।
  - ४. देखो पृ॰ १३४. डिप्पगो २.।

साते हैं पर इन्द्रका अर्थ सुगत बतलाकर भी उस निक्किको सम्मत करनेका अपल करते हैं। जैन आवार्योंने इन्द्रपदका अर्थ मात्र जीव या आत्मा ही सामान्य रूपसे बतलाया है। उन्होंने बुद्धघोषकी तरह उस पदका स्वाभिप्रेत तीर्यक्कर अर्थ नहीं किया है। न्याय-वैशेषिक जैसे ईश्वरकर्तृत्ववादी किसी वैदिक वर्शनके विद्वान्ने अपने ग्रन्थमें इस निक्किको स्थान दिया होता तो शायद वह इन्द्रपदका ईश्वर अर्थ करके भी निक्कि सक्कत करता।

सांस्थमतके श्रनुसार इन्द्रियोंका उपादानकारण श्रिममान है जो प्रकृतिजन्य एक प्रकारका सूच्म द्रव्य ही है—सांस्थका • २५ । यही मत वेदान्तको मान्य है । न्याय वैशेषिक मतके श्रनुसार (न्यायस् • १. १. १२ ) इन्द्रियोंका कारण पृथ्वी श्रादि भूतपञ्चक है जो जड़ द्रव्य ही है । यह मत पूर्वमीमांसकको भी अभीष्ट है । बौद्धमतके श्रनुसार प्रसिद्ध पाँच इन्द्रियाँ रूपजन्य होनेसे रूप ही हैं जो जड़ द्रव्यविशेष है । जैन दर्शन मी द्रव्य—स्थूल इन्द्रियोंक कारणरूपसे पुद्गलविशेषका ही निर्वश करता है जो जड़ द्रव्यविशेष ही है ।

कर्णशाष्ट्रली, श्रिविगोलककृष्णसार, त्रिपुटिका, जिह्ना श्रीर वर्मरूप जिन बाह्य श्राकारों को साधारण लोग श्रनुक्रमसे कण, नेत्र, प्राण, रसन श्रीर स्वक् इन्द्रिय कहते हैं वे बाह्यकार सर्व दर्शनों इन्द्रियाण्डिन है माने गए हैं—इिंद्रियाँ नहीं । इंद्रियाँ तो उन श्राकारों स्थित श्रातींद्रिय वस्तुरूपसे मानी गई हैं, चाहे वे भौतिक हो या श्राहक्कारिक । जैन दर्शन उन पौद्गलिक श्रिष-ष्ट्रानों को द्रव्येन्द्रिय कहकर भी वही भाव सूचित करता है कि—श्रिष्ट्रान वस्तुतः इंद्रियाँ नहीं हैं । जैन दर्शनके श्रामुख्य भी इंद्रियाँ स्रतींद्रिय हैं पर वे भौतिक या श्रामिमानिक जह द्रव्य न होकर चेतनशक्तिवशेषरूप हैं जिन्हें जैन दर्शन भावेद्रिय—मुख्य इंद्रिय—कहता है । मन नामक षष्ट इन्द्रिय सब दर्शनों में श्रंतरिन्द्रिय या श्रंतःकरण रूपसे मानी गई है । इस तरह छः बुद्धि इन्द्रियाँ तो सर्व-दर्शन साधारण हैं पर सिर्फ सांस्यदर्शन ऐसा है जो बाक्, पाणि, पादाबि पाँच कमन्द्रियोंको भी इन्द्रियरूपसे गिनकर उनकी ग्यारह संस्या (सास्प्रका० १४) बतलाता है । जैसे वाचस्पति मिश्र श्रीर जयन्तने सांस्यपरितियात कर्मेन्द्रियोंको इन्द्रिय माननेके विषद्ध कहा है से ही श्रा० है सच्द्रने परित्रियात कर्मेन्द्रयोंको इन्द्रिय माननेके विषद्ध कहा है से ही श्रा० है सच्द्रने

१. न्यायम० पृ० ४७७ ।

२. तात्पर्य० पू० ५३१ । न्यायम० पू० ४८३ ।

भी कर्मेंद्रियोंके इन्द्रियत्वका निरास करके अपने पूर्ववर्ती पूर्वयपावादि जैना-चार्योका ही अनुसरण किया है।

यहाँ एक प्रश्न होता है कि पूच्यपादादि प्राचीन जैनाचार्य तथा वाचस्यति, जयन्त श्रादि श्रन्य विद्वानोंने जब इन्द्रियोंकी सांख्यसम्मत ग्यारह संख्याका बलपूर्वक खरहन किया है तब उन्होंने या श्रीर किसीने बौद्ध श्रभिधर्ममें प्रसिद्ध
इन्द्रियोंकी बाईस संख्याका प्रतिषय या उल्लेख तक क्यों नहीं किया !। यह
माननेका कोई कारण नहीं है कि उन्होंने किसी संस्कृत श्रभिधर्म प्रन्थको भी न
देखा हो। जान पहता है बौद्ध श्रभिधर्मपराग्म प्रत्येक मानसशक्तिका इन्द्रियपदसे निर्देश करनेकी साधारण प्रथा है ऐसा विचार करके ही उन्होंने उस
परमराका उल्लेख या खरहन नहीं किया है।

छ: इन्द्रियोंके शब्द, रूप, गन्ध, रस, स्पर्श आदि प्रतिनियत विषय प्राक्ष हैं। इसमें तो सभी दर्शन एकमत हैं पर न्याय-वैशेषिकका इन्द्रियोंके द्रव्यप्राह-कल्वके संवन्धमें अन्य सबके साथ मतभेद हैं। इतर सभी दर्शन इन्द्रियोंको ग्रुण्याहक मानते हुए भी ग्रुण्-द्रव्यका अभेद होनेके कारण छहां इन्द्रियोंको द्रव्यप्राहक भी मानते हैं जब कि न्याय-वैशेषिक और पूर्वमीमांसक वैसा नहीं मानते। वे सिर्फ नेत्र, स्पर्शन और मनको द्रव्यप्राहक कहते हैं अन्यको नहीं (मुक्ता० का॰ १३-१९)। इसी मतभेदको आ़ हे स्मचन्द्रने स्पर्श आदि शब्दोंकी कर्म-भावप्रधान व्युत्पत्ति बतलाकर व्यक्त किया है और साथ ही अपने पूर्वगामी जैनाचार्यों का पदानुगमन भी।

इन्द्रिय-एकस्व श्रीर नानात्ववादकी चर्चा दर्शनपरम्पराश्रोमें बहुत पुरानी है—न्यायस् । ३. १. ४२ । कोई इन्द्रियको एक ही मानकर नाना स्थानोंके द्वारा उसके नाना कार्यों का समर्थन करता है, जब कि सभी इन्द्रियनानास्ववादी उस मतका खराडन करके सिर्फ नानास्ववादका ही समर्थन करते हैं। श्रा॰ हैमचन्द्रने इस संबन्धमें जैन प्रक्रिया-सत्तम श्रानेकान्त दृष्टिका श्राभय लेकर

#### १. तत्त्वार्थभाः २. १५ । सर्वार्थः २. १५ ।

२. 'कतमानि द्वाविश्वतिः । चत्तुरिन्द्रियं श्रोत्रेन्द्रियं घाणेन्द्रियं जिह्ने निद्रयं कायेन्द्रियं मनहन्द्रियं क्वान्द्रियं पुरुषेन्द्रियं जीवितेन्द्रियं सुखेन्द्रियं दुःखेन्द्रियं श्रीमनस्येन्द्रयं उपेचेन्द्रियं श्रद्धेन्द्रयं वीयोन्द्रयं समाधीन्द्रयं अत्रेन्द्रयं श्राह्मात्रावीन्द्रयं समाधीन्द्रयं श्राह्मेन्द्रयं श्राह्मात्रावीन्द्रयम् ।'—स्पुटा॰ पु॰ ६१ । विस्रद्धिः पु॰ ४६१ ।

इन्द्रियोमें पारस्परिक एकत्व नानात्व उभयवादकां समन्यय करके प्राचीन जैना-चार्योका ही त्रनुसरण किया है और प्रत्येक एकान्तवादमें परस्पर दिये गए व्यक्षोका परिहार भी किया है।

इन्त्रियोके स्वामित्वकी चिन्ता मी दर्शनोंका एक खाछ विषय है। पर इस संबन्धमें जितनी अधिक और विस्तृत चर्चा जैनदर्शनोंमें पाई जाती है वैसी अन्य दर्शनोंमें कहीं दिश्योचर नहीं होती। वह वौद्ध दर्शनमें है पर जैनदर्शनके मुकाबिलेमें अल्प्रमात्रा है। स्वामित्वकी इस चर्चाको आल् हेमचन्द्रने एकादश- अञ्चावकम्बी तस्वार्थस्त्र और माध्यमेंसे अच्दरशः क्षेकर इस संबन्धमें सारा जैनमन्त्रव्य प्रदर्शित किया है।

[ अईअ१ •}

्रियागु मीमांग

### मनोविचारणा

मनके स्वरूप, कारण, कार्य, धर्म श्रीर स्थान श्रादि श्रनेक विषयों में दार्शनिकोंका नानाविध मतमेद है जो संचेपमें इस प्रकार है। वैशेषिक (वै॰ ए॰ ७. १. २३), नैयायिक (न्यायस्॰ ३. २. ६१) श्रीर तदनुगामी पूर्वमीमांसक (प्रकरण्य॰ ए॰ १५१) मनको परमाणुरूप श्रतएव नित्य—कारण्यिहित मानते हैं। सांस्य-योग श्रीर तदनुगामी वेदान्त उसे परमाणुरूप नहीं फिर भी श्रणुरूप श्रीर जन्य मानकर उसकी उत्पत्ति प्राकृतिक श्रहश्चार तस्वसे या श्रविद्यासे मानते हैं। बौद्ध श्रीर जैन परमराण्ये श्रनुसार मन न तो व्यापक है श्रीर न परमाणुरूप। वे दोनों परम्पराप्र मनको मध्यम परिणामवाला श्रीर जन्य मानती हैं। बौद्ध परम्पराके श्रनुसार मन विश्वानात्मक है श्रीर वह उत्तर-वर्ती विश्वानोंका समनन्तरकारण्य पूर्ववर्ती विश्वानात्म है। जैन परम्पराके श्रनुसार पीद्गलिक मन तो एक खास प्रकारके सूस्तम मनोवर्गणा नामक जब हव्योंसे उत्त्यक होता है श्रीर वह प्रतिच्यण श्ररीरकी तरह परिवर्तन भी प्राप्त करता रहता है जब कि भावमन शानशक्ति श्रीर शानरूप होनेसे चेतन हव्यजन्य है।

सभी दर्शनोंके मतानुसार मनका कार्य इच्छा, होष, सुख, दुःख आदि गुर्खोकी तथा उन गुर्खोके अनुभवकी उत्पत्ति कराना है, चाहे वे गुर्थ किसीके मतसे आरमगन हों जैसे न्याय, वैशेषिक, मीमांसक, जैन आदिके मतसे; या

- १. 'यस्मात् कर्मेन्द्रियाणि बुद्धिन्द्रियाणि च साविकादश्कारादुत्पद्यन्ते मनोऽपि तस्मादेव उत्पद्यते ।'—माठर का• २७।
- २. 'विज्ञानं प्रतिविज्ञतिः मन स्रायतनं च तत्। षरगामनन्तराऽतीतं विज्ञानं यद्धि तन्मनः ॥'-- स्रभिधर्मः १. १६, १७ । तत्त्वसं का ६३१ ।
- ३. 'यत् यत्समनन्तरिनिद्धं विज्ञानं तत्तममनोषात्तरिति । तद्यथा स एव पुत्रोऽन्यस्य पित्राख्यां लमते तदेव फलमन्यस्य बीजाख्याम् । तयेद्दापि स एव चत्तुरादिविज्ञानधातुरन्यस्याभय इति मनोषात्वाख्यां लमते । य एव षड् विज्ञानधातव स एव मनोषातुः । य एव च मनोषातुस्त एव च षड् विज्ञानधातव इतीतरेतरान्तर्मावः.....योगाचारवर्दानेन द्व षड्विज्ञानक्वतिरिक्तोऽज्यस्ति मनोषाद्वः।'—स्पुटा० पृ० ४०, ४१ ।

श्रन्तःकरण्—बुद्धिः के हों जैसे सांख्य-योग-वेदान्तादिके मतसे; या स्वगत ही हों जैसे बौद्धमतसे । बिहिरिन्द्रियजन्य शानकी उत्पत्तिमें भी मन निमित्त बनता है श्रौर बिहिरिन्द्रियनिरपेत्त शानादि गुणोंकी उत्पत्तिमें भी वह निमित्त बनता है । वौद्धमतके सिवाय किसीके भी मतसे ह्व्छा, हेष, शान, सुख, दुःख संस्कार श्रादि धर्म मनके नहीं हैं । वैशेषिक, नैयायिक, मीमांसक श्रौर जैनके श्रनुसार वे गुण श्रात्माके हैं पर सांख्य-योग-वेदान्तमतके श्रनुसार वे गुण बुद्धि —श्रन्तःकरण्—के ही हैं । बौद्ध दर्शन श्रात्मतत्त्व श्रनुसार हव्छा, हेष, शान, संस्कार श्रादि धर्म को मामता है श्रत्यव उसके श्रनुसार ह्व्छा, हेष, शान, संस्कार श्रादि धर्म को दर्शनभेदसे श्रास्मधर्म या श्रन्तःकरण्यमं कहे गए हैं वे सभी मनके ही धर्म हैं ।

न्याय-वैशेषिक-बीद शादि कुछ दर्शनोंकी परम्परा मनको हृदयपदेशवर्ती मानती है। सांख्य श्रादि दर्शनोंकी परम्पराके श्रनुसार मनका स्थान केवल हृदय कहा नहीं जा सकता क्योंकि उस परम्पराके श्रनुसार मन एक्म---लिङ्ग-रारोरमें, जो श्रष्टादश क्योंका विशिष्ट निकायरूप है, प्रविष्ट है। श्रीर सूक्म- रारोरका स्थान समग्र स्थूल शरीर ही मानना उचित जान पहता है श्रतप्व उस परम्पराके श्रनुसार मनका स्थान समग्र स्थूल शरीर सिद्ध होता है। जैन परम्पराके श्रनुसार मावमनका स्थान श्रारमा ही है। पर द्रव्यमनके बारेमें पद्य-मेद देखे जाते हैं। दिगम्बर पद्य द्रव्यमनको हृदयप्रदेशवर्ती मानता है जब कि श्वेताम्बर पद्यकी ऐसी मान्यताका कोई उक्लेख नहीं दिखता। जान पहता है श्वेताम्वर परम्पराको समग्र स्थूल शरीर ही द्रव्यमनका स्थान इष्ट है।

\$ 3 € 3 € ]

प्रमाण मीमांसा

१. 'तस्माचित्तस्य घर्मा वृत्तयो नात्मनः' ।—सर्वद् पात । पृ० ३५२।

२. 'ताभ्रपर्यांग अपि इदयवस्तु मनोविज्ञानपातोराभ्रयं कल्पयन्ति ।'— स्फटा० प्र० ४१।

### प्रमाणका विषय

विश्वके स्वरूप विषयक चिन्तनका मूल ऋग्वेदसे भी प्राचीन है । इस चिन्तनके फलरूप विविध दर्शन कमशः विकसित और स्थापित हुए जो संचेपमें पाँच प्रकारमें समा जाते हैं — केवल नित्यवाद, केवल ब्रानित्यवाद, परिणामा निर्यवाद, नित्यानित्य उमयवाद और नित्यानित्यात्मकवाद । केवल ब्राह्मवादी वेदान्ती केवल नित्यवादी हैं स्योंकि उनके मतसे ब्रानित्यत्म आमानित कागत्को परिणामी नित्य माननेके कारण परिणामी नित्यवादी हैं । सांस्यवोगादि चेतनिमन जगत्को परिणामी नित्य माननेके कारण परिणामी नित्यवादी हैं । त्याय-वैशेषिक ब्रादि कुछ पदार्थोंको मात्र नित्य और कुछको मात्र ब्रानित्यात्मक कारण नित्यानित्य उभयवादी हैं । जैमदर्शन सभी पदार्थोंको नित्या-नित्यात्मक माननेके कारण नित्यानित्यात्मकवादी है । नित्यानित्यत्व विषयक दार्शिकोंके उक्त सिद्धांत श्रुति और आगमकालीन उनके अपने-अपने ग्रंथमें स्पष्टरूपसे वर्णित पाए जाते हैं और थोडा-बहुत विरोधी गंतव्योका प्रतिवाद भी उनमें देखा जाता है—स्त्रकृ० १.१.१५-१६। इस तरह तर्कपुगके पहिले भी विश्वके स्वरूपके संबंधमें नाना दर्शन और उनमें पारस्परिक पद्य-प्रतिवाद भाव स्थापित हो गया था ।

तर्कयुग श्रायात् करीव दो हजार वर्षके दर्शनसाहित्यमें उसी पारस्परिक् पद्मप्रतिपद्म भावके श्राधारपर वे दर्शन श्रपने-श्रपने मंतव्यका समर्थन श्रीर पद्मप्रतिपद्म भावके श्राधारपर वे दर्शन श्रपने-श्रपने मंतव्यका समर्थन श्रीर विरोधी मंतव्योका खरडन विशेष-विशेष युक्ति-तर्कके द्वारा करते हुए देखे जाते हैं। इसी तर्कयुद्धके फलस्वरूप तर्कप्रधान दर्शनग्रंथोंमें यह निरूपण सब दार्श-निकोंके वास्ते श्रावश्यक हो गया कि प्रमाणनिरूपणके बाद प्रमाणके विषयका स्वरूप श्रपनी श्रपनी दृष्टिसे बतलाना, श्रपने मंतव्यकी कोई कसीटी रखना श्रीर उस कसीटीको श्रपने ही पद्धमें लागू करके श्रपने पद्धकी यथार्थता सावित करना एवं विरोधी पद्धोमें उस कसीटीका श्रमाव दिखाकर उनका श्रवास्त-

... आउर गरना श्रा० हेमचंद्रने इसी तर्कयुगकी शैलीका श्रनुसरण करके प्रस्तुत चार सूत्रोंमें

१. 'एकं सिद्वेपा बहुधा वदन्ति ।' — ऋग॰ श्रष्ट॰ २. श्र॰ ३ व॰ २३. म॰ ४६ । नासदीयस्क ऋग्॰ १०.१२६ । हिरवयगर्मस्क ऋग॰ १०.१२१ ।

[१.१.३०-६] प्रमाणके विषयरूपसे समस्त विश्वका जैनदर्शनसम्मत सिद्धांत. उसकी कसीटी श्रीर उस कसीटीका अपने ही पक्षमें सम्भव यह सब बतलाया है। वस्तका स्वरूप द्रव्य-पर्यायात्मकस्व. निस्मानित्यस्व या सदसदात्मकस्वादिरूप जो आगमों-में विशेष यक्ति. हेत या कसीटीके सिवाय वर्षित पाया जाता है ( भग । श० १. उ॰ ३: श॰ ६. उ॰ ३३ ) उसीको म्रा॰ हेमचंद्रने बतलाया है, पर तर्क श्रीर हेतपूर्वक । तर्कयुगर्मे वस्तरवरूपकी निश्चायक जो विविध कसौटियाँ मानी जाती थीं जैसे कि न्यायसम्मत-सत्ताशोगरूप सरव, सांख्यसम्मत प्रमाण्विष-यत्बरूप सत्त्व तथा बौद्धसम्मत-श्चर्यक्रियाकारित्वरूप सत्त्व इत्यादि-उनमेंसे श्रन्तिम अर्थात अर्थिकियाकारित्वको ही आ। हेमचंद्र कसौटी रूपसे स्वीकार करते हैं जो सम्भवतः पहिले पहल बौद्ध तार्किकोंके द्वारा ( प्रमाणवा॰ ३. ३ ) ही उद्भावित हुई जान पड़ती है। जिस अर्थिकयाकारित्वकी कसौटीको लागू करके बौद्ध तार्किकोंने वस्तमात्रमें स्वाभिमत चाणिकस्व सिद्ध किया है श्रीर जिस कसौटीके द्वारा ही उन्होंने केवल नित्यवाद ( तत्त्वसं० का० ३६४ से ) श्रीर जैन सम्मत नित्यानित्यात्मक वादादिका (तत्त्वसं• का• १७३८ से) विकट तर्क जालसे खरडन किया है, आ० हमचंद्रने उसी कसौटीको अपने पक्कमें लागू करके जैन सम्मत नित्यानित्यात्मकत्व श्रर्थात् द्रव्यपर्यायात्मकत्ववाद-का समुक्तिक समर्थन किया है और वेदांत आदिके केवल नित्यवाद तथा बौद्धोंके केवल अनिस्यस्ववादका उसी कसौटीके द्वारा प्रवल खगडन भी किया है।

ई० १६३६ ]

प्रमाण मीमांसा

### द्रव्य-गुर्ग -पर्याय

प्राकृत-पालि दन्व-दन्व शन्द श्रीर संस्कृत द्रव्य शन्द बहुत प्राचीन है। लोकव्यवहारमें तथा कान्य, व्याकरण, मासुर्वेद, दर्शन मादि नाना शास्त्रोमें किन-भिन्न श्रथों में उसका प्रयोग भी बहत प्राचीन एवं रूढ जान पहता है। जमके प्रयोग-प्रचारकी ध्यापकताको देखकर पाणिनिने ग्रपनी श्रष्टाध्यायीमें उसे स्थान देकर दो प्रकारसे उसकी व्ययक्ति बतलाई है जिसका अनुकरण पिछले मभी वैयाकरणोंने किया है। तकित प्रकरणमें द्रव्य शब्दके साधक खास जो दो सत्र ( प. ३. १०४: ४. ३ १६१ ) बनाये गए हैं उनके अलावा द्रव्य शब्द सिद्धिका एक तीसरा भी प्रकार कृत् प्रकरणमें है। तद्धितके अनुसार पहली ब्युरात्ति यह है कि द्र कृत्त या काछ+य=विकार या अवयव अर्थात वृत्त या काष्ठका विकार तथा ग्रवयव द्रव्य । दूसरी व्युत्पत्ति यों है-द्र=काष्ठ + य = तल्य श्रर्थात जैसे सीधी धौर साफ सुथरी लकड़ी बनानेपर इष्ट श्राकार धारण कर सकती है वैसे ही जो राजपुत्र आदि शिखा दिये जानेपर राज योग्य गुण धारण करनेका पात्र है वह भावी गुणोंकी योग्यताके कारण द्रव्य कहलाता है। इसी प्रकार अनेक उपकारोंकी योग्यता रखनेके कारण धन भी द्रव्य कहा जाता है। कदन्त प्रकरण के अनुसार गति-प्राप्ति अर्थवाले दु घात से कर्मार्थक य प्रत्यय आपने पर भी बच्य शब्द निष्पन्न होता है जिसका द्वार्थ होता है प्राप्तियोग्य अर्थात जिसे अनेक अवस्थाएँ प्राप्त होती है । वहाँ व्याकरणके नियमानुसार उक्त तीन प्रकारकी न्युत्पश्चिमें लोक-शास्त्र प्रसिद्ध द्ववय शब्दके सभी स्वयोंका किसी न किसी प्रकारसे समावेश हो ही जाता है।

यद्यपि जैन साहिस्पमें भी क्रीय-करीब उन्हीं सभी ऋषों में प्रयुक्त द्रव्य शब्द देखा जाता है तथापि द्रव्य शब्दकी जैन प्रयोग परिपाटी ऋनेक झंझोंमें अन्य सब शास्त्रोंसे भिस्न भी है। नाम, स्थापना, द्रव्य, भाव ऋादि निच्चेप (तस्त्रार्थं १.५) प्रसङ्कमें; द्रव्य, चेत्र, काल, भाव ऋादि प्रसङ्कमें (भग श श २. उ०१); द्रव्यार्थिक पर्यापार्थिक क्ष्म नयके प्रसङ्कमें (तस्त्रार्थभा ० १. ६१); द्रव्याचार्य (पञ्चाशक ६), भावाचार्य श्रादि प्रसङ्कमें; द्रव्यकमं, भावकमें ऋादि प्रसङ्कमें प्रयुक्त होनेवाला द्रव्य शब्द जैन परिभाषाके ऋनुसार ख़ास-ख़ास ऋषंका बोधक है जो अर्थ तदित प्रकरस्साधित भव्य-योग ऋषंवासे द्रव्य

शब्दके बहुत नजदीक हैं ऋथीत् वे सभी ऋथे भन्य ऋथेके भिन्न-भिन्न रूपान्तर हैं। विश्वके मौलिक पदार्थों के ऋथेमें भी द्रव्य शब्द जैन दर्शनमें पाया जाता है जैसे जीव, पुद्गल ऋादि छ: द्रव्य ।

न्याय वैशेषिक स्त्रादि दर्शनों में ( वै० स.० १. १. १५ ) द्रव्य शहद गुण-कर्माधार श्रथमें प्रसिद्ध है जैसे प्रथ्वी जल श्रादि नव द्रव्य । इसी श्रथंको लेकर भी उत्तराध्ययन (२८.६) जैसे प्राचीन श्रागममें द्वव्य शब्द जैन दर्शन सम्मत छः द्रव्योमें लाग किया गया देखा जाता है। महाभाष्यकार पतञ्जलिने ( पात • महा • प • ५ = ) श्रनेक भिन्न-भिन्न स्थलों में द्रव्य शब्दके श्रर्थकी चर्चा की है। उन्होंने एक जगह कहा है कि घड़ेको तोड़कर कुएडी श्रीर कुएडीको तोडकर घडा बनाया जाता है एवं कटक कंडल श्रादि भिन्न-भिन्न श्रलङ्कार एक दसरैको तोइकर एक दसरेके बदलेमें बनाये जाते हैं फिर भी उन सब भिन्न भिन्न कालीन भिन्न-भिन्न श्राकृतियोंमें जो मिट्टी या सुवर्ण नामक तत्त्व कायम रहता है वही अनेक भिन्न-भिन्न आकारोंमें स्थिर रहनेवाला सच्च द्रव्य कह-लांता है। द्रव्य शब्दकी यह व्याख्या योगसूत्रके व्यासभाष्यमें (३.१३) भी ज्योंकी त्यों है और मीमांसक कमारिलने भी वहीं ( श्लोकवा वन क श्लो ) २१-२२ ) व्याख्या ली है । पतझलिने दसरी जगह ( पात॰ महा॰ ४, १, ३: ५ १. ११६ ) गुणसमुदाय या गुण सन्द्रावको द्रव्य कहा है । यह व्याख्या बौद्ध प्रक्रियामें विशेष सङ्गत है। जुदै-जुदै गुणांके प्रादुर्भाव होते रहनेपर भी श्चर्यात जैन परिभाषाके श्रनुसार पर्यायोंके नवनवोत्पाद होते रहनेपर भी जिसके मौलिकावका नाश नहीं होता वह द्रव्य ऐसी भी संचित्र व्याख्या पत्रज्ञालिके महाभाष्य ( ५. १. ११६ ) में है । महाभाष्यप्रसिद्ध ह्यौर बादके व्यासभाष्य. इलोकवार्तिक स्त्राहिमें समर्थित द्रव्य शब्दकी उक्त सभी व्याख्याएँ जैन परमरामें उमास्वातिके सूत्र श्रीर भाष्यमें ( ४. २६, ३०, ३७ ) सबसे पहिले संग्रहीत देखी जात. हैं। जिनभद्र बमाश्रमणने तो (विशेषा गा २८ , श्रपने भाष्यमें इयाने समयतक प्रचलित सभी व्याख्याओंका संग्रह करके द्वय शब्दका निर्धचन बतलाया है।

श्रवतक्क्षके (लघी॰ २. १) ही शन्दोंमें विषयका स्वरूप बतलाते हुए श्रा॰ हमर्चन्द्र ने द्रव्यका प्रयोग करके उसका श्रागमप्रसिद्ध श्रीर व्याकरण तथा दर्शनान्तरसम्मत श्रुवभाव (शाश्वत, स्थिर) श्र्यं ही बतलाया है। ऐसा श्रय बतलाते समय उसकी जो व्युत्पत्ति दिलाई है वह कृत् प्रकरणानुसारी श्रयात् दुधातु + य प्रस्यय जनित है प्र॰ सी॰ पृ० २४।

प्रमाणविषयके स्वरूपकथनमें द्रव्यके साथ पर्यायशब्दका भी प्रयोग है।

संस्कृत, प्राकृत , पालि जैसी शास्त्रीय भाषास्त्रोंमें वह शब्द बहुत पुराना स्रोर प्रसिद्ध है पर जैन दर्शनमें उसका जो परिभाषिक स्त्रय है वह स्त्रयं स्नन्य दर्शनों में नहीं देखा जाता । उत्पादिवनाशशाली या स्त्राविभाव तिरोभाववाले जो धर्म जो विशेष या जो स्त्रयस्थाएँ द्रव्यगत होती हैं वे ही पर्याय या परिणामके नाम से जैन दर्शनमें प्रसिद्ध हैं जिनके वास्ते न्याय-वैशेषिक स्त्रादि दर्शनोंमें गुषा शब्द प्रयुक्त होता है। गुषा, क्रिया स्त्रादि सभी द्रव्यगत धर्मों स्त्र स्त्रयमें साक है। पर गुषा तथा पर्याय शब्दके बारेमें जैन दर्शनका इतिहास खास शास्त्य है।

भगवती स्नादि प्राचीनतर त्रागमोंमै गुःग श्रीर पर्याय दोनों शब्द देखे जाते हैं । उत्तराध्ययन ( २८. १३ ) में उनका ऋर्थमेद स्पष्ट है । कन्दकन्द. उमास्वित (तत्त्वार्थ० ५.३७) श्रीर पुज्यपादने भी उसी श्रर्थका कथन एवं ममर्थन किया है। विज्ञानन्दने भी श्रपने तर्कवादसे उसी भेदका समर्थन किया है पर विद्यानन्दके पूर्ववर्ती श्रकलङ्कने गुरा श्रीर पूर्यायके श्रधींका भेदाभेद बतलाया है जिसका अनुकरण अमृतचन्द्रने भी किया है और वैसा ही भेटाभेट समर्थन तत्वार्थभाष्यकी टीकामें सिद्धसेनने भी किया है। इस बारेमें सिद्धसेन दिवाकरका एक नया प्रस्थान जैन तत्त्वज्ञानमें शुरू होता है जिसमें गुखा ख्रीर पर्याय दोनी शब्दोंको केवल एकार्यक ही स्यापित किया है श्रीर कहा है कि वे दोनों शब्द पर्याय मात्र हैं। दिवाकरकी श्रामेंद समर्थक युक्ति यह है कि आगमीमें गुरापदका यदि पर्याय पदसे भिन्न अर्थ अभिप्रेत होता तो जैसे भगवानने द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक दो प्रकारसे देशना की है वैसे वे तीसरी गुणार्थिक देशना भी करते । जान पड़ता है इसी युक्तिका श्रासर हरिभद्र पर पड़ा जिससे उसने भी श्राभेदवाद ही मान्य रक्तवा । यद्यपि देवसरिने गुण और पर्याय दोनोंके अर्थमेंद बतलानेकी चेष्टा की (प्रमाणन॰ थ. ७. ८) है फिर भी जान पडता है उनके दिल पर भी अमेदका ही प्रभाव है। आ हमचन्द्रने तो विषयल तथा सूत्रमें गुरापदको स्थान ही नहीं दिया श्रीर न गुरा-पर्याय शब्दोंके अर्थीवषयक भेदाभेदकी चर्चा ही की। इससे आा हमचन्द्रका इस बारेमें मन्तव्य स्पष्ट हो जाता है कि वे भी अभेदके ही समर्थक हैं। उपाध्याय यहाविजयजीने भी इसी अभेद पत्नको स्थापित किया है। इस विस्तृत इतिहाससे इतना कहा जा सकता है कि स्नागम जैसे प्राचीन युगमें गुण-पर्याय दोनों शब्द प्रयुक्त होते रहे होंगे। तर्कस्म के आरम्भ और विकासके साथ ही साथ उनके श्रार्थविषयक भेद-ग्राभेद की चर्चा शरू हुई श्रीर

न्नागे बढ़ी । फलस्वरूप भिन्त-भिन्त न्नाचार्योंने इस विषयमें न्नपना भिन्त-भिन्त दृष्टिबिन्दु प्रकट किया न्नोर स्थापित भी किया ।

इस प्रसङ्गमें गुण श्रीर पर्याय शब्दके श्रर्थविषयक पारस्परिक मेदाभेदकी तरह पर्याय-गुण श्रीर द्रव्य इन दोनोंके पारस्परिक भेदामेद विषयक दार्शनिक चर्चा जानने योग्य है। न्याय-वैशेपिक आदि दर्शन भेदवादी होनेसे प्रथमसे ही श्चाज तक गुरा, कर्म त्रादिका द्रव्यसे भेद मानते हैं। द्यभेदवादी सांख्य. वेदान्तादि उनका द्रव्यसे ग्राभेद मानते श्राये हैं। ये भेदाभेदके पत्त बहुत पुराने हैं क्योंकि खुद महाभाष्यकार पतञ्जलि इस बारेमें मनोरंजक श्रौर विशद चर्चा गुरू करते हैं। वे प्रश्न उठाते हैं कि द्रव्य, शब्द, स्वर्श स्त्रादि गुणों से अन्य है या अनन्य १। दोनों पत्नोंको स्पष्ट करके फिर वे अन्तर्में भेदपत्तका समर्थन करते हैं? ।

जानने योग्य खास बात तो यह है कि गुण-द्रव्य या गुण-पर्यायके जिस भेदाभेदकी स्थापना एवं समर्थन हे वास्ते सिद्धसेन, समन्तभद्र आदि जैन तार्किकोंने श्रपनी कृतियोंमें खासा पुरुषार्थ किया है उसी भेदाभेदवादका समर्थन मीमांसकध्रीण कमारिलने भी वडी स्पष्टता एवं तर्कवादसे किया है-श्लोकवा० म्राकु० श्लो० ४-६४; वन० श्लो० २१-८० ।

श्रा० हेमचन्द्रको दृश्य-पर्यायका पारस्परिक भेटाभेद बाद ही सम्मत है जैसा श्रन्य जैनाचार्यों को ।

\$ € ₹ € 6 ]

्रिमाण मीमांसा

१ इस विषयके सभी प्रमागाके लिए देखो सन्मतिटी० पृ० ६३१. टि० ४ । २ 'कि चुनर्दव्यं के चुनर्पणाः । शब्दस्पर्शकारसंगन्धा गुणास्ततोऽन्यद द्रव्यम् । कि पुनरन्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यमाहोस्विदनन्यत् । गुणस्यायं भावात् द्रव्ये शब्दनिषेशं कुर्वन् ख्यापयत्यन्य च्छव्दादिभ्यो द्रव्यमिति । स्रनन्य च्छव्दादिभ्यो द्रव्यम् । न ह्यन्यदपलम्यते। पशोः खल्वपि विशक्तितस्य पर्गशते न्यस्तस्य नान्य-च्छन्दादिभ्य उपलभ्यते । स्त्रन्यच्छन्दादिभ्यो द्रव्यम् । तत् त्वनुमानगम्यम् । तद्यथा । ऋोषधिवनस्पतीनां वृद्धिहासौ । ज्योतिषां गतिरिति । कोसावनमानः । इह समाने वर्ष्मीया परिगाहे च ग्रन्यत्तलाग्रं भवति लोहस्य ग्रन्यत् कार्पासानां यत्कृतो विशेषस्तद् द्रव्यम् । तथा कश्चिदेकेनैव प्रहारेण व्यपवर्ग करोति कश्चित द्वाभ्यामपि न करोति । यत्कृतो विशोपस्तद् द्रव्यम् । श्रथवा यस्य गुगान्तरेष्वपि प्रादुर्भवत्सु तत्त्वं न विद्वन्यते तद् द्रव्यम् । किं पुनस्तत्त्वम् । तत्भावस्तत्त्वम् । तदाथा । श्रामलकादिनां फलानां रक्तादयः पीतादयश्च गुणाः प्रादुर्भवन्ति । श्चामलक बदरमित्येव भवति । श्चन्वर्य खल निर्वचनं गुरासंद्राची द्रव्यमिति ।' -पात• महा• ५. १. ११E I

### वस्तुत्व की कसौटी

भारतीय दर्शनों में केवल नित्यत्व, केवल श्रानित्यत्व, नित्यानित्य — उभय, श्रीर परिणामिनित्यत्व इन चारों वादों के मूल मगवान् महावीर श्रीर बुद्ध के पहिले भी देखे जाते हैं पर इन वादों की विशेष स्पष्ट स्थापना श्रीर उस स्थापना के श्रानुक्ल युक्तिबादका पता, उस पुराने समयके साहित्यमें नहीं चलता । बुद्धने प्राचीन श्रानित्यत्वकी भावनाके ऊपर इतना जोर दिया कि जिससे श्राणे जाकर कमशः दो परिणाम दर्शन क्षेत्रमें प्रकट हुए। एक तो यह कि श्रम्य सभी वाद उस श्रानित्यत्व श्रर्थात् चृणिकत्ववादके विषद्ध कमर करकर खहे हुए श्रीर सभी ने श्रपना स्थापन श्रपने ढङ्ग से करते हुए चृणिकत्व के निरास का प्रवल प्रयत्न किया। वूसरा परिणाम यह श्राया कि खुद बौद्ध परम्परा में चृणिकत्ववाद जो मूलमें वैराग्यपोषक भावनाह्य होनेसे एक नैतिक या चारित्रीय वस्तुस्वरूप था उसने तत्वज्ञानका पूरा व्यापकरूप धारण किया। श्रीर वह उसके समर्थक तथा विरोधियोंकी दृष्टिमें श्रन्य तात्विक विषयोंकी तरह तात्विकरूष से दिन्ताका विश्य बन गया।

बुद्ध, महावीरके समयसे लेकर श्रनेक शताब्दियों तकके दार्शनिक साहित्यमें हम देखते हैं कि प्रत्येक वादकी सत्यताकी कसीटी एकमात्र बन्धमोच्च-व्यवस्था श्रीर कर्म-फलके कर्व् त्व-मोक्नुत्वकी व्यवस्था रही है । केवल श्रानित्यत्ववादी बौद्धोंकी श्रपने पच्चकी यथार्थताके बारेमें दलील यही रही कि श्रात्मा श्रादिकों केवल नित्य माननेसे न तो बन्धमोच्चकी व्यवस्था ही घट सकती है श्रीर न कर्म-फलके कर्त् त्व-मोक्नुत्वका सामानाधिकरण्य ही। केवल नित्यत्ववादी श्रीप-निषद श्रादि दार्शनिकोंकी भी (ब० शाक्करभा० २. २. १६) बौद्धवादके विषद्ध यही दलील रही। परिणामिनित्यत्ववादी जैनदर्शनने भी केवल नित्यत्व श्रीर केवल श्रातित्यत्व वादके विषद्ध यही कहा कि श्रात्मा केवल नित्य या केवल श्रानित्यन्व हो तो संसार-मोच्चकी व्यवस्था, कर्मके कर्ताको ही कर्मफल मिलनेकी

१ 'तदेवं सन्त्रभेदे कृतहानमकृताम्यागमः प्रस्क्यते-सित च सन्त्रोत्पादे सन्त्वनिरोधे च ऋकर्मनिमित्तः सन्त्रसर्गः प्राप्नोति तत्र मुक्त्ययों ऋसचर्यवासो न स्यात्।"-न्यायभा॰ ३. १. ४ ।

ब्यवस्था, मोह्मोपाय रूपसे दान श्रादि श्रुभ कर्मका विधान श्रीर दीह्मा श्रादिका उपादान ये सब घट नहीं सकते<sup>9</sup> ।

भारतीय दर्शनोंकी तास्विक चिन्ताका उत्यान श्रीर खासकर उसका पोषया एवं विकास क्रमेंसिद्धान्त एवं संसारनिशत्ति तथा मोजशासिकी भावनामेंसे फिलत हुआ है। इससे शुरूमें यह स्वाभाविक था कि हर एक दर्शन अपने वादकी यथार्थतामें और दसरे दर्शनोंके वादकी अयथार्थतामें उन्हीं कर्मसिद्धान्त श्रादिकी दहाई दें । पर जैसे-जैसे श्रध्यात्ममुलक इस दार्शनिक क्षेत्रमें तर्कवाट का प्रवेश श्रिधिकाधिक होने लगा और वह क्रमशः यहाँ तक बढा कि श्रद्ध तकैवादके सामने श्राध्यात्मिकवाद एक तरहसे गौरा-सा हो गया तब केवल नित्यत्वादि जक्त वाटींकी सत्यताकी कसीटी भी श्रन्य ही गई। तकी कहा कि जो अर्थिकियाकारी है वही वस्तु सत् हो सकती है दूसरी नहीं। अर्थिकिया-कारित्व की इस तार्किक कसीटीका श्रेय जहाँ तक शात है, बौद्ध परम्पराको है। इसरे यह स्वामाविक है कि बौद्ध दार्शनिक चिणकत्वके पचमें उस कसीटीका उपयोग करें श्रीर दसरे वादोंके विरुद्ध । हम देखते हैं कि हुश्रा भी ऐसा ही । बौद्धोंने कहा कि जो ज्ञिशाक नहीं यह अर्थिकियाकारी हो नहीं सकता और जो श्चर्यक्रियाकारी नहीं वह सत् अर्थात् पारमाथिक हो नहीं सकता-ऐसी व्याप्ति निर्मित करके उन्होंने केवल नित्यपद्धमें अर्थिकियाकारित्वका असंभव दिखानेके वास्ते क्रम श्रीर योगपराका जिटल विकल्पजाल रचा श्रीर उस विकल्पजालसे अन्तर्में सिद्ध किया कि केवल नित्य पदार्थ अर्थिकया कर ही नहीं सकता अतएव वैसा पढार्थ पारमार्थिक हो नहीं सकता (वादन्याय प्र०६)। बौद्धोंने वेवलनित्यत्ववाद ( तत्त्व सं० का० ३६४ ) की तरह जैनदर्शनसम्मत परिशामि-नित्यत्ववाद श्रार्थात दुरुपपर्यायात्मकवाद या एक वस्तको द्विरूप माननेवाले वादके निरासमें भी उसी ऋर्यक्रियाकारित्वकी कसौटीका उपयोग किया-( तत्त्व सं॰ का॰ १७३८)। उन्होंने कहा कि एक ही पदार्थ सत् असत् उभयरूप नहीं बन सकता। क्योंकि एक ही पदार्थ अर्थिकयाका करनेवाला और नहीं करनेवाला कैसे कहा जा सकता है ? इस तरह बौदों के प्रतिवादी दर्शन वैदिक श्रीर जैन दो विभाग में बँट जाते हैं।

१ 'दब्बियस्स जो चेव कुण्ड सो चेव वेयए खियमा। ऋष्णो करेड ऋष्णो परिभुंजड पज्यस्यस्य ॥'—सन्मति० १. ५२। 'न बन्धमोची चृष्णिकैक्षस्यो न संदृतिः सापि मुणाखमावा। मुख्याहते गौण्यविधिन इष्टो किमान्तहष्टिस्तव दृष्टितोऽन्या॥'—गुक्स्य० का० १५।

वैदिक परम्परामेंसे, जहाँ तक मालूम है, सबसे पहिले वाचस्पति मिश्र श्रीर जगलने जस बौद्धोद्धावित अर्थक्रियाकारित्व की कसौटीका प्रतिवाद किया। गरापि वाचस्पति और जयन्त दोनोंका लच्य एक ही है और वह यह कि श्रक्षिक एवं नित्य वस्त सिद्ध करना, तो भी उन्होंने श्रर्थिकयाकारित्व जिसे बौद्धोंने केवलनित्यपद्धमें श्रसम्भव बतलाया था उ का बौद्ध-सम्मत र्जाणक-पत्तमें असम्भव बतलाते हुए भिन्न भिन्न विचारसरणीका अनुसरण किया है। वाचरपतिने सापेच्रत्व-स्रनपेच्यत्वका विकरप करके चाणिकमें स्रर्थिकयाकारित्वका कासम्भव साबित किया ( तात्वर्ये० प्र० ३५४-६ ), तो जयन्तने बौद्ध स्वीकृत क्रमयौगपराके विकल्पबालको ही लेकर बौद्धवादका खरडन किया—( न्यायम॰ go ४५३, ४६४ )। भदन्त योगसेनने भी, जिनका पूर्वपद्मी रूप से निर्देश कमलशीलने तत्त्वसंग्रहपं जिकामें किया है, बौद्धसम्मत चृत्पिकत्ववादके विषद जो विकल्पजाल रचा है उसमें भी बौद्धस्वीकृत क्रमयौगपर्द्यावकल्पचक्रको ही बौद्धोंके विरुद्ध चलाया है (तत्वसं० का० ४२८ से)। यद्यपि भदन्त विजोधसा होनेसे योगसेनके बौद्ध होनेकी सम्भावना की जाती है तथापि जहाँ तक बौद्ध परंपरामें नित्यत्व-स्थिरवाद पोषक पत्तके श्रस्तित्वका प्रामाणिक पता न चले तब तक यही कल्पना ठीक होगी कि शायद वह जैन, श्राजीवक या सांख्यपरिवाजक हो। जो कुछ हो यह तो निश्चित ही है कि बौद्धोंकी अर्थिक्रयाकारित्ववाली तार्किक कसोटीको लेकर ही बौद्धसम्मत खिणकत्ववादका क्वाइन नित्यवादी वैदिक विद्वानीने किया।

च्यिकत्ववादके दूधरे प्रवल प्रतिवादी जैन रहे। उन्होंने भी तर्कयुगमें व्याणकत्वका निरास उसी अर्थिक्षयाकारित्ववाली बोद्धोन्न्यावत तार्किक कसीटीको लेकर ही किया। जहाँ तक माद्म है जैन परंपरामें सबसे पहिले इस कसीटीके द्वारा चांयाकत्वका निरास करनेवाले अकलक्क है। उन्होंने उस कसीटीके द्वारा वेदिकसम्मत केवल नित्यत्ववादका स्वयद्वन तो वेसे ही किया जैसा बौदोंने , और उसी कसीटीके द्वारा चियाकत्ववादका स्वयद्वन भी वेसे ही किया जैसा जैसा असत्व योगसेन और जयन्तने किया है। यह बात स्मरण रखने योग्य है कि नित्यत्व या चियाकत्ववादि वारोंके खयदन-मयदनमें विविध विकल्पके साथ अर्थिक्षयाकारित्व की कसीटीका प्रवेश तर्कयुगमें हुआ तब भी उक्त बादोंके

१ 'ब्रायेकिया न युज्येत नित्यच्चियकपद्मयोः । क्रमाक्रमाच्यां भावामां सः सम्बद्धातया मता॥'—स्त्रची० २.१।

खयडन-मगडनमें काम लाई गई प्राचीन बन्धमोत्त्व्यवस्था स्त्रादि कसीटीकां उपयोग बिलकुल शून्य नहीं हस्रा, वह गौरामात्र श्रवश्य हो गया।

एक ही वस्तुकी द्रव्य-पर्यायरूप या सदसद् एवं नित्यानित्यादि रूपसे जैन एवं जैमिनीय श्रादि दर्शनसम्मत द्विरूपताका बौदोंने जो खरडन किया, (तत्वसं॰ का॰ २२२, ३११, ३१२) उसका जवाब बौदोंकी ही विकरपतालजिटल अर्थिक्याकारित्ववाली दलीलसे देना अकलङ्क आदि जैनाचार्योंने शुरू किया जिसका अनुसरण पिछले सभी जैन तार्किकोंने किया है। आ॰ हेमचन्द्र भी उसी मार्गका अवलम्बन करके पिहले केवलनित्यत्ववादका खरडन बौदोंके ही शब्दोंमें करते हैं और केवलचिएकत्ववादका खरडन भी भदन्त योगसेन या जयन्त आदिके शब्दोंमें करते हैं और साथ ही जैनदर्शमसम्मत द्रव्यप्यायनादके समर्थनके वास्ते उसी कसीटीका उपयोग करके कहते हैं कि अर्थिक्याकारित्व जैनवाद पद्धमें ही घट सकता है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

## प्रमाणफल चर्चा

दार्शनिकक्षेत्रमें प्रमाण और उसके फलकी चर्चा मी एक खास स्थान रखती है। यों तो यह विपय तर्कयुगके पिहले श्रुतिन्ध्रागम युगमें भी विचारप्रदेशमें आया है। उपनिषदों, पिटकों और आगमोंमें ज्ञान—सम्यक्तान—के फलका कथन है। उक्त युगमें वैदिक, बौद्ध, जैन सभी परम्परामें ज्ञानका फल अविचानाश या वस्तुविषयक अधिगम कहा है पर वह आध्यामिक दृष्टिस—अर्थात् मोच लामकी दृष्टिसे । उस अध्याम युगमें ज्ञान इसीलिए उपादेय समक्ता जाता या कि उसके द्वारा अविचा—अज्ञान—का नाश दोकर एवं वस्तुका वास्तविक बोध होकर अन्तमें मोच प्राप्त हो ने, पर तर्कयुगमं यह चर्चा व्यावहारिक दृष्टिसे भी होने लगी, अतएव इम तर्कयुगमें होनेवाली—प्रमाणफलिवयक चर्चामें अध्यात्मयुगोन अलोकिक दृष्टि और तर्कयुगीन लोकिक दृष्टि दोनों पाते हैं । लौकिक दृष्टिमें केवल इसी भावको सामने रखकर प्रमाणके फलका विचार किया जाता है कि प्रमाणके द्वारा व्यवहारमें साचात् क्या सिद्ध होता है, और परम्परासे क्या, चाहे अन्तमें मोचलाम होता हो या नहीं। क्योंकि लौकिक दृष्टिमें मोचानिधकारी युक्षगत प्रमाणों के फलकी चर्चाका भी समावेश होता है।

तीनों परम्पराकी तर्कयुगीन प्रमाणफलिविष्यक चर्चामें मुख्यतया विचारणीय श्रंश दो देखे जाते हैं—एक तो फल श्रोर प्रमाणका पारस्परिक भेद-श्रभेद श्रीर दूसरा फलका खरूप। न्याय, वैरोपिक, मीमांसक श्रादि वैदिक दर्शन फलको प्रमाणसे भिन्न ही मानते हैं । वौद्ध दर्शन उसे श्रमिन कहता है जब

१ 'सोऽविद्याप्रन्थि विकरतीह सौम्य'-मुगडको० २.१.१०। सांख्यका० ६७-६二। उत्त० २८.२, ३। 'तमेत' बुच्चित-यदा च आत्वा सो धम्मे सच्चानि श्रमिसमेस्स्रति । तदा श्रविज्जूपसमा उपसन्तो चरिस्सित ।'-विद्युद्धि १० ५४४।

<sup>.</sup>२ '...तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम्'-वै॰ स्०१. १. १। '...तत्त्वज्ञानान्निः-श्रेयसाधिगमः'-न्यायस्०१.१.१। 'यदा सन्निकर्वस्तदा ज्ञानं प्रमितिः, यदा ज्ञानं तदा द्वानोपादानोपेत्वाबुद्धयः फलम्'-न्यायभा०१.१.३।

३ श्लोकबा॰ प्रत्यज्ञः श्लो॰ ७४, ७५ । ४ प्रमासस्यः १. ६ । न्यायवि॰ टी॰ १, २१ ।

कि जैन दर्शन अपनी अनेकान्त प्रकृतिके अनुसार फल-प्रमाखका मेदामेद बतलाता है ।

फलके खरूपके विषय में वैशेषिक, नैयायिक और मीमांसक सभीका मन्तव्य एक-सा ही है । वे सभी इन्द्रियव्यापारके बाद होनेवाले सिक्क पेंसे लेकर हानोपादानोपेचावृद्धि तकके क्रिमक फलोंकी परम्पराको फल कहते हुए भी उस परम्परामेंसे पूर्व पूर्व फलको उत्तर उत्तर फलकी अपेचासे प्रमाया भी कहते हैं अर्थात् उनके कथनानुसार इन्द्रिय तो प्रमाया ही है, फल नहीं और हानोपादानोपेचावृद्धि जो अन्तिम फल है वह फल ही है प्रमाया नहीं। पर बीचके सिक्क फीनेवावृद्धि जो अन्तिम फल है वह फल ही है प्रमाया नहीं। पर बीचके सिक्क फीनेवावृद्धि जो अन्तिम फल है वह फल ही है प्रमाया नहीं। पर बीचके सिक्क फीनेवावृद्धि जो अपेचासे प्रमाया भी हैं। इस मन्तव्यम फल प्रमाया कहलाता है पर वह खिमन उत्तरफलकी अपेचासे। इस तरह इस मतमें प्रमाया-फलका मेद स्पष्ट ही है। वाचस्पति मिश्र ने इसी भेदको ध्यानमें एखकर सांख्य प्रक्रियामें भी प्रमाया और फलकी व्यवस्था अपनी कीमदीमें की है ।

बीद परम्परामें फलके स्वरूपके विषयमें दो मन्तन्य हैं—पहला विषयाधिगम को ख्रीर दूसरा स्वसंवित्तिको फल कहता है। यद्यपि दिङ्नागसंग्रहीत हैं हन दो मन्तन्योंमेंसे पहलेका हो कथन श्रीर विवरण धर्मकीति तथा उनके टीकाकार धर्मात्तरने किया है तथापि शान्तरात्त्वतने उन दोनों बौद मन्तन्योंका संग्रह करनेके ख्रालावा उनका सयुक्तिक उपपादन ग्रीर उनके पारस्परिक श्रन्तरका प्रतिपादन भी किया है। शान्तरित्त्वत ग्रीर उनके शिष्य कमलशीलने यह स्पष्ट बतलाया है कि बाह्यार्थवाद, जिसे पार्थसारिय मिश्र ने सौत्रान्तिकका कहा है उसके मतानुसार शानगत विषयसारूप्य प्रमाण है श्रीर विषयाधिगति फल, जब कि विश्वानवाद जिसे पार्थसारियने योगान्वारका कहा है उसके मतानुसार शानगत

१ 'करणस्य कियायाश्च कथंचिदेकत्वं प्रदीपतमोविगमवत् नानात्वं च परश्चादिवत्'-श्रष्टश्च श्रष्टस० पृ० २८३-२८४ ।

२ 'यदा सिन्नकर्षस्तदा ज्ञानं प्रमितिः, यदा ज्ञानं तदा हानोपादानोपेचा-बुद्धयः फलम्।'-न्यायभा० १.१.३ । श्लोकवा॰ प्रत्यच्च● श्लो॰ ५६-७३ । प्रकरणप॰ ए॰ ६४ । कन्दली प्र० १६८-६ ।

३ सांख्यत० का०४।

४ प्रमाण्यसमु॰ १. १०-१२ । श्लो॰ न्याय॰ पृ॰ १५८-१५६ ।

५ न्यायवि० १. १८-१६।

स्वसंवेदन ही फल है श्रीर ज्ञानगत तथाविध योग्यता ही प्रमाण है । यह ध्यानमें रहे कि बीद मतानुसार प्रमाण श्रीर फल दोनों ज्ञानगत धर्म हैं श्रीर उनमें भेद न माने जानेके कारण वे श्रिमित्र कहे गए हैं। कुमारिल ने इस बीद्धसम्मत श्रमेदवादका खरडन (श्लोकवा॰ प्रत्यत्त्व॰ श्लो॰ ७४ से ) करके जो वेशेषिक नैयायिक के मेदवादका श्रिमित्र एये स्थापन किया है उसका जवाब शान्तरिच्तने श्रद्धाराः देकर बीद्धसम्मत श्रमेदभावकी युक्तियुक्तता दिखाई है—(तत्वर्त॰ का॰ १३४० से )।

जैन परम्परामें सबसे पहिले तार्किक सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्र ही हैं जिन्होंने लोकिक दृष्टिसे भी प्रमायाके फलका विश्वार जैन परम्पराके श्रनुसार व्यवस्थित किया है। उक्त दोनों श्राचार्योंका फलविषयक कथन शब्द श्रीर भावमें समान ही है—( न्याया० का० २८, श्राप्तमी० का० १०२)। दोनोंके कथनानुसार प्रमायाका साचात् फल तो श्रश्चानिवृत्ति ही है। पर व्यवद्वित फल यथासम्भव हानोपादानोपेखानुद्धि है। सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्रके कथनमें तीन बार्ते ध्यान देने योग्य हैं—

१—अशानिवनाश्चका फलरूपसे उल्लेख, जिसका वैदिक-बौद्ध परम्परामें निर्देश नहीं देखा जाता। २—वैदिक परम्परामें जो मध्यवती फलोंका सपेब्र भावसे प्रमाया और फल रूपसे कथन है उसके उल्लेखका अभाव, वैसा कि बौद्ध तर्कमन्योंमें भी है। ३—प्रमाया और फलके मेदामेद विषयक कथनका अभाव। सिद्धसेन और सम्तम्प्रदर्श बाद अकलक्क ही इस विषयमें मुख्य देखे खाते हैं जिन्होंने सिद्धसेन-समन्तमद्रदर्शित फलविषयक जैन मन्तस्यका संग्रह करते हुए उसमें अनिर्देश दोनों अशोंकी स्पष्टतया पूर्ति की, अर्थात् अकलक्कने प्रमाया और फलके मेदामेदविषयक जैन मन्तस्यको स्पष्टतया कहा (अष्टश्च अष्टस॰ पृ० २८३-४) और मध्यवतीं फलोंको प्रमाया तथा फल उभयरूप कहनेकी वैशेषिक, नैयायिक, मीमासककी संपेख शैलीको जैन प्रक्रियक्षे अनुसार घटाकर उसका स्पष्ट निर्देश कया । मायाक्यनन्दी (परी० ५; १. से) और देवस्तरेने (प्रमायान० ६. रे से) अपने-अपने सुत्रोंमें प्रमायाका फल बतलाते हुए सिर्फ वही बात कही

१ 'विषयाभिगतिश्चात्र प्रमाग्यफलमिष्यते । स्ववित्तिर्वा प्रमाग्ये द्व सारूप्यं योग्यतापि वा ॥'—तत्त्वसं० का० ११४४ । श्लो॰ न्याय० प्र० १५८-१५६ ।

२ 'बहाचवग्रहाचष्टचत्वारिशत् स्वसंविदाम् । पूर्वपूर्वप्रमाखत्वं कलं स्याद्धतरोत्तरम् ॥'-स्वपी० १.६ ।

है जो सिद्धसेन श्रौर समन्तमद्रने । श्रलवत्ता उन्होंने श्रकलक्किनिरिष्ट प्रमाण-फलके मेदामेदका जैन मन्तव्य सुत्रित किया है पर उन्होंने मध्यवतीं फलोंको सपिद्धभावसे प्रमाण श्रौर फल कहनेकी श्रकलक्कस्वित जैन-शैलीको स्त्रित नहीं किया । विद्यानन्दकी तीद्या दृष्टि श्रज्ञाननिदृत्ति श्रौर स्व-परव्यवसिति शब्दकी श्रोर गई । योगाचार श्रौर सीत्रान्तिक सिद्धान्तके श्रनुसार प्रमाणके फलरूपसे फलित होनेवाली स्व श्रौर पर व्यवसितिको ही विद्यानन्दने श्रज्ञाननिद्यत्तिक्त बतलाया (तत्त्वार्थस्लो० पृ० १६८; प्रमाणप० पृ० ७६ ) जिसका श्रनुसरण प्रभाचन्द्रने मार्तपडमें श्रौर देवस्त्रिने रक्षाकरमें किया । श्रव तकमं जैनतार्किकोंका एक स्थिर-सा मन्तव्य हो हो गया कि जिसे सिद्धसेन-समन्तभद्रने श्रज्ञाननिद्यत्ति कहा है वह वस्तुतः स्व-परव्यवसिति ही है ।

श्रा॰ हेमचन्द्रने प्रस्तुत चर्चामं पूर्ववर्ता सभी जैनतार्किकोंके मतोंका संग्रह तो किया ही है पर साथ ही उसमें श्रपनी विशेषता भी दिखाई है। उन्होंने प्रभाचन्द्र श्रीर देवस्थिकी तरह स्व-परव्यवसितिको ही श्रज्ञाननिवृत्ति न कहकर दोनोंको श्रलग-श्रलग फल माना है। प्रमाण श्रीर फलके श्रभेद पत्नमें कुमारिल ने बोढोंके ऊपर जो दोष दिये थे श्रीर जिनका निरास धर्मोत्तरको न्यायिन्दु-व्याख्या तथा शान्तरिवितके तत्वसंग्रहमें है उन्हीं दोषोंका निवारण बौद्ध दगसे करते हुए भी श्रा॰ हेमचन्द्रने श्रपना वैयाकरणत्व श्राकर्षक तार्किकशैलीमें व्यक्त किया है। जैसे श्रनेक विषयोंमें श्रा॰ हेमचन्द्र श्रकलङ्कका खास श्रनुसरण करते हैं वैसे ही इस चर्चामें भी उन्होंने मध्यवर्ती फलोंको सापेन्नभावसे प्रमाण श्रीर फल कहनेवाली श्रकलङ्करशापित जैनशैलीको स्त्रमें शन्दशाः स्थान दिया। इस तरह हम प्रमाण-फलके चर्चाविषयक प्रस्तुत स्त्रों में वैदिक, बौद्ध श्रीर जैन सभी परभ्यराश्रोका यथासम्भव जैनमत रूपसे समन्वय एक ही जगह पाते हैं।

ईं १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

## प्रत्यक्ष विचार

प्रत्यक्षके संबन्धमें अन्य महों पर लिखनेके पहले यह जता देना जरूरी है कि प्राचीन समयमें लक्षणकार ऋषि प्रत्यन्न लक्षणका लक्ष्य कितमा समभते थे श्चर्यात वे जन्य प्रत्यन्न मात्रको लच्य मानकर लच्चरा रचते थे, या जन्य-नित्य-साधारण प्रत्यक्तको लच्य मानकर लक्क्णा रचते थे जैसा कि उत्तरकालीन नैयायिकोंने स्त्रागे जाकर जन्य-नित्य साधारण प्रत्यक्तका लक्कण रचा है ! जहाँ तक देखा गया उससे यही जान पडता है कि प्राचीन समयके लच्चणकारोंमें से किसीने चाहे वह ईश्वराविरोधी नैयायिक वैशेषिक ही क्यों न हो जन्य-नित्य साधारण प्रत्यत्वका लक्षण बनाया नहीं है। ईप्रवराविरोधी हो या ईश्वर-विरोधी सभी दर्शनकारोंके प्राचीन मल ग्रन्थोंमें एक मात्र जन्यप्रत्यक्तका ही निरूपण है। नित्यप्रत्यक्तका किसीमें सम्भव भी है ऋौर सम्भव है तो वह ईश्वरमें ही होता है इस बातका किसी प्राचीन प्रन्थमें सूचन तक नहीं । श्रपीरुपेयत्वके द्वारा वेदके प्रामाययका समर्थन करनेवाले मीमांसकोंके विरुद्ध न्याय-वैशेषिक दर्शनने यह स्थापन तो शरू कर दिया कि वेद शब्दात्मक श्रीर श्चनित्य होनेसे उसका प्रामाण्य श्रपौरुषेयत्व-मूलक नहीं किन्तु पौरुषेयत्व-मूलक ही है। फिर भी उस दर्शनके प्राचीन विद्वानीने वेद-प्रणेतारूपसे कहीं ईश्वरका स्पष्ट स्थापन नहीं किया है। उन्होंने वेदको श्राप्त ऋषिप्रणीत कह कर ही उसका प्रामाण्य मीमांसक-सम्मत प्रक्रियासे भिन्न प्रक्रिया द्वारा स्थापित किया श्रीर साथ ही वेदाप्रामाण्यवादी जैन बौद्ध श्रादिको जवाब भी दे दिया कि वेद प्रमाख है क्योंकि उसके प्रयोता हमारे मान्य ऋषि स्नास ही रहे । पिछले

१. वैशे० ३.१. १८। 'इन्द्रियार्थतिकक्योत्पन्नमध्यपदेश्यमध्यभिचारि व्यवसायात्मक प्रत्यन्तम्'—न्यायस्० १.१.४। 'प्रतिविषयाध्यवसायो हृष्टम्'—सांख्यका० ५। सांख्यस्० १.८६। योगभा० १.७। 'सत्तप्रयोगे पुरुषस्यन्द्रियाणाम्.....'—जैमि० १.१.४। 'श्रात्मेन्द्रियमनोऽर्थात् सनिकर्षात् प्रवति । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रत्यन्तं सा निरूपते ॥'— चरकसं० ११.२०।

२. न्यायस्० १. १. ७; २. १. ६६ । बैशे० ६. १. १

व्याख्याकार नैयायिकोंने जैसे ईश्वरको जगत्स्रष्टा भी माना श्रीर वेद-प्रणेता भी, इसी तरह उन्होंने उसमें नित्यज्ञान की कल्पना भी को वैसे किसी भी प्राचीन वैदिक दर्शनस्त्रप्रस्थोंमें न तो ईश्वरका जगत्स्रष्टा रूपसे न वेदकर्ता रूपसे स्पष्ट स्थापन है श्रीर न कहीं भी उसमें नित्यज्ञानके श्रस्तित्वका उल्लेख भी है। श्रतप्त यह सुनिश्चित है कि प्राचीन सभी प्रत्यच्च लच्चणोंका लच्य केवल जन्य प्रत्यच्च ही है। इसी जन्य प्रत्यच्चको लेकर कुछ मुद्दों पर यहाँ विचार प्रस्तुत है।

१. सोकिकासीकिकता—प्राचीन समयमें लह्यकोटिमें जन्यमात्र ही निविष्ट या फिर भी चार्वाक के सिवाय सभी दर्शनकारोंने जन्य प्रत्यच्के लोकिक श्रलीकिक ऐसे दो प्रकार माने हैं। सभीने इन्द्रियजन्य श्रीर मनोमात्रजन्य वर्त्तमान संबद्ध-विषयक शानको लोकिक प्रत्यच्च कहा है। श्रालीकिक प्रत्यच्च वर्णान भिन्न-भिन्न दर्शानोंमें भिन्न-भिन्न नामसे है। संख्य-योग, वन्याय-वेशेषिक, श्रीर बौद व सभी श्रलीकिक प्रत्यच्चका योगि-प्रत्यच्च या योगि-श्रान नामसे निरूपण करते हैं जो योगजन्य सामर्थ द्वारा जनित माना जाता है।

मीमांतक जो सर्वश्रत्वका खासकर धर्माधर्मसाञ्चात्कारका एकान्त विरोधी है वह भी मोज्ञाङ्गभूत एक प्रकारके ख्रात्मशानका श्रस्तित्व मानता है जो वस्तुतः योगजन्य या ख्रलोकिक ही है<sup>प</sup>।

वेदान्तमें जो ईश्वरसाचीचैतन्य है वही ग्रालीकिक प्रत्यच स्थानीय है।

जैन दर्शनकी श्रागिमक परम्परा ऐसे प्रत्यच्चको ही प्रत्यच्च कहती है भ क्योंकि उस परम्पराके श्रनुसार प्रत्यच्च केवल वही माना जाता है जो हन्द्रिय-जन्य न हो। उस परम्पराके श्रनुसार तो दर्शनान्तरसंमत लौकिकप्रत्यच्च प्रत्यच्च नहीं पर परोच्च है किर भी जैन दर्शनकी तार्किक परम्परा प्रत्यच्चके दो प्रकार मानकर एकको जिसे दर्शनान्तरों में लौकिक प्रत्यच्च कहा है संस्थयहारिक

१. योगस्० ३. ४४ । सांख्यका० ६४ ।

२. वैशे॰ ६. १. १३-१५।

३. न्यायबि० १. ११।

४. 'सर्वत्रैव हि विकानं संस्कारत्वेन गम्यते पराङ्गं चांत्मविकानादन्यत्रे-त्यवधारणात् ॥'---तन्त्रवा० पृ० २४० ।

५. तत्त्वार्थ० १. २२।

६. तस्वार्थ० १. ११ ।

प्रत्यच कहती है श्रीर दूसरेको जो दर्शनान्तरोंमें श्रलीकिक प्रत्यच कहा जाता है पारमार्थिक प्रत्यच कहती है। तथा पारमार्थिक प्रत्यचके कारणुरूपसे लिब्स या विशिष्ट श्रात्मशक्तिका वर्णन करती है, जो एक प्रकारसे जैन परिभाषामें योगज धर्म ही है।

- २. बालोकिक में निर्विकल्पका स्थान अन्ममं यह है कि अलोकिक प्रत्यत्व निर्विकल्पक ही होता है या स्विकल्पक ही होता है, या उभयल्प १ हसके उत्तरमें एकवाक्यता नहीं । तार्किक बौद्ध और शाक्करवेदान्त परम्पराके अनुसार तो अलोकिक प्रत्यत्व निर्विकल्प ही संभितित है सिकल्पक कमी नहीं । रामानुकका मत इससे विलक्कल उलटा है, तदनुसार लोकिक हो या अलोकिक कोई भी प्रत्यत्व सर्वेश निर्विकल्पक संभव ही नहीं पर न्याय वैशेषिक आदि अन्य वैदिक दर्शन के अनुसार अलोकिक प्रत्यत्व सिकल्पक निर्विकल्पक उभय संभित्त ज्ञान पहला है। यहाँ संभित्त शान्द्रत्व प्रयोग इसलिए किया है कि भासर्वश्च (न्यायसार पृष्ठ ४) जैसे प्रवल नैयायिकने उक्तरूपसे द्विविध योगि-प्रत्यत्वका स्पष्ट ही कथन किया है कि प्राचीन प्रत्यों ऐसा कोई स्पष्ट निर्देश नहीं। जैन परम्पराके अनुसार अलोकिक या पारमार्थिक प्रत्यत्व उमयल्प है। क्योंकि जैन दर्शनमें को अवधिदर्शन तथा केवलदर्शन नामक सामान्यवोध माना जाता है वह अलोकिक निर्विकल्पक ही है। और जो अवधिशान, मनःपर्ययक्षान तथा केवलशानरूप विशेषवोध है वही स्विकल्पक है।
- ३. प्रत्यक्तवका नियामक प्रभ है कि प्रत्यव्यव्यक्ष नियामक तत्त्व क्या है, जिसके कारण कोई भी बोध या ज्ञान प्रत्यव्यक्ष हा जाता है ? इसका जवाब भी दर्शनों में एकविध नहीं । नव्य शाक्कर वेदान्तके अनुसार प्रत्यव्यव्यक्ष नियामक है प्रमाणवैतन्य श्रीर विषयचैतन्यका श्रभेद जैसा कि वेदान्तपरिभाषा (पृ० २३) में सविस्तर वर्षित है । न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग, बौद्ध, मीमांसक दर्शनके अनुसार प्रत्यव्यव्यक्ष नियामक है सिककर्ष जन्यव्यक्त जो सिक्षकर्ष से, चाहे वह सिक्षकर्ष लौकिक हो या अलौकिक, जन्य है, वह सब प्रत्यव्य । जैन दर्शनमें प्रत्यव्यक्त नियामक दो तत्त्व हैं । श्रागिमिक परम्पत्रके श्रनुसार तो एक मात्र

१. टिप्पणी पृ० २२ ।

R. Indian Psychology: Perception. P. 352.

२. 'श्रतः प्रत्यच्रस्य कदाचिदिप न निर्विशेषविषयत्वम्'--श्री भाष्य ए॰ २१।

आत्ममात्र सापेत्रत्व ही प्रत्यत्त्वका नियामक (सर्वार्थ १.१२) है। जब कि तार्किक परम्पराके अनुसार उसके अलावा इन्द्रियमनोजन्यत्व भी प्रत्यत्त्वका नियामक फलित होता है। (प्रमाणामी० १.२०) वस्तुतः जैनतार्किक परम्परा न्याय वैशोपिक आदि वैदिक दर्शनानुसारियों ही है '

- ४. प्रत्यक्तत्वका क्रेत्र—प्रत्यक्तत्व केवल निर्विकल्पकमें ही मर्यादित है या बह सिकल्पक में भी है ? इसके जवाब में बौद्ध का कथन है कि वह मात्र निर्विकल्पकमें मर्यादित है। जब कि बौद्ध भिन्न सभी दर्शनीका मन्तव्य निर्विकल्पक-सिवकल्पक दोनोंमें प्रत्यक्त्वक स्वीकारका है।
- जन्य नित्यसाधादण प्रत्यत ग्रमीतक जन्यमात्रको लच्य मानकर लक्षणकी चर्चा हुई पर मध्ययुगमें जब कि ईश्वरका जगत्कर्त रूपसे या वेदप्रणेत् रूपसे न्याय वैशेषिकादि दर्शनोंमें स्पष्ट स्थान निर्णात हन्ना तभीसे ईश्वरीय प्रत्यत्व नित्य माने जानेके कारण जन्य-नित्य उभय साधारण प्रत्यत्व लत्त्वण बनानेका प्रश्न ईश्वरवादियोंके सामने श्राया । जान पडता है ऐसे साधारण लंबाणका प्रयत्न भासर्वज्ञते सर्वप्रथम किया । उसते 'सम्यापरोज्ञानभव' (न्यायसार पृ० २) को प्रत्यन्न प्रमा कहकर जन्य-नित्य उभय-प्रत्यन्तका एक ही लच्या बनाया। शालिकनाथ जो प्रभाकरका अनुगामी है उसने भी 'साचात्प्रतीति' (प्रकरणप० पृ० ५१) की प्रत्यत्त कहकर दूसरे शब्दीमें बाह्यविषयक इन्द्रियजन्य तथा स्रात्मा स्त्रीर ज्ञानग्राही इन्द्रियाजन्य ऐसे द्विविध प्रत्यज्ञ (प्रकरखप० पृ० ५१) के साधारख लच्च खंका प्रखयन किया। पर ऋागे जाकर नव्य नैयायिकोंने भासर्वज्ञके श्रपरोत्त पद तथा शालिकनाथके साजात्प्रतीति पदका 'ज्ञानाकरणकज्ञान' को जन्य-नित्य साधारण प्रत्यन्त कहकर नव्य परिभाषामें स्पष्टीकरण किया ( मुक्ता० ५२ )। इधर जैनदर्शनके तार्किकोंमैं भी साधारण-लच्चणप्रखयनका प्रश्न उपस्थित हुन्ना जान पडता है। जैन दर्शन नित्यप्रत्यच्च तो मानता ही नहीं अतएव उसके सामने जन्य-नित्यसाधारण लच्चणका प्रश्न न था । पर सांव्यवहारिक, पारमार्थिक उभयविध प्रत्यत्तके साधारण लह्मणका प्रश्न था। जान पड़ता है इसका जवाब सर्वप्रथम सिद्धसेन दिवाकरने ही दिया। उन्होंने श्रपरोत्तरूप ज्ञानको प्रत्यन्न कहकर सांध्यवहारिक-पारमार्थिक उभयसाधारण श्रपरोत्तत्वको लक्षा बनाया (न्याया । ४)। यह नहीं कहा जा सकता कि सिहसेनके 'श्रपरोत्त'पदके प्रयोगका प्रभाव भासर्वशके लक्त एमें है या नहीं ? पर इतना तो निश्चित ही है कि जैन परम्परामें श्रपरोद्धत्वरूपसे साधारण लचयका प्रारंभ सिद्धसेनने ही किया।

६. दोषका निवारण-सिद्धसेनने अपरोज्ञत्वको प्रत्यन्न मात्रका साधारण लत्नण बनाया । पर उसमें एक त्रृटि है जो किसी भी सुद्मप्रज्ञ तार्किकसे कियी रह नहीं सकती। वह यह है कि श्रंगर प्रत्यक्का लक्षण श्रपरी कही तो परोत्तका लाजा क्या होगा ? अगर यह कहा जाय कि परोत्तका लाजा प्रत्यक्तिमन्त्व या अप्रत्यन्तत्व है तो इसमें स्पष्ट ही अन्योग्याश्रय है। जान पडता है इस दोषको दूर करनेका तथा अपरोत्तत्वके स्वरूपको स्फट करनेका प्रयव सर्वप्रथम भट्टारक श्रकलाइने किया। उन्होंने बहुत ही प्राञ्जल शब्दोंमें कह दिया कि जो जान विशद है वही प्रत्यच है—( लघी० १. ३ )। उन्होंने इस वाक्यमें साधारण लज्जण तो गर्भित किया ही पर साथ ही उक्त श्रन्योन्याश्रय दोषको भी टाल दिया । क्योंकि अब अपरोक्षपद ही निकल गया, को परोक्षत्वके निर्वचनकी श्रपेता रखता था। श्रकलङ्क की लाचि श्रकताने, केवल इतना ही नहीं किया पर साथ ही वैशासका स्कोट भी कर दिया। वह स्कोट भी ऐसा कि जिससे सांव्यव-हारिक पारमार्थिक दोनों प्रत्यक्तका संप्रह हो । उन्होंने कहा कि अनुमानादिकी अपेता विशेष प्रतिभास करना ही वैशाय है—(लघी॰ १.४)। अकलक का यह साधारण लक्षणका प्रयत्न श्रीर स्कोट ही उत्तरवनी सभी श्वेताम्बर-दिगम्बर ताकिकोंके प्रत्यन लच्चणमें प्रतिविभित हम्रा । किसी ने विशद पदके स्थानमें 'स्पष्ट'-पद (प्रमाणन०२.२) रखा तो किसीने उसी पदको ही रखा-(परी २.३)।

ग्रा॰ हैमचन्द्र जैसे अनेक स्थलों में श्रकलक्कानुगामी हैं वैसे ही प्रत्यस्के लच्चण्के बारेमें भी श्रकलक्क ही श्रनुगामी हैं। यहाँ तक कि उन्होंने तो विश्वद पद श्रीर वैश्वयका विवरण श्रकलक्क समान ही रखा। श्रकलक्क परिभाषा इतनी हद्मूल हो गई कि श्रन्तिम तार्किक उपाध्याय यशीविजयजीने भी प्रत्यस्क लच्चण्में उसीका श्राश्रय किया—तर्कभाषा॰ पृ० १।

लच्चाम उसका श्राष्ट्रय किया—तकमायाण प्र ं

प्रमाण मीमांग

ई० १६३६ ो

#### बौद्धप्रत्यक्ष लक्ष्मण

बौद्ध न्यायशास्त्रमें प्रत्यत्त लत्त् ण की दो परम्पराएँ देखी जाती हैं—पहली स्रभ्रान्तपद रहित, दूसरी स्रभ्रान्तपद रहित। पहली परम्पराका पुरस्कर्ता दिङ्नागं स्रौरं दूसरीका धर्मकीर्ति है। प्रमाणतमुन्त्वय (१.३) स्रौर न्यायप्रवेश (पृ० ७) में पहली परम्पराके स्रनुसार लत्त्वण स्रौर व्याख्यान है। न्यायबिन्दु (१.४) स्रौर उसकी धर्मोत्तरीय स्रादि वृत्तिमें दूसरी परम्पराके स्रनुसार लत्त्वण एवं व्याख्यान है। शान्तरित्तिते तत्त्वसंग्रहमें (का० १२१४) धर्मकीर्तिकी दूसरी परम्पराका ही समर्थन किया है। जान पड़ता है शान्तरित्तिके समय तक बौद्ध तार्तिकोंमें दो पत्त् स्पष्टरूपसे हो गए ये जिनमेंसे एक पत्त स्प्रभान्तपदके सिवाय ही प्रत्यत्तका पूर्ण लत्त्वण मानकर पीत शिक्षादि भान्त हार्नोमें भी (तत्त्वसं० का० १३२४ से) दिङ्नाग कथित प्रमाण लत्त्वण—वरानेका प्रयत्न करता था।

उस पद्मको जवाब देते हुए दिङ्नागके मतका तात्पर्य शान्तरिवृतने इस प्रकारसे बतलाया है कि जिससे दिङ्नागके अभ्रान्तपद रहित लच्चरावाक्यका समर्थन भी हो और अभ्रान्तपद सहित धर्मकीत्तीय परम्पराका वास्तविकत्व भी बना रहे। शान्तरिवृत और उनके शिष्य कमलशील दोनोंकी दृष्टिमें दिङ्नाग तथा धर्मकीर्तिका समान स्थान था। इसीसे उन्होंने दोनों विरोधी बौद्ध तार्किक पद्मीका समन्वय करनेका प्रयत्न किया।

बौद्धेतर तर्क प्रत्योमें उक्त दोनों बौद्ध परम्पराष्ट्रांका खरडन देखा जाता है। भामहके काव्यालङ्कार (५. ६ ए॰ ३२) श्रीर उद्योतकरके न्यायवार्तिकर्मे (१. १. ४. ए० ४१) दिङ्नागीय प्रत्यत्त् लत्त्याका ही उत्स्तेख पाया जाता है जब कि उद्योतकरके बादके वाचस्पति, (तात्पर्य॰ ए० १५४) जयन्त (मञ्जरी ए० ५२), श्रीपर (कन्दली ए० १६०) श्रीर शालिकनाय (प्रकर्या प० ए० ४७) श्रादि सभी प्रसिद्ध वैदिक विद्वानोंकी कृतियोमें धर्मकीत्तींय प्रत्यत्व लक्ष्त्यका पूर्वपत्त रूपये उत्स्तेख है।

जैन श्राचार्योने को बौद्धसम्मत प्रत्यत्त लत्त्रस्यका खरडन किया है उसमें दिङ्नागीय श्रीर धर्मकीर्त्तीय दोनों लत्त्रस्थोंका निर्देश एवं प्रतिवाद पाया बाता है। छिद्धसेन दिवाकरकी कृति रूपसे माने जानेवाले न्यायावतारमें जैन परम्परा- नुसारी प्रमाण लज्ञ्णमें जो बाधवर्जितपद—( न्याया० १) है वह अख्यादके ( न्यायस्० १.१.४) प्रत्यज्ञ लज्ञ्णगत अन्यभिचारिपदका प्रतिबिम्ब है बा कुमारिल कर्नुक समभे जानेवाले 'तत्रापूर्वार्यविज्ञानं प्रमाणं बाधवर्जितम्' लज्ञ्णगत बाधवर्जित पदकी अनुकृति है या धर्मकीत्तीय (न्यायि० १.४) अक्षान्तपदका रूपान्तर है या स्वयं दिवाकरका मौलिक उद्धावन है यह एक विचारणीय प्रश्न है। जो कुछ हो पर यह तो निश्चित ही है कि आ० हमचन्द्रका बौद्ध प्रत्यचलज्ञ्चण विषयक खरडन धर्मकीत्तीय परम्पराको उद्देश्यमें रखकर ही है, दिक्नगागिय परम्पराको उद्देश्यमें रखकर नहीं-प्र० मी० प्र० २३।

बौद्ध लच्च्यात कल्पनाऽपोढ पदमें स्थित कल्पना शन्दके श्रार्थके संबंधमें खुद बौद्ध तार्किकोंमें श्रानेक भिन्न-भिन्न मत थे जिनका कुछ लयाल शान्तरित्वत (तत्वसं० का० १२१४ से ) की इससे संबन्ध रखनेवाली विस्तृत चर्चारे श्रा सकता है, एवं श्रानेक वैदिक श्रोर जैन तार्किक जिन्होंने बौद्ध-पत्तका खरडन किया है उनके विस्तृत कहापोहात्मक खरडन ग्रन्थसे भी कल्पना शन्दके माने जानेवाले श्रानेक श्रथोंका पता चलता है । खासकर जब हम केवल खरडन प्रधान तत्त्वोपप्लव ग्रन्थ (पृ० ४१) देखते हैं तब तो कल्पना शन्दके प्रचलित श्रीर सम्भवित करीब-करीब सभी श्रायों या तिद्वपयक मतोंका एक बड़ा भारी संग्रह हमारे सामने उपस्थित होता है।

ऐसा होने पर भी आ॰ हेमचन्द्रने तो सिर्फ धर्मकीर्ति आभिमत (न्यायिक १.५) कल्पना स्वरूपका—जिसका स्वीकार और समर्थन शान्तरिव्तने भी (तत्वसं॰ का॰ १२१४) किया है—ही उल्लेख अपने खरडन अन्यमें किया है अन्य कल्पनास्वरूपका नहीं।

ई॰ १६३६ ]

ित्रमाण मीमांसा

१. न्यायबा॰ पृ० ४१ । तात्पर्ये॰ पृ० १५३ । कंदली पृ० १६१ । न्यायम॰ पृ० ६२-६५ । तत्त्वार्थश्लो॰ पृ० १८५ । प्रमेयक॰ पृ० १८. B.।

#### मीमांसक का प्रत्यक्ष लक्ष्मण

मीमांवादर्शनमें प्रत्यच्च प्रमाणके स्वरूपका निर्देश सर्वप्रथम जैमिनीय सूत्रमें (१. १. ४) ही मिलता है। इस सूत्रके ऊपर शावरभाष्यके ख्रलावा ख्रत्य भी व्याख्याएँ श्रीर वृत्तियाँ थां। उनमें से भवदासकी व्याख्या इस सूत्रको प्रत्यच्च लच्च्यका विधायक माननेवाली थी (श्लो॰ न्याय॰ प्रत्यच्च॰ श्लो॰ १)। वृत्तरी कोई व्याख्या इस सूत्रको विधायक नहीं पर छानुवादक माननेवाली थी (श्लोकवा०प्रत्यच्च॰ श्लो॰ १६)। कोई वृत्ति ऐसी भी थी (शावरभा॰ १. १. ५) जो इम सूत्रके शाव्यिक विन्यासमें मतमेद रखकर पाठान्तर माननेवाली थी ख्रर्थात सूत्रमें जो सत् छोर तत् शब्दका क्रिमक स्थान है उसके बदले तत् श्रीर सत् शब्दका व्यत्यय मानती थी।

कुमारिलने इस सुत्रको लक्षणका विधान या स्वतन्त्र अनुवादरूप माननेवाले पूर्वमतीका निरास करके अपने अनोखे दङ्गसे अन्तमें उस सूत्रको अनुवादरूप ही स्थापित किया है और साथ ही उस पाठान्तर माननेवाले मतका भी निरास किया है (श्लोकवा॰ प्रत्यच्च॰ श्लो॰ १-३६) जैसा कि प्रभाकरने श्रपने बृहती प्रनथमें। प्रत्यज्ञलज्ञणपरक प्रस्तन जैमिनीय सत्रका खण्डन मीमांसकभिन्न वैदिक, बौद्ध श्रीर जैन सभी तार्किकों। किया है। बौद्ध परम्परामें सबसे प्रथम खरडन करनेवाले दिङनाग ( प्रमाससम्० १. ३७ ) जान पड़ते हैं । उसीका अनुसरण शान्तरित्तत त्रादिने किया है। बैदिक परम्परामें प्रथम खरडन करने-वाले उद्योतकर ही (न्यायवा० पृ०४३) जान पडते हैं। वाचस्पति तो उद्योत-करके ही टीकाकार हैं (तात्पर्य० पृ० १५५) पर जयन्तने (न्यायम० पृ० १००) इसके खरडनमें विस्तार श्रीर स्वतन्त्रतासे काम लिया है। जैन परम्परामें इसके खगडनकार सर्वेप्रथम ऋकलङ्क या विद्यानन्द (तत्त्वार्थ श्लो॰ पृ॰ १८७ श्लो॰ ३७ ) जान पडते हैं। स्त्रभयदेव (सन्मित टी॰ पृ॰ ५३४ ) श्रादिने उन्हींका श्चनगमन किया है। श्चा० हेमचन्द्रने ( प्र० मी० पृ० २३. ) श्चपने पूर्ववर्त्तां जैन ताकिकोंका इस जैमिनीय सुत्रके खरडनमें जो अनुसरण किया है वह जयन्तके मंजरीगत (पृ० १००) खरडन भागका ही प्रतिबिम्न मात्र है जैसा कि अन्य जैन तार्किक ग्रन्थोंमें (स्याद्वादर० पृ० ३८१) है।

खरडन करते समय आ॰ हेमचन्द्रने कुमारिल-सम्मत ऋनुवादभङ्गीका निर्देश किया है श्रोर उस व्यत्ययवाले पाठान्तरका भी ।

### सांख्यका प्रत्यक्ष लक्ष्मण

सांख्य परम्परामें प्रत्यत्त् लत्न्यके मुख्य तीन प्रकार हैं। पहिला प्रकार विन्ध्यवासीके लत्त्व्याका है जिसे वाचस्पतिने वार्षगण्यके नामसे निर्दिष्ट किया है (तात्पर्य० पृ० १५५)। दूसरा प्रकार ईश्वरकृष्णके लत्त्व्यका (सांख्यका॰ ५) स्त्रौर तीसरा सांख्यस्त्रगत (सांख्यस्० १.८६) लत्त्व्याका है।

बौद्धों, जैनों श्रोर नैयायिकांने सांख्यके प्रत्यत्त लत्त्त्याका खरडन किया है। ध्यान रखनेकी बात यह है कि विन्ध्यवासीके लत्त्त्याका खरडन तो सभीने किया है पर ईश्वरकृष्ण जैसे प्राचीन सांख्याचार्यके लत्त्याका खरडन सिर्फ जयन्त (पृ०११६) ही ने किया है पर सांख्यस्त्रगत लत्त्याका खरडन तो किसी भी प्राचीन श्राचार्यने नहीं किया है।

बौद्धोंमें प्रथम खरडनकार दिङ्नाग ( प्रमाण्यसु॰ १. २७ ), नैयायिकोंमें प्रथम खरडनकार उद्योतकर ( न्यायवा॰ पृ॰ ४३ ) श्रीर जैनोंमें प्रथम खरडनकार अकलक्क ( न्यायवि॰ १. १६५ ) ही जान पड़ते हैं।

श्रा॰ हेमचन्द्रने सांख्यके लच्चण खरडनमें (प्र॰ मी॰ पृ॰ २४)पूर्वाचारोंका श्रनुसरण किया है पर उनका खरडन खासकर जयन्तकृत (न्यायम॰ पृ॰ १०६) खरडनानुसारी है। जयन्तने ही विन्ध्यवासी श्रीर ईश्वरकृष्ण दोनोंके लच्चणप्रकारका खरडन किया है, हेमचन्द्रने भी उन्होंके शब्दोंमें दोनों ही के लच्चणका खरडन किया है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांचा

### धारावाहिक ज्ञान

भारतीय प्रमाणशास्त्रों में 'स्मृति' के प्रामायय-श्रप्रामाययकी चर्चा प्रथमसे ही चली श्राती देखी जाती है पर धारावाहिक ज्ञानों के प्रामायय-श्रप्रामायय की चर्चा सम्भवतः बौद्ध परम्परासे धर्मकीतिके बाद दाखिल हुई। एक बार प्रमाण-शास्त्रोंमें प्रवेश होनेके बाद तो फिर वह सर्वदर्शनव्यापी हो गई श्रोर इसके पद्ध-प्रतिपद्धमें युक्तियाँ तथा बाद स्थिर हो गए श्रोर खास-खास परम्पराएँ बन गई। वाचरपति, श्रीधर, जयन्त, उदयन श्रादि सभी न्याय-वैशेषिक दर्शनके विद्वानीने 'धारावाहिक' शानीको श्रिधिगतार्थक कहकर भी प्रमाण ही माना है श्रीर उनमें 'सुद्भकालकला'के भानका निषेध ही किया है। श्रतएव उन्होंने प्रमाण लच्चणमें 'श्रुन्धिगत' श्रादि पद नहीं रखे।

मीमांसककी प्रभाकरीय और कुमारिलीय दोनों परम्पराक्रोंमें भी धारावाहिक शानोंका प्रामायय ही स्वीकार किया है। पर दोनोंने उसका समर्थन भिन्न-भिन्न प्रकारसे किया है। प्रभाकरानुगामी शालिकनाथ 'कालकला' का भान बिना माने ही 'श्रनुभृति' होने मानसे उन्हें प्रमाण कहते हैं, जिस पर न्याय-वैशेषिक परम्पराकी छाप स्वष्ट है। कुमारिलानुगामी पार्थसारिथ , 'सद्दमकालकला' का

१ 'श्रनिधातार्थगनतृत्वं च धारावाहिकिविज्ञानानामिधातार्थगोचराणां लोकिसिद्धप्रमाग्णभावानां प्रामाययं विह्नतीति नाद्रियामहे । न च कालभेदेनान धिगतगोचरत्वं धारावाहिकानामिति युक्तम् । परमसूद्धमाग्णां कालकलादिमेदानां विश्वतलोचनैरस्माहरौरनाकलनात् । न चार्यनैव विज्ञानेनोपदिरितत्वादर्थस्य प्रवर्तितत्वात् पुरुपस्य प्रापितत्वाच्चोचतेरामप्रामाग्ययमेव ज्ञानानामिति वाच्यम् । निह्न विज्ञानस्यार्थपाप्णं प्रवर्तनाद्वयद्, न च प्रवर्तनमर्थप्रदर्शनादन्यत् । तस्मान्दर्यप्रदर्शनमत्रव्यापारमेव ज्ञानं प्रवर्त्तकं प्रापकं च। प्रदर्शनं च पूर्ववदुत्तरेषामपि विज्ञानानामभित्रमिति कथं पूर्वमेव प्रमाग्णं नोत्तराय्यपि १। श्रीनतात्पर्य० पु० २१. कन्दली प्र० ६१. स्यायम० पु० २२. स्यायक० ४. १।

२ 'धारावाहिकेषु तह्य 'त्तरिवज्ञानानि स्मृतिप्रमोपादिविशिष्टानि कथं प्रमाणानि ? तत्राह-ग्रन्योन्यनिरपेत्वास्तु धारावाहिकबुद्धयः । ध्याप्रियमाणे हि पूर्वविज्ञानकारणकलाप उत्तरेशामप्युत्पत्तिरिति न प्रतीतित उत्पत्तितो वा धारावाहिकविज्ञानानि परस्परस्यातिशेरत इति युक्ता सर्वेपामपि प्रमाणता ।'- प्रकरणप० ए० ४२-४३; वृहतीप० ए० १०३.।

३ 'नन्वेवं धाराबाहिकेपूत्तरेशं पूर्वग्रहीतार्थविषयकत्वादप्रामाण्यं स्यात् । तस्मात् 'श्रनुभूतिः प्रमाण्म' इति प्रमाण्कत्वण्म । तस्मात् यथार्थमग्रहीतप्राहि हानं प्रमाण्मितिवक्तव्यम्। धाराबाहिकेष्वप्यतरोत्तरेषां कालान्तरसम्बद्धस्याग्रही तस्य प्रह्मात् युक्तं प्रामाण्यम् । सन्नि कालभेदोऽतिस्त्मत्वान्न परामुध्यत इति वेत्; श्रहो स्त्मत्वर्शी देवानांप्रियः ! यो हि समानविषयया विज्ञानधारया चिरमन्वस्थायोपरतः सोऽनन्तरत्वण्यम्बन्धितयार्थं स्मरति । तथाहि किमत्र घटोऽवस्थित हति पृष्टः कथयति श्रहिमन् च्लो मयोपलब्ध इति । तथा प्रातरारम्यैतावत्कालं मयोपलब्ध इति । कालभेदे त्वग्रहीते कथमेवं वदेत् । तस्मादस्ति कालभेदस्य परामर्शः । तदाधिक्याच्च विद्वमृत्तरेषां प्रामाण्यम्।'-शास्त्रवि० पृ० १२४-१२६.

भान मानकर ही उनमें प्रामाययकां उपपादन करते हैं क्योंकि कुमारिलपरम्परामें प्रमायलच्यामें 'श्रपूर्व' पद होनेसे ऐसी कल्पना बिना किये 'भारावाहिक' ज्ञानों के प्रामाययका समर्थन किया नहीं जा सकता । इस पर बौद्ध श्रीर जैन कल्पनाकी छाप जान पड़ती है।

बौद्ध-परम्परामें यद्यपि धर्मोत्तर ने स्पष्टतया 'धाराबाहिक' का उल्लेख करके तो कुछ नहीं कहा है, फिर भी उसके सामान्य कथनसे उसका सुकाव 'धाराबाहिक' को अप्रमास माननेका ही जान पड़ता है। हेतुकिन्दुकी टीकामें अर्चट ने 'धाराबाहिक' के विषयमें अपना मन्तव्य प्रसंगवश स्पष्ट बतलाया है। उसने योगिगत 'धाराबाहिक' शानोंको तो 'सूच्म कालकला' का मान मानकर प्रमास कहा है। पर साधारस प्रमाताओं के धाराबाहिकों को सूच्मकाल भेदग्राहक न होनेसे अप्रमास ही कहा है। इस तरह बौद्ध परम्परामें प्रमाताके भेद से 'धाराबाहिक' के प्रामास्य-अप्रामास्यका स्वीकार है।

जैन तर्कप्रन्थों में 'धारावाहिक' ज्ञानों के प्रामाण्य-श्रप्रामाण्यके विषयमें दो परम्पराएँ हैं—दिगम्बरीय श्रीर श्वेताम्बरीय। दिगम्बर परम्परा के श्रुतुसार 'धारावाहिक' ज्ञान तभी प्रमाण हैं जब वे ज्ञ्णमेदादि विशेष का भान करते हों श्रीर विशिष्टप्रमाजनक होते हों। जब वे ऐसा न करते हों तब प्रमाण नहीं हैं। इसी तरह उस परम्पराके श्रुतुसार यह भी समक्षना चाहिए कि विशिष्ट-प्रमाजनक होते हुए भी 'धारावाहिक' ज्ञान जिस द्रव्याशमें विशिष्टप्रमाजनक नहीं हैं उस श्रंशमें वे श्रप्रमाण श्रीर विशेषांशमें विशिष्टप्रमाजनक होने कारण प्रमाण हैं श्रर्थात् एक ज्ञान व्यक्तिमें भी विषय भेद की श्रपेज्ञासे प्रामाणया-

१ 'श्रत एव श्रनिषगतिषधे प्रमाणम्। येनैव हि ज्ञानेन प्रथममधिगतोऽधैः तेनैव प्रवर्तितः पुरुषः प्रापितश्चार्थः तत्रैवार्थे क्रिमन्येन ज्ञानेन श्रिषकः कार्यम्। ततोऽधिगतविषयमप्रमाणम्।'—न्यायवि० टी०. पृ० ३.

२ 'यदैक्स्मन्नेव नीलादिवस्तुनि भारावाहीनीन्द्रियशानान्युत्पयन्ते वदा पूर्वेणाभिन्नयोगधेमत्वात् उत्तरेषामिन्द्रियशानानामप्रामायप्रमक्कः । न नैवम् अतोऽनेकान्त इति प्रमाणासं-लववादी दर्शयन्नाह-पृवीप्रयत्त्व्वणीन इत्यादि । एतत् परिइरति–तद् यदि प्रतिच्यणं च्याविवेक्दर्शिनोऽधिकृत्योच्यते तदा भिन्नो-पयोगितया पृथक् प्रामाययात् नानेकान्तः । अय सर्वपदार्थेष्वेकत्वाध्यवस्ययिनः सांव्यवहारिकान् पुरुषानिभिन्नेते तदा सक्लमेव नीलसन्तानमेकमर्गे रियरक्षं तत्साध्यां चार्थिकवादिनः सांव्यवहारिकान् पुरुषानिभिक्तिस्ताध्यवत्यन्तिति प्रामाययमप्युत्तरेषामिनष्टमेवेति कृतोऽनेकान्तः १'-हेद्व० टी० पृ० ३७.

प्रामारय है। अकलक्क अनुगामी विद्यानन्द श्रीर माणिक्यनन्दीके अनुगामी प्रभाचन्द्रके टीकाप्रन्थींका पूर्वापर अवलोकन उक्त नतीं पर पहुँचाता है। क्योंिक अन्य सभी जैनाचायोंकी तरह निर्विवाद रूपसे 'स्मृतिप्रामायय' का समर्थन करनेवाले अकलक्क श्रीर माणिक्यनन्दी अपने न्त्रपाय लच्चामें जब बौद्ध श्रीर मीमांसकके समान 'अनिधगत' श्रीर 'श्रपूर्व' पद रखते हैं तब उन पदोंका सार्थकता उक्त तात्पर्यके सिवाय श्रीर किसी प्रकारसे बतलाई ही नहीं जा सकती चाहे विद्यानन्द श्रीर प्रभाचन्द्रका स्वतन्त्र मत कुछ भी रहा हो।

बौद्ध<sup>क</sup> विद्वान् विकल्प श्रीर स्मृति दानोंमं, मीमांसक स्मृति मात्रमें स्वतन्त्र प्रामाएय नहीं मानते । इसलिए उनकं मतमे तो 'त्रनिधनत' श्रीर 'श्रपूर्व' पदका प्रयोजन स्पष्ट है। पर जैन परम्पराके श्रनुसार वह प्रयोजन नहीं है।

श्वेताम्बर परम्परांकं सभी विद्वान् एक मतसे धारावाहिज्ञानको स्मृतिकी तरह प्रमाण माननेके ही पत्तमं हैं। श्रतएव किसीने श्रपने प्रमाणलच्चणमें 'श्रमधिन्यतं 'श्रपूर्व' श्रादि जैसे पदको स्थान ही नहीं दिया। इतना ही नहीं, बिल्क उन्होंने स्पष्टरूपेण यह कह दिया कि चाहे जान ग्रहीतप्राहि हो तब भी वह श्रग्रहीतप्राहिकं समान ही प्रमाण है। उनके विचारानुसार ग्रहीतप्राहित्व प्रमास्यका विधातक नहीं, श्रतएव उनके मतसे एक धारावाहिक ज्ञानव्यक्तिमें विषयमेदको श्रपंदांस ग्रामास्य माननेकां जरूरत नहीं श्रीर न तो कभी किसीको श्रप्रमाण माननकां जरूरत है।

श्वेताम्बर त्राचायोंमे भी त्रा॰ हेमचन्द्रकी खास विशेषता है क्योंकि उन्होंने यहीतप्राहि क्रोर प्रहाच्यमायप्राहि दोनोंका समत्व दिखाकर सभी धारावाहिज्ञानोंमें प्रामाययका जो समर्थन किया है वह खास माकेंका है—प्र॰ मी॰ पृ॰ ४। ई॰ १६३६]

१. 'यहातमप्रहातं वा स्वार्थं यदि व्यवस्यति। तन लोके न शास्त्रेषु विज्ञहाति प्रमाणताम् ॥'—तस्वार्थर्लो० १. १०. ७८ । 'प्रमान्तराप्रहीतार्थप्रकाशिरवं प्रपञ्चतः। प्रामापयं च यहातार्थप्राहिस्वेषि कथंचन ॥'-तस्वार्थर्रलो० १.१३.९४। 'यहीतप्रहणात् तत्र न स्मृतेर्यवेष्यमाणता । धाराबाह्यविज्ञानस्यैवं लम्येत केन सा ॥'-तस्वार्थर्रलोक० १.१३.१५ 'नन्वेषमपि प्रमाणसंस्त्वववादिताव्याषातः प्रमाणप्रतिपन्नेऽभें प्रमाणान्तराप्रतिपत्तिरित्यचोयम् । स्रर्थपरिज्ञ्जितिवशेषसङ्गावे तस्प्रवृत्तेष्यस्युपामात् । प्रथमप्रमाणप्रतिपन्ने हि वस्तुन्याकारविशोषं प्रतिपर्यमानं प्रमाणान्तरमपूर्वार्थनंव दृत्वो न्यप्रोष इत्यादिवत् ।'—प्रमेयक० ए० १६ ।

२. 'यद् गृहीतम्राहि ज्ञानं न तत्प्रमाणं, यथा स्मृतिः, गृहीतम्राही च प्रत्यज्ञ-पृष्ठभावी विकल्प इति व्यापकविषद्धोपलिक्यः'—तत्त्वसं० प० का० १२६८ ।

#### स्मृति प्रामाण्य

स्मृतिको प्रमा—प्रमाण माननेके बारेमें मुख्य दो परम्पराएँ हैं—जैन श्रीर जैनेतर । जैन परम्परा उसे प्रमाण मानकर परोच्चके भेद रूपसे इसका वर्णन करती है। जैनेतर परम्परावासे वैदिक, बौद्ध, सभी दर्शन उसे प्रमाण नहीं मानते श्रतएव वे किसी प्रमाणरूपसे उसकी चर्चा नहीं करते। स्मृतिको प्रमाण न माननेवासे भी उसे श्रप्रमाण—िमध्याज्ञान—नहीं कहते पर वे प्रमाण शब्दसे उसका केवल व्यवहार नहीं करते।

स्मृत्यात्मक ज्ञानमें प्रमाण शब्दका प्रयोग करने न करनेका जो मतमेद देखा जाता है इसका बीज धर्मशास्त्रके इतिहासमें है । वैदिक परम्परामें धर्मशास्त्रके एक्से वेद स्रर्थात् श्रुतिका ही मुख्य प्रामाण्य माना जाता है । मन्वादिस्मृतिक्ष धर्मशास्त्र प्रमाण है सही पर उनका प्रामाण्य श्रुतिमूलक है । जो स्मृति श्रुतिमूलक है या श्रुतिसे स्रविक्द है वही प्रमाण है स्र्यात् स्मृतिका प्रामाण्य श्रुतिप्रामाण्य तन्त्र है स्वतन्त्र नहीं । धर्मशास्त्रके प्रामाण्य की इस व्यवस्थाका विचार बहुत पुराने समय से मीमांसादर्शन नं किया है । जान पड़ता है जब स्मृतिक्ष धर्मशास्त्रको छोड़कर भी स्मृतिक्त ज्ञानमात्र के विचय में प्रामाण्यविषयक प्रश्न मीमांसकोंके सामने स्त्राया तब भी उन्होंने स्रयना धर्मशास्त्रविषयक उस सिद्धान्त का उपयोग करके एक साधारण ही नियम बाँध दिया कि स्मृतिज्ञान स्वतन्त्र प्रमाण नहीं है, उसका प्रामाण्य उसके कााणभूत स्नुत्रभवके प्रामाण्य पर निर्मर है स्रतिच्य वह मुख्य प्रमाणक्षये गिनी जाने योग्य नहीं । सम्भवतः वैदिक धर्मजीवी मीमांसा दर्शन के इस धर्मशास्त्रीय या तत्वज्ञानीय (नर्ण्यका प्रभाव सभी न्याय, वैशेषिक, सांख्य , योग स्नादि इतर वैदिक दर्शनों पर पड़ा है।

१. 'पारतन्त्र्यात् स्वतो नैषां प्रमाण्यत्वावधारणा । स्रप्रामाण्यविकल्पस्य द्रिटिम्नैव विद्रन्यते ॥ पूर्वविज्ञानविषयं विज्ञानं स्मृतिद्रच्यते । पूर्वज्ञानाद्वना तस्याः प्रामाण्यं नावधार्यते ॥'-तन्त्रदा० प्र० ६६ ।

 <sup>&#</sup>x27;एतदुक्तं भवति—सर्वे प्रमागादयोऽनिधगतमर्थे सामान्यतः प्रकारतो वाऽधिगमयन्ति, स्मृतिः पुनर्ने पूर्वानुभवमयीदामिकन्नमिते, तिद्वषया तदूर्नावषया वा, न त तदिधकविषया, सोऽयं वृत्त्यन्तरादिशेषः स्मृतेरिति विमृशति ।'— तत्त्ववै १.११ ।

श्रतएव वे श्रपने-श्रपंने मन्तव्यकी पुष्टिमें चाहे युक्ति भिन्न-भिन्न बतलाएँ फिर भी वे सभी एक मतसे स्मृतिरूप शानमें प्रमाण शब्दका व्यवहार न करनेके ही पद्ममें हैं।

कमारिल श्रादि मीमांसक कहते हैं कि स्मृतिज्ञान श्रनुभव द्वारा ज्ञात विषयको ही उपस्थित करके कृतकृत्य हो जानेके कारण किसी अपूर्व अर्थका प्रकाशक नहीं, वह केवल गृहीतप्राहि है श्रीर इसीसे वह प्रमाण नहीं । प्रशस्तपादके अनुगामी श्रीधरने भी उसी मीमांसककी गृहीतग्राहित्ववाली युक्तिका **अ**वलम्बन करके स्मृतिको प्रमाखन्नाह्य माना है (कन्दली पृ० २५७)। पर अप्रचिपादके अपनुगामी जयन्तने दसरी ही यक्ति बतलाई है। वे कहते हैं कि स्मतिज्ञान विषयरूप अर्थके सिवाय ही उत्पन्न होनेके कारण अनर्थन होनेसे प्रमाण नहीं 1 जयन्तकी इस युक्तिका निरास श्रीधरने 3 किया है। श्रक्तपादके हो अनुगामी वाचस्पति मिश्रने तीसरी युक्ति दी है। वे कहते हैं कि लोकव्यवहार वे प्रमाकी व्याख्या करते समय स्मृतिभिन्न ज्ञानको लेकर ही विचार करते हैं (तात्पर्य पू॰ २०)। उदयनाचार्यने भी स्मृतिको प्रमाख न माननेवाले सभी पर्ववर्ती तार्किकोंकी युक्तियोंका निरास करके ग्रान्तमें वाचस्पति मिश्रके तात्पर्यका श्रनुसरण करते हुए यही कहा है कि स्त्रनपेत्त होनेके कारण स्त्रनुभव ही प्रमाण कोटिमें गिना जाना चाहिए, स्मृति नहीं: क्योंकि वह अनुभवसापेल है श्रीर ऐसा माननेका कारण लोकव्यवहार ही है ।

१. 'तत्र यत् पूर्वविज्ञानं तस्य प्रामाणयिमध्यते । ततुपस्थानमात्रेषा स्मृतेः स्याच्चरितार्थता ॥'-श्लोकवा० श्रनु० श्लो० १६० । प्रकृरस्पप० पृ० ४२ ।

२. 'न स्पृतेरप्रमाणत्वं ग्रहोतप्राहिताकृतम्। स्त्रपि त्वनर्थजन्यत्वं तद-प्रामाणयकारणम् ॥'-न्यायम० पृ० २३ ।

३. 'ये त्वनर्धजत्वात् स्मृतेरप्रामाययमादुः तेषामतीतानगतिषययस्यानुमान-स्याप्रामाययं स्यादिति दूषराम् ॥'-कन्दली० पृ० २५७।

५. 'क्यं तर्हि स्मृतेव्यवच्छेदः १ अननुभवत्वेनेव । यथायों अनुभवः प्रभेति प्रामायिकाः पश्यन्ति । 'तत्त्वशानाद्' इति सृत्रयात् । अव्यभिचारि ज्ञानमिति व । नतु स्मृतः प्रमेव किं न स्याद् यथार्यशानत्वात् प्रत्यच्चायनुभूतिवदिति चेत् । न । विद्धे व्यवहारे निमित्तानुसरणात् । न च स्वेच्छाकस्यितेन निमित्तेन लोक-व्यवहारिनयमनम् , अव्यवस्थया लोकव्यवहारिवय्नवप्रसङ्गात् । न च स्मृतिहेतौ प्रमायामियुक्तानां महर्गाणां प्रमायव्यवहारोऽस्ति, पृथननुपःशात्।'-स्यायकु० ४.१

बौद्धदर्शन स्मृतिको प्रमाण नहीं मानता । उसको गुिक भी मीमांसक या वैशोधिक जैसी ही है स्रयांत स्मृति गृहीतमाहिणी होनेसे ही प्रमाण नहीं (तस्वसं० प० का० १२६८)। फिर भी इस मन्तव्यके बारेमें जैसे न्याय वैशोधिक स्रादि दर्शानों पर मीमांसा—धर्मशास्त्र—का प्रभाव कहा जा सकता है वैसे बौद्ध-दर्शान पर कहा नहीं जा सकता क्योंकि वह वेदका ही प्रामाण्य नहीं मानता। विकल्पशानमात्र को प्रमाण न मानं के कारण बौद्ध दर्शनमें स्मृतिका प्रामाण्य प्रसक्त ही नहीं है।

जैन तार्किक स्मृतिको प्रमाण न माननेवाले भिजनिमन्न उपर्युक्त दर्शनोंकी गृहीतग्राहित्व, श्रनर्थज्वत, लोकव्यवहाराभाव श्रादि सभी युक्तियोंका निरास करके केवल यही कहते हैं, कि जैसे संवादी होनेक कारण प्रत्यत्त श्रादि प्रमाण कहे जाते हैं वैसे ही स्मृतिको भी संवादी होने ही से प्रमाण कहना युक्त है। इस जैन मन्तव्यमें कोई मतमेद नहीं। श्राचार्य हेमचन्द्रने भी स्मृतिप्रामाण्यकी पूर्व जैन परम्पराका ही श्रनसरण किया है—प्रश्नी १००२२।

स्मृतिज्ञानका ऋविसंवादित्व सभीको मान्य है। वस्तुस्थितिमें मतभेद न होने पर भी मतभेद केवल प्रमा शब्दसे स्मृतिज्ञानका व्यवहार करने न करनेमें है।

ई० १६३६ ]

्रिमारा मीमांसा

१. 'गृहीतब्रह्णान्नेष्ट सांवृतं'''''-(सांवृतम्—विकल्पेशानम्-मनोरथ०) प्रमाखना० २.५ ।

२. 'तथाहि—ग्रमुण्याऽप्रामार्ग्यं कुतोऽयमाविष्कुवीत, किं गृहीतार्शमाहि-त्वात्, परिच्छित्तिविशेषाभावात्, ग्रमत्यतीतेर्ये प्रवर्तमानत्वात्, श्रम्यादनु-त्पद्यभानत्वात्, विसंवादकत्वात्, समारोपान्यवच्छेदकत्वात्, प्रयोजनाप्रसाधक-त्वात् वा।''—स्याद्वादर० ३. ४।

## प्रत्यभिज्ञा

प्रत्यभिज्ञाके विषयमें द। बातें ऐसी हैं जिनमें दार्शनिकोंका मतमेद रहा है—पहली प्रामाययकी और दूसरी स्वरूपकी। बौद्ध परम्परा प्रत्यभिज्ञाको प्रमाय नहीं मानती क्योंकि वह च्या्यकवादी होनेसे प्रत्यभिज्ञाको विषय माने जानेवाले स्थिरत्वको ही वास्तविक नहीं मानती। वह स्थिरत्वप्रतीतिको साहश्यमूलक मानकर भ्रान्त ही समक्षती हैं। पर बौद्धभिन्न जैन, वैदिक दोनों परम्पराके सभी दार्शनिक प्रत्यभिज्ञाको प्रमाय मानते हैं। वे प्रत्यभिज्ञाको प्रमाय मानते हैं। वे प्रत्यभिज्ञाके प्रामाययके श्राधार पर ही बौद्धसम्मत च्या्यभङ्कका निरास और नित्यत्व—स्थिरत्व—का समर्थन करते हैं। जैन परम्परा न्याय, वैशेषिक श्रादि वैदिक दर्शनोंको तरह एकान्त नित्यत्व किंवा क्टरथ नित्यत्व नहीं मानती तथापि वह विभिन्न पूर्वापर अवस्थाओं में भुवत्वको वास्तविक रूपसे मानती है श्रतएव वह भी प्रत्यभिज्ञाके प्रामाययको पच्यातिना है।

प्रत्यभिज्ञाके स्वरूपके संवर्धमें मुख्यतया तीन पत् हैं— बीद्ध, वैदिक श्रीर जैन । बीद्धपत्त कहता है कि प्रत्यभिज्ञा नामक कोई एक ज्ञान नहीं है किन्तु स्मरण श्रीर प्रत्यत्त्व ये समुचित दो ज्ञान ही प्रत्यभिज्ञा शब्दसे व्यवहृत होते हैं व उसका 'तत्' श्रंश श्रतीत होने से परोज्ञ्चर होनेके कारण समरणमाह्य है वह प्रत्यत्त्रमाह्य हो ही नहीं सकता । इस तर्र विपयगत परोज्ञा-परोज्ञ्चरके श्राधार पर दो ज्ञानके समुच्चयको प्रत्यभिज्ञा कहनेवाले बौद्धपत्त्वके श्राधार पर दो ज्ञानके समुच्चयको प्रत्यभिज्ञा कहनेवाले बौद्धपत्त्वके विद्ध त्याय, मीमांसक श्रादि वैदिक दर्शन कहते हैं कि प्रत्यिभिज्ञा यह परयञ्च कर एक ज्ञान है प्रत्यन्तस्मरण दो नहीं । इन्द्रियजन्य प्रत्यत्वमें वर्तमान मात्र विषयकत्त्वका जो नियम है वह सामान्य नियम है श्रतएव सामग्रवियोपदशामें वह नियम सापवाद बन जाता है । बाचस्पित मिश्र प्रत्यभिज्ञामें प्रत्यत्त्वका उपपादन करते हुए कहते हैं कि संस्कार या स्मरणक्ष्यस्वस्त्रह्म बल्ले वर्तमान-

१ प्रमाणवा॰ १. ५०१-२ । तस्वसं॰ का॰ ४४७ ।
२ भारमाद् हे एते ज्ञाने स इति स्मरणम् श्रयम् इत्यनुभवः'-न्यायम॰
पु॰ ४४६ ।

मात्रप्राही भी हन्द्रिय, श्रतीतावस्थाविशिष्ट वर्तमानको ग्रहण कर सकनेके कारण प्रत्यभिज्ञाजनक हो सकती है । जयन्त वाचस्पतिके उक्त कथनका श्रनुसरण करनेके श्रलावा भी एक नई युक्ति प्रदर्शित करते हैं। वे कहते हैं कि स्मरण-सहकृतहन्द्रियजन्य प्रत्यच्चके बाद एक मानसज्ञान होता है जो प्रत्यभिज्ञा कहलाता है। जयन्तका यह कथन पिछले नैयायिकोंके श्रलीकिकप्रत्यच्चादकी कस्पनाका बीज माल्यम होता है।

जैन तार्किक प्रत्यभिज्ञाको न तो बौद्धके समान ज्ञानसमुच्चय मानते हैं श्रीर न नैयायिकादिकी तरह बहिरिन्द्रियज प्रत्यज्ञ। वे प्रत्यभिज्ञाको परोज्ञ ज्ञान मानते हैं। श्रीर कहते हैं कि इन्द्रियजन्य ज्ञान श्रीर स्मरण्के बाद एक संकलनात्मक विज्ञातीय मानस ज्ञान पैदा होता है वही प्रत्यभिज्ञा कहलाता है। श्रकलङ्कोपद्य (लघी० २.१.से) प्रत्यभिज्ञाकी यह व्यवस्था जो स्वरूपमें जयन्तकी मानसज्ञान की करपनांके समान है वह सभी जैन तार्किकोंके द्वारा निर्यवादरूपसे मान ली गई है। श्राचार्य हेमचन्द्र भी उसी व्यवस्थाके श्रनुसार प्रत्यभिज्ञाका स्वरूप मानकर परपञ्जनिराकरण श्रीर स्वयज्ञसभर्यन करते हैं—प्र० मी० पृ० १४.।

मीमांसक (श्लोकवां० सू० ४. श्लो० २३२-२३७.), नैयायिक (न्यायसू० १. १. ६.) आदि उपमानको स्वतन्त्र प्रमाण मानते हैं जो सादृश्य-वैसदृश्य विषयक है। उनके मतातुसार हस्वत्व, दीर्घत्व आदि विषयक श्रमेक सप्रतियोगिक ज्ञान ऐसे हैं जो प्रत्यच्च ही हैं। जैन तार्किकोंने प्रथमसे ही उन सबका समावेश, प्रत्यभिज्ञानको मतिज्ञानके प्रकारविशेषरूपसे स्वतन्त्र प्रमाण मानकर, उसीम किया है, जो ऐकमत्यसे सर्वमान्य हो गया है

इं० १६३६ ]

[ प्रमाग् मीसांसा

<sup>.</sup> १ तात्पर्य० पृ० १३६ ।

२ 'एवं पूर्वज्ञानिवरोषितस्य स्तम्भादेविरोषण्मतीतत्त्वण्विषय इति मानसी प्रत्यभिज्ञा ।'-न्यायम० ए० ४६१ ।

### तर्क प्रमाण

भगवान महावीर, बुद्ध ग्रीर उपनिषद्के सैकड़ों वर्ष पूर्व भी ऊढ़् (भ्राग॰ २०. १३१. १०) श्रीर तर्क (रामायण ३. २३. १२.) ये दो धात तथा तजन्य रूप संस्कृत-प्राकृत भाषामें प्रचलित रहे । आगम, पिटक और दर्शनस्त्रोंमें उनका प्रयोग विविध प्रसंगोंमें थोडे-बहुत भेदके साथ विविध स्रथींमें देला जाता है । सन श्रथों में सामान्य श्रंश एक ही है श्रोर वह यह कि विचारात्मक ज्ञानव्यापार । जैमिनीय सत्र श्रीर उसके शावरभाष्य श्रादि<sup>3</sup> व्याख्याप्रन्थोंमें उसी भावका द्योतक जह शब्द देखा जाता है, जिसको जयन्त ने मंजरीमें श्रानमानात्मक या शब्दात्मक प्रमाण सम्भक्तर खरडन किया है (न्यायम॰ पृ॰ ५८८)। न्यायसूत्र (१.१.४०) में तर्कका लच्च है जिसमें कह शब्द भी प्रयक्त है खोर उसका अर्थ यह है कि तर्कात्मक विचार स्वयं प्रमाण नहीं किन्तु प्रमाणानुकल मनोव्यापार मात्र है। पिछले नैयायिकीन तर्कका अर्थविशोप स्थिर एवं स्पष्ट किया है। श्रीर निर्णय किया है कि तर्क कोई प्रमासात्मक ज्ञान नहीं है किन्तु व्याप्तिज्ञानमें बाधक होनेवाली अप्रयोज-कत्वशङ्काको निरस्त करनेवाला व्याप्यारोपपूर्वक व्यापकारीपस्वरूप आहार्य ज्ञान मात्र है जो उस व्यभिचारशङ्काको हटाकर व्यासिनिर्णयमें सहकारी या उपयोगी हो सकता है (चिन्ता० अनु० पृ० २१०; न्याय० वृ० १. १. ४० )। प्राचीन समयसे ही न्याय दर्शनमे तर्कका स्थान प्रमाणकोटिमें नहीं है । न्यायदर्शनके विकासके साथ ही तर्कके ऋथे एवं उपयोगका इतना विशादीकरण हन्ना है कि

१ 'उपसर्गाद्प्रस्व जहतैः ।'-पा॰ स्॰ ७. ४. २३। 'नैषा तकेंगा मतिरापनेया'-कठ॰ २. ६।

२ 'तका जत्थ न दिजइ'-म्राचा० स्०१७०। 'विहिंसा वितक'-मिक्सि० सम्बासवसुत २०६। 'तर्काप्रतिष्ठानात्'-ब्रह्मस्०२. १.११। न्यायस्० १.१.४०।

३ 'त्रिविधर्च ऊहः । मन्त्रसामसंस्कारविषयः ।'— शाबरमा० ६. १. १ । बैमिनीयन्या० ऋध्याय ६. पाद १. ऋषि० १ ।

४ न्यायस्० १. २. १।

इस विषय पर बड़े सुद्धम और सुद्धमतर प्रन्य लिखे गए हैं जिनका झारम्भ गंगेश उपाध्यायसे होता है।

बौद्धतार्किक (हेतुवि॰ टी॰ पृ॰ १७) भी तर्कात्मक विकल्पशानको व्याप्तिश्वानोपयोगी मानते हुए भी प्रमाण नहीं मानते। इस तरह तर्कको प्रमाण-कप माननेकी मीमांखक परम्परा श्रोर श्रप्रमाणकप होकर भी प्रमाणानुप्राहक माननेकी नैयायिक श्रोर बौद्ध परम्परा है।

जैन परम्परामें प्रमाणरूपसे माने जानेवाले मितशानका द्वितीय प्रकार ईहा जो वस्तुतः गुखदोषिवचारणात्मक ज्ञानव्यापार ही है उसके पर्यायरूपसे उस स्त्रीर तर्क दोनों शब्दोंका प्रयोग उमास्तातिने किया है (तत्त्वार्थमा० १.१५)। अब जैन परम्परामें तार्किक पद्धतिसे प्रमाणके मेद स्त्रीर लच्चण स्त्रादिकी व्यवस्था होने लगी तब सम्भवतः सर्वप्रथम स्रकलक्कने ही तर्कका स्वरूप, विषय, उपयोग स्त्रादि स्थिर किया (लची० स्विव० ३.२.) जिसका स्त्रनुसरण पिछले सभी जैन तार्किकांने किया है। जैन परम्परा मीमांसकांका तरह तर्क या उहको प्रमाणात्मक ज्ञान ही मानती स्त्राई है। जैन तार्किक कहते हैं कि व्याप्तिज्ञान ही तर्क या उत्रक शब्दको लेकर ही स्रकलक्कने परोच्चमाणके एकमेद रूपसे तर्कमाण स्थिर किया। स्त्रीर वाचस्पति मिश्र स्त्रादि नैयायिकांने व्याप्तिज्ञानको कहीं मानसम्त्रच्चरूप, कहीं लीकिकप्रत्रच्चरूप, कहीं स्त्रनुमिति स्त्राद रूप माना है उसका निरास करके जैन तार्किक व्याप्तिज्ञानको एकरूप ही मानते स्त्राद है। वह रूप है उनकी परिभाषाके स्त्रनुसार तर्कपद्मतिपाद । स्त्राचार्य हेमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं—प्रकार तर्कपद्मतिपाद । स्नाचार्य हेमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं—प्रकार वर्षपर्वारावा । स्त्राचार्य हमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं—प्रकार वर्षपर्वारावा । स्त्राचार्य हमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं—प्रकार वर्षपर्वारावा । स्त्राचार्य हमचन्द्र उसी पूर्वपरम्पराके समर्थक हैं—

ई० १६३६ ]

**प्रमाण**मीमांसा

### **अनुमान**

श्रनुमान शब्दके श्रनुमिति श्रीर श्रनुमितिकरण ऐसे दो श्रर्थ हैं। जब श्रनुमान शब्द भाववाची हो तब श्रनुमिति श्रीर जब करणवाची हो तब श्रनुमितिकरण श्रर्थ निकलता है।

श्रनुमान शब्दमें श्रनु श्रोर मान ऐसे दो श्रंश हैं। श्रनुका श्र्यं है परचात् श्रोर मानका श्रयं है शान श्रयांत् जो किसी श्रन्य ग्रानके बाद ही होता है वह श्रनुमान । परन्तु वह श्रन्य ग्रान खास ग्रान ही विविद्धत है, जो श्रनुमितिका कारण होता है। उस खास ग्रान रूपसे व्याप्तिग्रान—जिसे लिङ्गपरामर्श भी कहते हैं—इष्ट है। प्रत्यन्त श्रीर श्रनुमान शानमें मुख्य एक श्रन्तर यह भी है कि प्रत्यन्त श्रान नियमसे ज्ञानकारणक नहीं होता, जब कि श्रनुमान नियमसे ग्रानकारणक ही होता है। यही भाव श्रनुमान शब्दमें मीजूद 'श्रनु' श्रंशके द्वारा स्चित किया गया है। यद्यपि प्रत्यन्तभिन्न दूसरे भी ऐसे ज्ञान हैं जो श्रनुमान कोटिमें न गिने जाने पर भी नियमसे ज्ञानजन्य ही हैं, जैसे उपमान शाब्द, श्रयांपत्ति श्रादि; तथापि दर श्रयलमें जैसा कि वैशेषिक दर्शन तथा बौद्ध दर्शन में माना गया है—प्रमाण के प्रत्यन्त श्रोर श्रनुमान ऐसे दो ही प्रकार हैं। बाकी के सब प्रमाण किसी न किसी तरह श्रनुमान प्रमाणमें समाए जा सकते हैं जैसा कि उक्त दिप्रमाणवादी दर्शनोंने समाया भी है।

अनुमान किसी भी विषयका हो, वह किसी भी प्रकारके हेतुसे जन्य क्यों न हो पर इतना तो निश्चित है कि अनुमानके मूलमें कहीं न कहीं प्रत्यद्ध ज्ञानका अस्तित्व अवश्य होता है। मूलमें कहीं भी प्रत्यद्ध न हो ऐसा अनुमान हो ही नहीं सकता। जब कि प्रत्यद्ध अपनी उत्पत्तिमें अनुमानकी अपेद्धा कदापि नहीं स्वता तब अनुमान अपनी उत्पत्तिमें प्रत्यद्धकी अपेद्धा अवश्य स्वता है। यही भाव न्यायस्त्रगत अनुमानके लद्ध में 'तत्पूर्वकम्' (१.१.५)

१. जैसे 'तत्पूर्वक' शब्द प्रत्यच श्रौर श्रनुमानका पौर्वापर्य प्रदर्शित करता है वैसे ही जैन परम्परामें मित श्रौर श्रुतसंज्ञक दो ज्ञानोंका पौर्वापर्य बतलानेवाला 'महपुब्वं जेग सुर्य' (नन्दी सू० २४) यह शब्द है। विशेषा० गा• ⊏६, १०५, १०६।

शब्दि ऋषिने व्यक्त किया है, जिसका श्रनुसरण सांख्यकारिका (का॰ ५) श्रादिके श्रनुमान लच्चणमें भी देखा जाता है।

श्रनुमानके स्वरूप श्रीर प्रकार निरूपण श्रादिका जो दार्शनिक विकास इमारे सामने है उसे तीन युर्गोमें विभाजित करके इम ठीक-ठीक समभ सकते हैं १ वैदिक युग, २ बोद्ध युग श्रीर ३ नव्यन्याय युग।

१—विचार करनेसे जान पड़ता है कि श्रनुमान प्रमाणके लच्चण श्रीर प्रकार श्रादिका शास्त्रीय निरूपण वैदिक परभ्यरामें ही शुरू हुन्ना श्रीर उसीकी विविध शासाश्रीमें विकसित होने लगा। इसका प्रारंभ कव हुन्ना, कहाँ हुन्ना, किसने किया, इसके प्राथमिक विकासने कितना समय लिया, वह किन किन प्रदेशों में सिद्ध हुन्ना इत्यादि प्रश्न शायद सदा ही निरुत्तर रहेंगे। फिर भी इतना तो निश्चित रूपसे कहा जा सकता है कि इसके प्राथमिक विकासका प्रत्यन भी वैदिक प्रपराके प्राचीन श्रन्य प्रत्यों में देखा जाता है।

यह विकास वैदिकयुगीन इसलिए भी है कि इसके प्रारम्भ करनेमें जैन श्रीर बौद्ध परम्पराका हिस्सा तो है ही नहीं बिल्क इन दोनों परम्पराश्रोंने वैदिक परम्परासे ही उक्त शास्त्रीय निरूपणको शुरूमें श्रव्यशः श्रपनाया है। यह बैदिकयुगीन श्रनुमान निरूपण हमें दो वैदिक परम्पराश्रोंमें थोड़े बहुत हेर-फेरके साथ देखनेको मिलता है।

- (ग्र) वैशेषिक श्रौर मीमांसक परम्परा—इस परम्पराको स्पष्टतया व्यक्त करनेवाले इस समय हमारे सामने प्रशस्त श्रौर शावर दो भाष्य हैं। दोनोंमें श्रमुमानके दो प्रकारोंका ही उल्लेख है को मूलमें किसी एक विचार परम्पराका स्वक है। मेरा निजी भी मानना है कि मूलमें वैशेषिक श्रौर मीमांसक दोनों परम्पराएँ कभी श्रभिन्न शाँ को श्री जा जाकर कमशा जुदी हुई श्रौर भिन्न-भिन्न मार्गसे विकास करती गई।
  - (ब) दूसरी वैदिक परम्परामें न्याय, सांख्य ऋौर चरक इन तीन शास्त्रीं-
- १. 'तत्तु द्विविधम्—प्रत्यत्त्तो दृष्टसम्बन्धं सामान्यतो दृष्टसम्बन्धं च'— शाबरभा० १. १. ५ । एतत्तु द्विविधम्—दृष्टं सामान्यतो दृष्टं च'—प्रशस्त• पृ० २०५ ।
- २. मीमांसा दर्शन 'श्रयातो धर्मिजज्ञाना'में धर्मे ही शुरू होता है वैसे हो वैशेषिक दर्शन भी 'श्रयातो धर्मे व्याख्यास्यामा' सूत्रमें धर्मिनरूपण्ये शुरू होता है। 'चोदनालच्चणोऽभीं धर्मः' श्रीर 'तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाययम्' दोनींका भाव समान है।

का समावेश है। इनमें अनुमानके तीन प्रकारोंका उल्लेख व वर्णन है। वेशेषिक तथा मीमांसक दर्शनमें वर्णित दो प्रकारके बीधक शब्द करीब करीब समान हैं, जब कि न्याय आदि शास्त्रोंकी दूसरी परभ्यामें पाये जानेवाले तीन प्रकारोंके बोधक शब्द एक ही हैं। अलबत्ता सब शास्त्रोंमें उदाहरण एकसे नहीं हैं।

जैन परम्परामें सबसे पहिले अनुमानके तोन प्रकार अनुयोगद्वारस्त्रमें— जो ई० स० पहलो शताब्दीका है—ही पाये जाते हैं, जिनके बोधक शब्द अनुरशः न्यायदर्शनके अनुसार ही हैं। फिर भी अनुयोगद्वार वर्षित तीन प्रकारोंके उदाहरखोंमें इतनी विशेषता अवश्य है कि उनमें मेद-प्रतिमेद रूपसे वैशेषिक-मीमांसक दर्शनवाली दिविध अनुमानकी परम्पराका भी समावेश हो ही गया है।

बौद्ध परगरामें अनुमानके न्यायस्त्रवाले तीन प्रकारका ही वर्णन है जो एक मात्र उपायद्धदय (पृ० १३) में अभी तक देखा जाता है। जैसा समभा जाता है, उपायद्धदय अगर नागार्जुनकृत नहीं हो तो भी वह दिङ्नागका पूर्ववर्ता अवश्य होना चाहिए। इस तरह हम देखते हैं कि ईसाकी चौथी पाँचवीं शताब्दी तकके जैन-बौद्ध साहित्यमें वैदिक ग्रुगीन उक्त दो परम्पराओं के अनुमान वर्णनका ही संग्रह किया गया है। तब तकमें उक्त दोनों परम्पराएँ मुख्यतया प्रमाखके विपयमें खासकर अनुमान प्रणाल विपयमें वैदिक परम्पराका ही अनुसरए करती हुई देखी जाती हैं।

२-ई० स० की पाँचवीं शताब्दीं इस विषयमें बौद्ध्या शुरू होता है। बौद्ध्या इसिलये कि श्रव तकमें जो श्रानुमान प्रणाली वैदिक परम्पराके श्रानुसार ही मान्य होती ब्राई थी उसका पूर्ण बलसे प्रतिवाद करके दिङ्नागने श्रानुमान का लद्म्य स्वतन्त्र भावसे रचा अश्रीर उसके प्रकार भी श्रपनी बौद्ध दृष्टिसे बतलाए। दिङ्नागके इस नये श्रानुमान प्रस्थानको सभी उत्तरवर्ती बौद्ध विद्वानोंने

१ 'पूर्ववच्छेपवत्सामान्यतो दृष्टं च' न्यायस्॰ १.१.५। माठर० का०५। चरक० स्त्रत्थान श्लो० २८, २६।

र 'तिविहे परायात्ते तंजहा—बुब्बवं, सेसवं, दिहसाहम्मवं।'—म्नुनुयो० पु० २१२A।

३ प्रमाण्समु॰ २. १. Buddhist Logic. Vol. I. p. 236.

अपनाया श्रीर उन्होंने दिङ्नागको तरह ही न्याय आदि शास्त्र सम्मत वैदिक परम्मराके अनुमान लच्या, प्रकार आदिका खरडन किया श्री के कभी प्रतिद्ध प्रवस्ति बीद तार्किकोंने खुद ही स्वीकृत किया था। श्रवसे वैदिक श्रीर बौद तार्किकोंके वीच खरडन-मर्यडनकी खास आमने-सामने छावनियाँ बन गईं। वात्स्यायनभाष्यके टीकानुटीकाकार उद्योतकर, वाचस्पति मिश्र आदिने ससुवन्धु, दिङ्नाग, धर्मकीर्ति आदि बौद तार्किकोंके श्री मुमानलच्याप्रयायन आदिका जोर-श्रीरसे खरडन किया जिसका उत्तर क्रमिक बौद तार्किक देते गए हैं।

बौद्धयुगका प्रभाव जैन परम्परा पर भी पड़ा । बौद्धतार्किकोंके द्वारा वैदिक परम्परासम्मत श्रनुमान लज्ञ्ण, भेद श्रादिका खराडन होते श्रीर स्वतन्त्रभावसे लज्ञ्णप्रण्यन होते देखकर सिद्धसेन के जैन तार्किकोंने भी स्वतन्त्रभावसे श्रपनी दृष्टिके श्रनुसार श्रनुमानका लज्ञ्णप्रण्यन किया । भट्टारक श्रकलङ्कने उस सिद्धसेनीय लज्ञ्णप्रण्यन मात्रमें ही सन्तोष न माना । पर साथ ही बौद्धनार्किकोंको तरह वैदिक परम्परा सम्मत श्रनुमानके भेद प्रभेदोंके खराडनका स्त्रपात भी स्पष्ट किया किया विद्यानन्द श्रादि उत्तरवर्ती दिगम्बरीय तार्किकोंने विस्तृत व पत्नवित किया वि

नए बौद्ध युग के दो परिणाम स्पष्ट देखे जाते हैं। पहिला तो यह कि बौद्ध स्त्रोर जैन परभ्यामें स्वतन्त्र भावसे अनुमान लच्चण स्त्रादिका प्रथमन श्रीर अपने ही पूर्वाचारोंके द्वारा कभी स्वीकृत वैदिक परम्परा सम्मत श्रनुमानलच्चण विभाग श्रादिका खराडन। दूसरा परिणाम यह है कि सभी वैदिक विद्वानोंके द्वारा बौद्ध सम्मत श्रनुमानप्रणालीका खराडन व श्रपने पूर्वाचार्य सम्मत श्रनुमान प्रणालीका स्थापन। पर इस दूसरे परिणाममें चाहे गौण रूपसे ही सही एक बात यह भी उल्लेख योग्य दाखिल है कि भासवंज्ञ जैसे वैदिक परम्पराक किसी

१ 'स्रनुमानं लिङ्गादर्थदर्शनम्'-न्यायप्र० पृ०७। न्यायवि० २.३। तत्त्वसं०का०१३६२।

२ प्रमासासमु० परि० २ । तत्त्वसं० का० १४४२ । तात्पर्य० पृ० १८० ।

३ न्यायवा० पृ० ४६ । तान्पर्य० पृ० १८० ।

४ 'साध्याविनासुनो लिङ्गात्साध्यनिश्चायकं स्मृतम् । श्रनुमानम्'—-

५ न्यायवि० २. १७१, १७२।

६ तत्त्वार्थश्लो० प्र० २०५ । प्रमेयक० प्र० १०५ ।

तार्किकके लच्चा प्रणयनमें बीद्ध लच्चाका भी असर आ गया को जैन तार्किकों के लच्चा प्रणयनमें तो बीद्ध युगके प्रारम्भ हो आज तक एक-सा चला आया है ।

३—तीवरा नव्यत्याययुग उपाध्याय गोग्रावे शुरू होता है। उन्होंने ऋपने वैदिक पूर्वाचार्योंके अनुमान लज्ज्ज्यको कायम रलकर भी उसमें सुद्म परिष्कार वैदिक पूर्वाचार्योंके अनुमान लज्ज्ज्ज्ञको कायम रलकर भी उसमें सुद्म परिष्कार वैदिक टर्शनके परिष्कारकोंने किया। इस नवीन परिष्कारके समयसे भारतवर्ष में बौद्ध तार्किक करीय-करीय नामशेप हो गए। इसलिए बौद्ध मन्योंमें इसके स्वीकार या खरण्डनके पाये जानेका तो सम्भव ही नहीं पर जैन परम्पाके बारेमें ऐसा नहीं है। जैन परम्पा तो पूर्वकी तरह नव्यन्याययुगके ममंद्र कोई जैन तार्किक चला आ रही है और यह भी नहीं कि नव्यन्याययुगके ममंद्र कोई जैन तार्किक छुए भी नहीं। उपाध्याय यशोविजयजी जैसे तत्वचिन्तामिण और आलोक आदि नव्यन्यायके अम्पानी सूद्मपञ्च तार्किक जैन परम्पामें हुए हैं फिर भी उनके तर्कभापा जैसे मन्यमें नव्यन्याययुगीन परिष्कृत अनुमान लज्ज्ज्ञका स्वीकार या खरण्डन देला नहीं जाता। उपाध्यायजीन भी अपने तर्कभाषा जैसे प्रमाण विषयक मुख्य प्रन्यमें अनुमानका लज्ज्ज्ञ वही रखा है जो सभी पूर्ववर्ती श्वेताम्बर दिगम्बर तार्किकोंके द्वारा मान्य किया गया है।

श्राचार्य हेमचन्द्रने श्रनुमानका जो लज्ञ्य किया है वह सिद्धसेन श्रीर श्रकलक्क श्रादि प्राक्तन जैन तार्किकोंके द्वारा स्थापित श्रीर समर्थित ही रहा। हसमें उन्होंने कोई सुधार या न्यूनाधिकता नहीं की। फिर भी हेमचन्द्रीय श्रनुमान निरूपणमें एक ध्यान देने योग्य विशेषता है। वह यह कि पूर्वचर्ती सभी जैन तार्किकोंने—जिनमें श्रभयदेव, वादी देवसूरि श्रादि श्वेताम्बर तार्किकों का भी समावेश होता है—वैदिक परम्परा सम्मत त्रिविध श्रनुमान प्रयालीका साटोप खरडन किया था, उसे श्रा० हेमचन्द्र ने खोड़ दिया। यह हम नहीं

१ 'सम्यगविनाभावेन परोचानुभवसाधनमनुमानम्'-न्यायसार पृ० ५ ।

२ न्याया॰ ५ । न्यायवि॰ २. १ । प्रमाखाप॰ पृ॰ ७० । परी॰ ३. १४ ।

३ 'त्रतीतानागतधूमादिशानेऽप्यनुमितिदर्शनान लिक्न' तद्धेतुः व्यापारपूर्व-वर्तितयोरभावात्.....किन्तु व्याप्तिशानं करणं परामशों व्यापारः'—तत्त्वचि० परामशे पृ० ५३६-५०।

४ सन्मतिटी० पृ० ५५६ । स्याद्वादर० प्र० ५२७ ।

कइ सकते कि हैमचन्द्रने संक्षेपशिचकी दृष्टिसे उस लगडनको जो पहिलेसे बराबर जैन प्रन्थोंमें चला श्रा रहा था छोड़ा, कि पूर्वापर श्रसंगतिकी दृष्टिसे। जो कुछ हो, पर आचार्य हैमचन्द्रके द्वारा वैदिक परम्परा सम्मत श्रमुमान नैविध्यके खयडनका परित्याग होनेसे, जो जैन प्रन्थोंमें खासकर हवेताम्बरीय प्रन्थोंमें एक प्रकारकी श्रसंगति श्रा गई थी वह दूर हो गई। इसका श्रेय श्राचार्य हेमचन्द्र को ही है।

असंगति यह थी कि आर्थरिवृत जैसे पूर्वघर समभे जानेवाले आगामधर जैन आवार्थने न्याय सम्मत अनुमानत्रैविध्यका बड़े विस्तारसे स्वीकार और समर्थन किया था जिसका उन्होंके उत्तराधिकारी अभयदेवादि श्वेताम्बर तार्किकीने साबेश खरडन किया था। दिगम्बर परम्परामें तो यह असंगति इसलिए नहीं मानी जा सकती कि वह आर्थरिवृतके अनुयोगद्वारको मानती ही नहीं। अत्यय अगर दिगम्बरीय तार्किक अकत्वक्क आदिने न्यायदर्शन सम्मत अनुमानत्रैविध्यका खरडन किया तो वह अपने पूर्वाचार्योंके मार्गसे किसी भी प्रकार विषद नहीं कहा जा सकता। पर श्वेताम्बरीय परम्पराकी बात दूसरी है। अभयदेव आदि श्वेताम्बरीय तार्किक जिन्होंने न्यायदर्शन सम्मत अनुमानत्रैविध्यका खरडन किया, वे तो अनुमानत्रैविध्यके पद्मपति आर्थरिवृतके अनुगामी थे। अत्यय उनका वह खरडन अपने पूर्वाचार्थके उस समर्थनसे स्पष्टयतया मेल नहीं खाता।

श्राचार्य हेमचन्द्रने शायद सोचा कि श्वेताम्बरीय तार्किक श्रकलक्क श्रादि दिगम्बर तार्किकोंका अनुसरण करते हुए एक स्वपरम्पाकी श्रसंगतिमें पड़ गए हैं। इसी विचारसे उन्होंने शायद श्रपनी व्याख्यामें त्रिविध अनुमानके खरडनका परित्याग किया। सम्मव है इसी हेमचन्द्रोपश श्रसंगति परिहारका श्रादर उपाध्याय यशोविजयजीने भी किया श्रीर श्रपने तर्कभाषा मन्यमें वैदिक परम्परा सम्मत श्रनुमानत्रैविध्यका निरास नहीं किया, जब कि हेतु के न्यायसम्मत पाञ्चकस्यका निरास श्रबर्थ किया।

ई० १६३६ ]

्रिमाग मीमांसा

### व्याप्ति विचार

प्रश्मीः १.२.१०.में श्रविनाभावका लच्या है जो वस्तुतः व्याप्ति हो है फिर भी तर्क लच्या के बाद तर्केविययरूपे निर्दिष्ट व्याप्तिका लच्च्या इस सूत्रके द्वारा आ॰ हेमचन्द्रने क्यों किया ऐसा प्रश्न यहाँ होता है। इसका खुलासा यह है कि हेतुविन्दुविवरयामें श्रचंटने प्रयोजन विरोध बतलाने के वास्ते व्याप्यधर्मरूपसे श्रीर व्यापक्षभर्मरूपे मिन्न-भिन्न व्याप्तिस्वरूपका निदर्शन बहे आकर्षक दक्कसे किया है जिसे देलकर आ॰ हेमचन्द्रकी चकोर दृष्टि उस अंशको अपनानेका लोभ संहत कर न सकी। आ॰ हेमचन्द्रने अर्चटोक्त उस चर्चाको अच्रशः लेकर प्रस्तुत सूत्र और उसकी हृत्तिमें व्यवस्थित कर दिया है।

श्चरिक सामने प्रश्न था कि व्याप्ति एक प्रकारका संबन्ध है, जो संयोग की तरह द्विष्ठ ही है किर जैसे एक ही संयोगके दो संबन्धी 'क' श्रीर 'ख' अनियतक्तिसे श्रुत्योगी-प्रतियोगी हो सकते हैं वैसे एक व्याप्तिसंबन्धके दो संबन्धी हेतु श्रीर साध्य अनियतक्तिसे हेतु स्थान क्यों न हों श्रुर्थात् उनमेसे श्रुप्तक ही गमक श्रीर श्रुप्तक ही गम्य ऐसा नियम क्यों ! इस प्रश्नकं श्राचार्योपनामक किसी ताकिंक की श्रोरसे उठाए जानेका श्र्यंदिने उल्लेख किया है। इसका जवाय श्र्यंदिने, व्याप्तिको संयोगकी तरह एकह्म संबन्ध नहीं पर व्यापकधर्म श्रीर व्याप्यधर्महूपसे विभिन्न स्वह्म बतलाकर, दिया है श्रीर कहा है कि श्रुप्तनी विशिष्ठ व्याप्तिके कारण व्याप्य हो गमक होता है तथा श्रुप्तनी विशिष्ठ व्याप्तिके कारण व्यापक ही गम्य होता है। गम्यगमकभाव सर्वत्र श्रीनयत नहीं है जैसे श्राधाराध्यभाव।

उस पुराने समयमें हेतु-साध्यमें श्रानियतहत्वसे गन्यगमकभावकी श्रापितको टालनेके बादते अर्चट जैसे तार्किकोंने द्विविध व्याप्तिकी कल्पना की पर न्याय-सास्त्रके विकासके साथ हो इस आपितका निराकरण हम दूसरे और विरोधयोग्य प्रकारसे देखते हैं। नव्यन्यायके सूत्रधार गंगेशने चिन्तामिणमें पूर्वपत्त्रीय और सिद्धान्तहत्पसे अनेकविध व्याप्तियोंका निरूपण किया है (चिन्ता० गादा० पृ० १४१-३६०)। पूर्वपत्त्रीय व्याप्तियोंमें अव्यमिचरितत्वका परिष्कार है जो वस्तुत:

१. 'न तावद्व्यभिचरितत्वं तद्धि न साध्याभावबदद्वतित्वम् , साध्यवद्भि-न्नसाध्याभावबदद्वतित्वं.....साध्यबदन्याद्वतित्वं वा ।'—चिन्ता० गादा० पु॰ १४१ ।

श्रीवनाभाव या अर्घटोक्त स्याप्यधर्मस्य है। विद्धान्तस्याप्तिमें को स्यापकरक्का परिष्कारांग्र है वही अर्घटोक्त व्यापकधर्मस्य स्थापि है। अर्थात् अर्घटने जिस स्थापकधर्मस्य व्यापिको गमकत्वानियामक कहा है उसे गंगेश्र स्थापि ही नहीं कहते, वे उसे व्यापकत्व मात्र कहते हैं श्लीर तथाविध व्यापकके सामानाधिकरयमको ही व्याप्ति कहते हैं । गंगेश्रका यह निरूपण विशेष सुद्म है। गंगेश्र जैसे तार्किकोंके अव्यभिचरितत्व, व्यापकत्व आदि विधयक निरूपण आ० हेमचन्द्र की इष्टिमें आए होते तो उनका भी उपयोग प्रस्तुत प्रकरणमें अवश्य देखा जाता।

ध्याप्ति, श्रविनाभाव, नियतसाहचर्य ये पर्यायशब्द तर्कशास्त्रोमें प्रसिद्ध हैं। श्रविनाभावका रूप दिखाकर को व्याप्तिका स्वरूप कहा जाता है वह तो माश्चिक्यनन्दी (परी॰ ३. १७, १८) श्रादि सभी जैनताकिकोंके प्रन्थोंमें देखा जाता है पर श्रचंटोक्त नए विचारका संग्रह श्रा॰ हेमचन्द्रके क्षिवाय किसी श्रन्य जैन तार्किकके ग्रन्थमें देखनें नहीं श्राया।

## परार्थानुमान के अवयव

परार्थं अनुमान स्थलमें प्रयोगपरिपाटीके सम्बन्धमें मतमेद है। संख्य ताकिक प्रतिका, हेतु, दृष्टान्त इन तीन अवयवोंका ही प्रयोग मानते हैं (माठर० ५)। मीमांसक, वादिदेवके कथनानुसार, तीन अवयवोंका ही प्रयोग मानते हैं (स्याद्धदर० पृ० ५५६)। पर आ० हमचन्द्र तथा अनन्तवीर्थके कथनानुसार वे चार अवयवोंका प्रयोग मानते हैं (प्रमेयर० ३. ३७)। शालिकनाथ, जो मीमांसक प्रभाकरके अनुगामी हैं उन्होंने प्रकरणपिनकार्म (पृ० ८३-८५), तथा पार्थसारीय मिश्रने रलोकवातिककी व्याख्यामें (अनु० रलो० ५४) मीमांसकसम्मत तीन अवयवोंका ही निदर्शन किया है। वादिदेवका कथन शालिकनाथ तथा पार्थसारिथके अनुसार हो है पर आ० हमचन्द्र तथा अनन्तवीर्थका नहीं। आगर आ० हमचन्द्र और अनन्तवीर्थका नहीं। मीमांसक

१. 'प्रतियोभ्यसमानाधिकरण्यत्समानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगितायच्छे•् दकावच्छिन्नं यन्त भवति'?—चिन्ता० गादा० पृ० ३६१ ।

२. 'तेन सम तस्य सामानाधिकरायं व्याप्तिः ।\'-चिन्ता • गादा • पृ० ३६१।

सम्मत चतुरवयव कथनमें भ्रान्त नहीं हैं तो सम्मता चाहिए कि उनके सामने चतुरवयववादकी कोई मीमांसक परम्परा रही हो जिसका उन्होंने निर्देश किया है। नैयायिक पाँच अवयवोंका प्रयोग मानते हैं (१.१.३२)। बौद्ध तार्किक, अधिक से अधिक हेतु-हष्टान्त दो का ही प्रयोग मानते हैं (प्रमाणवा०१.२८; स्याद्वादर० पृ०५५६) और कम से कम केवल हेतुका ही प्रयोग मानते हैं (प्रमाणवा०१.२८)। इस नाना प्रकारके मतमेदके बीच जैन तार्किकोंने अपना मत, जैसा अन्यत्र भी देखा जाता है, वैसे ही अनेकान्त दृष्टिक अनुसार निर्युक्तिकालरे ही स्थिर किया है। दिगम्बर-एवेताम्बर सभी जैनाचार्य अवयवप्रयोगमें किसी एक संख्याको न मानकर ओताकी न्यूनाधिक योग्यताके अनुसार न्यूनाधिक संख्याको मानते हैं।

माणिक्यनन्दीने कमसे कम प्रतिशा हेतु इन दो श्रवयवींका प्रयोग स्वीकार करके विशिष्ट श्रोता को श्रपेचांसे निगमन पर्यन्त पाँच श्रवयवींका भी प्रयोग स्वीकार किया है (परी० ३. ३७-४६)। श्रा० हेमचन्द्रके प्रस्तुत स्त्रोंके श्रीर उनकी स्वोपश र्यातके शब्दोंसे भी माणिवयनन्दी कृत स्त्र श्रीर उनकी प्रभाचन्द्र श्राद कृत युत्तिका ही उक्त भाव प्रतित होता है श्रयांत् श्रा० हेमचन्द्र भी कम से कम प्रतिशाहेतु रूप श्रवयवद्यको ही स्वीकार करके श्रन्तमें पाँच श्रवयवको भी स्वीकार करते हैं; परन्तु वादिदेवका मन्तव्य इससे जुदा है। वादिदेव सूरिने श्रपनी स्वोपश व्याख्यामें श्रोताकी विचित्रता वतलाते हुए यहाँ तक मान लिया है कि विशिष्ट श्रिषकारीके वास्ते केवल हेतुका ही प्रयोग पर्याप्त है (स्याद्वादर० पृ० ५५८), जैसा कि वौद्धोंने भी माना है। श्रिषकारी विशेषके वास्ते प्रतिशा श्रोर हेतु दो, श्रन्यविष श्रिषकारीके वास्ते प्रतिशा, हेतु श्रोर उदाहरण तीन, इसी तरह श्रन्यके वास्ते सीपनय चार, या सनिगमन पाँच श्रवयवींका प्रयोग स्वीकार किया है (स्याद्वादर० पृ० ५६४)।

इस जगह दिगम्बर परम्पराकी ऋषेत्वा श्वेताम्बर परम्परा की एक खास विशेषता ध्यान में रखनी चाहिए, जो ऐतिहासिक महत्त्व की है। वह यह है कि किसी भी दिगम्बर ऋषावार्य ने उस ऋति प्राचीन भद्रवाहुकर्तृक मानी जाने

१ 'जिबानयणं सिद्धं नेव भग्णए कत्थई उदाहरणं। श्रासङ्ग उ सोयार हेऊ वि कहिश्चि भग्णेज्जा ॥ कत्यह पञ्चानययं दसहा वा सम्बद्धा न पडिसिद्धं न य पुण सन्वं भग्णाई इंदी समिश्चारमङ्खायं।' दश् ० नि० गा० ४६, ५० ।

वाली निर्युक्ति में निर्दिष्ट व वर्धित दश श्रवयवों का, जो वास्त्यायन कियत दश अवयवों से भिन्न हैं, उल्लेख तक नहीं किया है, जब कि सभी श्वेताम्बर तार्किकों (स्याद्वादर० ए० ५५६) ने उत्कृष्टवाद कथा में अधिकारी विशेषके वास्ते पाँच अवयवों से आगे बढ़कर निर्युक्तिगत दस अवयवों के प्रयोग का भी निर्युक्ति के ही अनुसार वर्षान किया है। जान पड़ता है इस तफावत का कारण दिगम्बर परम्परा के द्वारा आगम आदि प्राचीन साहित्यका त्यक्त होना-यही है।

एक बात माणिक्यनन्दीने अपने सूत्रमें कही है वह माकें की जान पड़ती है। सो यह है कि दो और पाँच अवयवोंका प्रयोगभेद प्रदेशकी अपेका से समभना चाहिए अर्थात् वादप्रदेशमें तो दो अवयवोंका प्रयोग नियत है पर शास्त्रप्रदेशमें अधिकारीके अनुसार दो या पाँच अवयवोंका प्रयोग वैकस्पिक है। वादिदेवकी एक खास बात मी स्मरण्यों रखने योग्य है। वह यह कि जैसा बौद्ध विशिष्ठ विद्वानोंके वास्ते हेतु मात्रका प्रयोग मानते हैं वैसे ही वादिदेव भी विद्वान् अधिकारीके वास्ते एक हेतुमात्रका प्रयोग भी मान खेते हैं। ऐसा स्पष्ट स्वीकार आ॰ हेमचन्द्र ने महीं किया है।

€0 8838 )

प्रमाख मीसांसा

२ 'दशावयवानेके नैयायिका वाक्ये छञ्चलते—जिशासा संशयः शक्य-प्राप्तिः प्रयोजनं संशयन्त्रदास इति —न्यायभा० १. १. ३२ ।

# हेतु के रूप

हेतुंके रूपके विषयमें दार्शनिकोंमें चार परम्पराएँ देखी जाती हैं—१-वैशेषिक, सांख्य, बौद्ध; २—नैयायिक; ३—ऋजातनामक; ४—जैन ।

प्रथम परम्पराके अनुसार हेतुके पद्मसन्त , सपद्मसन्त और विपद्मश्याद्यत्तव ये तीन रूप हैं। इस परम्पराके अनुमामी वेशेषिक, सांख्य और वीद तीन दर्शन हैं। इस परम्पराके अनुमामी वेशेषिक, सांख्य और वीद तीन दर्शन हैं, जिनमें वैशेषिक और सांख्य ही प्राचीन जान पड़ते हैं। प्रत्यन्त और अनुमान रूप से प्रमाणद्वय विभागके विपयमें जैसे बीद तार्किकोंके ऊपर क्याद दर्शनका प्रभाव स्पष्ट है वैसे ही हेतुके जैरूपके विश्वमें भी वेशेषिक दर्शनका ही अनुसर्य बीद तार्किकोंने किया जान पड़ता है । प्रशस्तपाद खुद भी लिङ्कके स्वरूपके वर्णनमें एक कारिकाका अवतर्या देते हैं जिसमें जिरूप हेतुका कारयपक्षित रूपसे निर्देश है। माठर अपनी वृत्तिमें उन्हीं तीन रूपोंका निर्देश करते हैं (माठर० ५)। अभिधर्मकोश, प्रमाणसमुच्चय, न्यायप्रवेश (पृ० १), न्यायिवन्दु (२. ५ से), हेतुबिन्दु (पृ० ४) और तत्त्वसंग्रह (का० १३६२) आदि सभी बीद्यम्योमें उन्हीं तोन रूपोंके स्वरूपवर्णन एव समर्थन तथा परपन्तिनराकरणमें जितना विस्तार एवं विश्वदीकरण बीद्ध प्रन्थोंमें देखा जाता है उतना किसी केवल वैशेषिक या सांख्य प्रत्यमें नहीं।

नैयायिक उपर्युक्त तंन रूपों के ब्रालावा श्रवाधितविषयत्व श्रीर श्रयस्प्रिति-पित्तत्व ये दो रूप मानकर हेतु के पाञ्चरूप्यका समर्थन करते हैं। यह समर्थन सबसे पहले किसने शुरू किया यह निश्चय रूपसे श्रमी कहा नहीं जा सकता। पर सम्भवतः इसका प्रथम समर्थक उद्योतकर (न्यायवा० १.१.५) होना चाहिए। हेतुपिन्दुके टीकाकार श्रवटने (पृ० २०५) तथा प्रशस्तपादानुगामी श्रीधरने नैयायिकोक्त पाञ्चरूपका श्रैरूप्यमें समावेश किया है। यद्यपि वाच्स्पति

१ प्रो॰ चारिव्ह्किक कथनानुतार इस त्रैरूपके विषयमें बौद्धोंका ग्रसर वैशेषिकोंके ऊपर है—Buddhist Logic vol. I P. 244.

२ 'यदनुमेयेन सम्बद्धं प्रसिद्धं च तद्दिन्वते । तद्भाये च नारःयेव तिल्लक्षमनु-मापकम् ॥ विपरीतमतो यत् स्यादेकेन द्वितयेन वा । विरुद्धासिद्धसिन्दिग्धमिलङ्कां काश्यपोऽजवीत् ॥'-प्रशस्त० ए० २०० । कन्तली प्र० २०३ ।

(तात्पर्यं० १. १. ५, १. १. १६), जयन्त (न्यायम० पृ० ११०) झादि पिछ्ले सभी नैयायिकोंने उक्त पाञ्चरूप्यका समर्थन एवं वर्णन किया है तथापि विचार-स्वतन्त्र न्यायपरम्परामें वह पाञ्चरूप्य मृतकमृष्टिकी तरह स्थिर नहीं रहा। गदाधर स्त्रादि नैयायिकोंने न्यापि स्त्रीर पद्धर्मतारूपसे हेतुके गमकतोपयोगी तीन रूपका ही स्रवयवादिमें संत्रूचन किया है। इस तरह पाञ्चरूपका प्राथिमक नैयायिकाम्रह शिथलं होकर त्रैरूप्य तक स्त्रा गया। उक्त पाञ्चरूपके स्त्रला छठा स्त्रज्ञातत्व रूप गिनाकर षड्रूप हेतु माननेवाली भी कोई परम्परा थी जिसका निदेश स्त्रीर खपडम स्त्रचंठ ने 'नैयायिक-मीमांसकादयः' ऐसा सामान्य कथन करके किया है। न्यायशास्त्रमें ज्ञायमान लिङ्गकी करणताका जो प्राचीन मत (ज्ञायमानं लिङ्ग तु करण्यं न हि-मुक्ता० का० ६७) खण्डनीय रूपमें हो।

जैन परम्परा हेतुके एकरूपको ही मानती है श्रोर वह रूप है श्रविनाभाव-नियम । उसका कहना यह नहीं कि हेतुमें जो तीन या पाँन रूपादि माने जाते हैं वे श्रसत् हैं। उसका कहना मात्र हतना ही है कि जब तीन या :पाँच रूप न होने पर भी किन्हीं हेतुश्रोंसे निर्विवाद सदनुमान होता है तब श्रविनाभाव-नियमके सिवाय सकलहेतुसाधारण दूसरा कोई लच्चण सरलतासे बनाया ही नहीं जा सकता । श्रतएव तीन या पाँच रूप श्रविनाभाविष्यमके यथासम्भव प्रपञ्चमात्र हैं। यद्यपि सिद्धसेनने न्यायावतारमें हेतुको साध्याविनाभावी कहा है फिर भी श्रविनाभाविनयम ही हेतुका एकमात्र रूप है ऐसा समर्थन करनेवाले सम्भवतः सर्वप्रथम पात्रस्वामी हैं। तस्वसंग्रहमें शान्तरिवतने जैनपरम्परासम्मत श्रविनाभाविनयमरूप एक लच्चाका पात्रस्वामीके मन्तव्यरूपसे ही निर्देश करके स्वयडन किया है । जान पड़ता है पूर्ववर्ती श्रन्य जैनतार्किकोंने हेतुके स्वरूप

१ 'वडल्च्यो हेतुरियपरे नैयायिकमीमांसकादयो मन्यन्ते । कानि पुनः पड्ल्पाया हेतोस्तिरिव्यन्ते इत्याह...त्रीया चैतानि पच्चपमान्यय्यतिरेकाख्याया, तथा स्त्रवाधितविषयस्य चतुर्ये रूपम्,...तथा विश्वचित्रकरंख्यस्यं रूपान्तरम्— एका संख्या यस्य हेतुद्रव्यस्य तदेकसंख्या...य प्रेकसंख्याविष्ठत्रायां प्रतिहेतुरहि तायां हेतुव्यक्ती हेतुत्व तदा गमकस्यं न तु प्रतिहेतुसहितायामपि द्वित्वसंख्यायुक्ताः याम्...तथा ज्ञातत्वं च ज्ञानविष्यस्यं च,न हाजातो हेतुः स्वसन्तामात्रेषा गएमको युक्त इति।'—हेतुवि० टी० पृ० २०५ ।

२. 'श्रन्यथेत्यादिना पात्रस्वामिमतमाशङ्कते-नान्यथानुपपनत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम् ॥'-तत्त्वसं॰ का॰ १३६४-६६ ।

रूपरे श्रीवनाभावनियमका कथन सामान्यतः किया होगां । पर उसका समुक्तिकं समर्थन श्रीर बौद्धसम्मत श्रीरूप्यका खरडन सर्वप्रथम पात्रस्वामीने ही किया होगा।

#### भ्रन्यथातुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्। नान्यथाऽतुपपन्नत्वं यत्र तत्र त्रयेण किम्॥ न्यायवि० पृ० १७७

यह खरडनकारिका श्रकलङ्क, विद्यानन्द (प्रमाखर॰ ए० ७२) श्रादिने उद्धृत की है वह पात्रखामिकतुं क होनी चाहिए। पात्रखामीके द्वारा जो परसम्मत नैरूप्यका खरडन जैनपरम्परामें शुरू हुआ उसीका पिछले श्रकलङ्क (प्रमाखरे॰ ए॰ ६६ A) श्रादि दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकोंने अनुसरण किया है। जैरूप्यखरडनके वाद जैनपरम्परामें पाञ्चरूपका भी खरडन शुरू हुआ। श्रक्तएव विद्यानन्द (प्रमाखप॰ ए॰ ७२), प्रभाचन्द्र (प्रमेयक॰ ए॰ १०३), बादी देवसूरि (स्याद्वादर॰ ए॰ ५२१) श्रादिके दिगम्बरीय-श्वेताम्बरीय पिछले तक्ष्रमन्थोंमें जैरूप्य ग्रीर पाञ्चरूपका साथ ही सविस्तर खरडन देखा जाता है।

श्राचार्य हेमचन्द्र उसी परम्पराको होकर जैरूप्य तथा पाञ्चरूप्य दोनोंका निरास करते हैं। यद्यपि विषयहिष्टेसे श्रा॰ हेमचन्द्रका खरडन विद्यानन्द श्रादि पूर्ववर्ती श्राचार्यों के खरडनके समान ही है तथापि हमका शान्दिक सम्य विशेषतः श्रमन्तवीर्य की प्रमेयरानमालाके साथ है। श्रम्य सभी पूर्ववर्ती जैनतार्किकोंसे श्रा॰ हेमचन्द्र की एक विशेषता जो श्रमेक स्थलोंमें देखी जाती है वह यहाँ भी है। वह विशेषता—संक्षेपमें भी किसी न किसी नए विचारका जैनपरम्परामें संग्रहीकरणमात्र है। हम देखते हैं कि श्रा॰ हेमचन्द्रने बौद्धसम्मत त्रैरूप्यका पूर्वपत्त रखते समय जो विस्तृत श्रवतरण स्थायिनन्द्रको धर्मोत्तरीय इत्तिमेसे श्रच्याराश लिया है वह श्रम्य किसी पूर्ववर्ती जैन तर्कप्रस्थमें नहीं है। यद्यपि वह विचार बौद्धतार्किककृत है तथापि जैन तर्कश्रास्थमें श्रम्यास्थमें वास्ते चाहे पूर्वपत्त रूपसे भी वह विचार खास श्रास्थ्य है।

जपर जिस 'श्रान्यधानुपपलस्व' कारिकाका उस्लेख किया है वह निःसन्देह तर्किय होनेके कारण सर्वत्र जैनपरम्परामें प्रतिष्ठित हो गई है। यहाँ तक कि उसी कारिकाका अनुकरण करके विद्यानन्दने योहे हेर-फेरके साथ पाञ्चरूप्य-ख्याहन विषयक भी कारिका बना डाली है—(प्रमाणप॰ पृ॰ ७२)। इस कारिकाकी प्रतिष्ठा तर्कवल पर और तर्कियेत्रमें ही रहनी चाहिए थी पर इसके प्रभावके कायल अतार्किक भक्तोंने इसकी प्रतिष्ठा मनगढ्न दक्करे बढ़ाई। और यहाँ तक बह बढ़ी कि खुद तर्कप्रस्थलेखक आचार्य भी उस कलिएत दक्करे

शिकार बने । किसी ने कहा कि उस कारिकाके कर्ता और दाता मूलमें सीमन्धरस्वामी नामक तीर्थक्कर हैं। किसीने कहा कि सीमन्धरस्वामीसे पद्मावती नामक देवता इस कारिकाको लाई और पात्रकेसरी स्वामीको उसने वह कारिका दी। इस तरह किसी भी तार्किक मनुष्यके मुख्यमें से निकलनेकी ऐकान्तिक योग्यता रखनेवाली इस कारिकाको सीमन्धरस्वामीके मुख्यमें से अन्ध्यमिकिक कारण जन्म लेना पड़ा—सन्मतिटी० पृ० ५६६ (७)। अस्तु। वो कुछ हो आ० हेमचन्द्र भी उस कारिकाका उपयोग करते हैं। इतना तो अवश्य बान पड़ता है कि इस कारिकाके सम्भवतः उद्मावक पात्रस्वामी दिगम्बर परम्पराके हो हैं; क्योंकि मिक्तपूर्ण उन मनगढ़न्त कल्पनाओंकी सृष्टि केवल दिगम्बरीय परम्परा तक ही सीमित है।

€0 8E ₹E ]

ि प्रमांचा मीमांसा

# हेतु के प्रकार

जैन तर्कपरम्परामें हेत्के प्रकारोंका वर्णन तो श्रकलडुके ग्रन्थों ( प्रमाण तं० पृ०६७-६=) में देखा जाता है पर उनका विधि या निषेधसाधक रूपसे स्पष्ट वर्गीकरण हम माणिक्यनन्दी. विद्यानन्दं स्त्रादिके प्रन्थोंमें ही पाते हैं। माणिक्यनन्दी, विद्यानन्द, देवस्रि ग्रीर ग्रा० हेमचन्द्र इन चारका किया हुन्ना ही वह वर्गीकरण ध्यान देने योग्य है। हेतुप्रकारोंके जैनग्रन्थगत वर्गीकरण मुख्यतया वैरोपिक सूत्र श्रीर धर्मकीर्त्तिके न्यायबिन्द पर श्रवलम्बित हैं। वैरोधिकसूत्र (६.२.१) में कार्य, कारण, संयोगी, समवायी श्रीर विरोधी रूपसे पञ्चिवध लिंगका स्पष्ट निर्देश है। न्यायबिन्दु (२.१२) में स्वभाव, कार्य श्रीर श्रमुपलम्म रूपसे त्रिविध लिंगका वर्णन है तथा श्रमुपलव्धिक ग्यारह प्रकार ै मात्र निपेधसाधक रूपसे वर्णित हैं, विधिसाधक रूपसे एक भी श्रनपलिध नहीं बतलाई गई है। अकलक और माणिक्यनन्दीने न्यायिनदुकी अनुपलिध तो स्वीकृत की पर उसमें बहुत कुछ सुधार श्रीर वृद्धि की। धर्मकीर्ति श्रनुलिध शब्दसे सभी श्रनपलिबयमांको या उपलिबयमांको लेकर एकमात्र प्रतिषेघकी सिद्धि बतलाते हैं तब माणिक्यनन्दी श्रनपलिधसे विधि श्रीर निषेध उभयकी सिद्धिका निरूपण करते हैं इतना ही नहीं बल्कि उपलब्धिको भी वे विधि-निर्देध उभयसाधक बतलाते हैं? । विद्यानन्दका वर्गीकरण वैशेषिकसूत्रके स्राधार पर है। वेशोधिकसूत्रमं श्रभूत भूतका, भूत श्रभूतका श्रीर भूत-भूतका इस तरह

१ 'स्वभावानुपलब्धयेथा नाऽत्र धूम उपलब्धिलत्त् साप्राप्तस्यानुपलब्धेरित । कार्यानुपलब्धयेथा नहाप्रतियद्धलामध्यांनि धूमकारस्यानि सन्ति धूमाभावात् । व्यापकानुलब्धिर्यथा नात्र शिरापा इत्ताभावात् । स्वभावविरुद्धोपलब्धिर्यथा नात्र शिरापा इत्ताभावात् । स्वभावविरुद्धोपलब्धिर्यथा नात्र शिराप्ता । विरुद्धकार्योपलब्धिर्यथा नात्र शीरस्यशो धूमादिति । विरुद्धकार्योपलब्धिर्यथा नात्र शीरस्याने स्वरापत् । कार्यविरुद्धोलाब्धिर्यथा नेहाप्रतिबद्धरामध्यांनि शीरकारस्यानि सन्ति स्राप्तेरित । व्यापकविरुद्धोलाब्धिर्यथा नात्र तुपारस्पर्योऽन्नेरिति । कारस्यानुपलब्धिर्यथा नात्र धूमोऽन्यभावात् । कारस्यविरुद्धोपलब्धिर्यथा नात्र स्वराप्ति । कारस्यविरुद्धानि स्वर्योपलब्धिर्यथा न रोमहर्षादिविश्रोषाः सन्निहित्त् स्वराप्ति । कारस्यविरुद्धानि स्वरोपलब्धिर्यथा न रोमहर्षादिविश्रोष्यक्ति पुरुप्तविति ॥'—न्यायविरु २, ३२-४२।

२ परी० ३.५७-५६, ७८, ८६।

त्रिविषालिंग निर्दिष्ट है । पर विद्यानन्दने उत्तमें स्रभूत स्रभूतका—यह एक प्रकार बढ़ाकर चार प्रकारोंके अन्तर्गत सभी विधिनिषेशसाधक उपलिध्यों तथा सभी विधिनिषेशसाधक अमृपलिध्योंका समावेश किया है (प्रभाषाप॰ ए॰ ७२-७४)। इस विस्तृत समावेशकरणामें किन्हीं पूर्वाचार्योंकी संप्रहकारिकाश्रोंका उद्भृत करके उन्होंने सब प्रकारोंकी सब संख्याश्रोंको निर्दिष्ट किया है मानो विद्यानन्दके वर्गीकरणामें वैशेषिक स्त्रके अलावा अकलक्क या माणिक्यनन्दी जैसे किसी जैनतार्किकका या किसी बौद तार्किकका आधार है।

देवसूरिने त्रापने वर्गीकरणमें परीज्ञामुखके वर्गीकरणको ही त्राधार माना हुत्रा जान पड़ता है फिर भी देवसूरिने इतना सुधार श्रवश्य किया है कि जब परीज्ञामुख विधिसाधक छः उपलिब्धियों (३.५६) श्रीर तीन श्रनुपलिब्ध्यों (३.८६) को वर्षित करते हैं तब प्रमाणनयतत्त्वालोक विधिसाधक छः उपलिब्ध्यों (३.६४) का श्रीर पाँच श्रनुपलिब्ध्यों (३.६६) का वर्णन करता है। निषेध-साधकरूपसे छः उपलिब्ध्यों (३.७१) का श्रीर सात श्रनुपलिब्ध्यों (३.७८) का वर्णन परीज्ञामुखमें है तब प्रमाणनयतत्त्वालोकमें निषेधसाधक श्रनुपलिब्ध (३.६०) श्रीर उपलिब्ध (३.७६) दोनों सात-सात प्रकार की हैं।

श्राचार्य हेमचन्द्र वैशेषिकस्त्र श्रीर न्यायिन्दु दोनोंके श्राधार पर विद्यानन्दकी तरह वर्गीकरण करते हैं फिर भी विद्यानन्दसे विभिन्नता यह है कि श्रा० हेमचन्द्रके वर्गीकरण करते हैं फिर भी विद्यानन्दसे विभिन्नता यह है कि श्रा० हेमचन्द्रके वर्गीकरणमें कोई भी श्रानुगलन्धि विधिसाधक रूपसे वर्गीकरणकी श्रानेक-विभ्ता त्याभिद्यों तरह मात्र निधेषसाधकरूपसे वर्गित है। वर्गीकरणकी श्रानेक-विपता तथा भेदींकी संख्यों न्यूनाधिकता होने पर भी तत्त्वतः सभी वर्गीकरणोंका सार एक ही है। वाचस्पति मिश्रने केवल बौद्धसम्मत वर्गीकरणका ही नहीं बिहक वैशेधिकस्त्रगत वर्गीकरणका भी निरास किया है (तात्पर्य० १० १५५-१६४)।

१ 'विरोध्यभूतं भूतस्य। भूतमभूतस्य। भूतो भूतस्य।'—वै ० व् ० ३. ११-१३।
२ 'श्रत्र संग्रहश्लोकाः—स्यात्कार्ये कारणव्याप्यं प्राक्सहोत्तरचारि च । लिङ्गं तल्लच्याच्याप्तेर्भृतं भूतस्य साधकं ॥ वोडा विवद्धकार्यादि साचादेवोप-वर्षितम् । लिङ्गं भूतमभूतस्य लिंगलच्यायोगतः। पारम्पर्यानु कार्ये स्यात् कारणं व्याप्यमेव च । सहचारि च निर्देष्टं प्रत्येकं तच्चतुर्विधम् ॥ कारणाद् दिष्ठकार्यादिमेदेनोदाहृतं पुरा। यथा घोडशमेदं स्यात् हार्विद्यातिविधं ततः॥ लिङ्गं समुदितं श्रेयमन्यथानुपर्यत्तमत् । तथा भूतमभूतस्यप्यूष्यमन्यदपीदशम् ॥ श्रम्भूतं भूतमृत्रतितं भूतस्यानेकघा वुर्यैः। तथाऽभूतमभूतस्य यथायोग्यमुदाहरेत् ॥ बदुधांच्येवमाख्यातं संक्षेपेण चतुर्विधम् । श्रितिसंक्षेग्तो द्वेघोपलम्भानुयलस्थमृत् ॥' —प्रमाणप० प० ७४—७५।

# कारण और कार्यलिङ्ग

कार्यिलङ्क अनुमानको तो सभी मानते हैं पर कारयालिंगक अनुमान माननेमें मतभेद है। बौद्धतार्किक लासकर धर्मकीर्त्ति कहीं भी कारयालिंगक अनुमान मानका स्वीकार नहीं करते पर वैशेषिक, नैयायिक दोनों कारयालिंगक अनुमान को प्रथमसे ही मानते आए हैं। अपने पूर्ववर्ती सभी जैनतार्किकोंने जैसे कारया-लिंगक अनुमानका बड़े जोरोंसे उपपादन किया है वैसे ही आ॰ हेमचन्द्रने भी उसका उपपादन किया है। आ॰ हेमचन्द्र न्यायवादी शन्दसे धर्मकीर्तिको ही स्चित करते हैं। यग्रपि आ॰ हेमचन्द्र धर्मकीर्तिके मन्तन्यका निरसन करते हैं तथापि उनका धर्मकीर्तिके प्रति विशेष आदर है जो 'स्ट्रमदिशानापि' इस शन्द से न्यक होता है—प्र० भी० पु० ४२।

कार्यलियक अनुमानके माननेमें किसीका मतभेद नहीं फिर भी उसके किसीकिसी उदाहरणमें मतभेद खासा है। 'जीवत् शरीर सात्मकम्, प्राणादिमत्वात्'
इस अनुमानको बौद्ध सद्भुमान नहीं मानते, वे उसे मिध्यानुमान मानकर
हेत्वाभासमें प्राणादिहेतुको गिनाते हैं (न्यायिष २ ६६)। बौद्ध लोग इतर
दार्शानकोंकी तरह शरीरमें वर्त्तमान नित्य आत्मतत्वको नहीं मानते इसीसे वे
अन्य दार्शानकसम्मत सात्मकत्वका प्राणादि द्वारा अनुमान नहीं मानते, जबिक
वैशेषिक, नैयायिक, जैन आदि सभी प्रथमात्मवादी दर्शन प्राणादि द्वारा शरीरमें
आत्मिसिद्ध मानकर उसे सदनुमान ही मानते हैं। अतएव आत्मवादी दार्शनिकोंके लिए यह सिद्धान्त आवश्यक है कि सपलुहत्तित्व क्य अन्वयको सद्हेतु
का अनिवार्य कप न मानना। केवल व्यतिरेकवाले अर्थात् अन्वयद्यात्य लिंगको
भी वे अनुमितिप्रयोजक मानकर प्राणादिहेतुको सद्हेतु मानते हैं। इसका
समर्यन नैयायिकोंको तरह जैनतार्किकोंने वह विद्यार किया है।

त्रा॰ हेमचन्त्र भी उत्तीका अनुसरण करते हैं, स्त्रीर कहते हैं कि अन्वयके स्नभावमें भी हेत्वाभास नहीं होता इसलिए अन्वयको हेतुका रूप मानना न चाहिए। बौद्धसम्मस सासकर धर्मकोर्तिनिर्दिष्ट अन्वयसन्हेहका अनैकान्तिक-

१ 'केनलन्यतिरेकियां त्वीदृशमात्मादिप्रसाधने परममस्त्रप्रेपीसृतुं न शक्नुम इत्ययथाभाष्यमपि व्याख्यानं श्रेयः ।'-न्याम० पृ० ५७८। तात्पर्य० पृ० २८३। कन्दली पृ० २०४। प्रयोजकत्वरूपसे खरडन करते हुए श्रा॰ हेमचन्द्र कहते हैं कि व्यतिरेकामायमात्र को ही विषद्ध श्रीर श्रनैकान्तिक दोनोंका प्रयोजक मानना चाहिए। धर्मकीर्तिने न्यायिवन्दुर्मे व्यतिरेकामायके साथ श्रन्थस्वरुदेको भी श्रनैकान्तिकताका प्रयोजक कहा है उसीका निषेध श्रा॰ हेमचन्द्र करते हैं। न्यायवादी धर्मकीर्तिके किसी उपलब्ध प्रन्थमें, जैसा श्रा॰ हेमचन्द्र लिखते हैं, देखा नहीं जाता के व्यतिरेकामाय ही दोनों विषद्ध श्रीर श्रनैकान्तिक या दोनों प्रकारके श्रनैकान्तिक का प्रयोजक हो। तव 'न्यायवादिनापि व्यतिरेकामायादेव हेत्वामासावुकों' यह श्रा॰ हेमचन्द्रका कथन श्रसंगत हो जाता है। धर्मकीर्तिके किसी प्रन्थमें इस श्रा॰ हेमचन्द्रका कथन श्रसंगत हो जाता है। धर्मकीर्तिके किसी प्रन्थमें इस श्रा॰ हेमचन्द्रका भावका उत्लेख न मिले तो श्रा॰ हेमचन्द्रके हस कथनका श्रयं थोड़ी खींचातानी करके यही करना चाहिए कि न्यायवादीने भी दो हेत्वाभास कहे हैं पर उनका प्रयोजकरूप जेसा हम मानते हैं वैसा व्यतिरेकामाय ही माना जाय क्योंक उस श्रशमें किसीका विवाद नहीं श्रतएव निर्ववादरूपसे स्वीकृत व्यतिरेकामायको ही उक्त हेत्वाभासद्वयका प्रयोजक मानना, श्रन्थय-सन्देहको नहीं।

यहाँ एक बात खास लिख देनी चाहिए । वह यह कि बौद्ध तार्किक हेत्रके है रूप्यका समर्थन करते हुए अन्वयको आवश्यक इस्तिए बतलाते हैं कि वे विपत्तासत्त्वरूप व्यतिरेकका सम्भव 'सपत्त एव सत्त्व' रूप अन्वयके विना नहीं मानते । वे कहते हैं कि अन्वय होनेसे ही व्यतिरेक फलित होता है चाहे वह किसी वस्तमें फलित हो या अवस्तमें। अगर अन्वय न हो तो व्यतिरेक भी सम्भव नहीं । अन्वय और व्यतिरेक दोनों रूप परस्पराश्रित होने पर भी बौद्ध तार्किकोंके मतसे भिन्न ही हैं। श्रातएव वे व्यतिरेक की तरह श्रान्वयके उत्पर भी समान ही भार देते हैं। जैनपरम्परा ऐसा नहीं मानती। उसके अनसार विपत्तव्यावत्तिरूप व्यतिरेक ही हेत्का मुख्य खरूप है। जैनपरम्पराके अनुसार उसी एक ही रूपके अन्वय या व्यतिरेक दो जुदे धुदे नाममात्र हैं। इसी सिद्धान्त-का अनसरण करके आ। हमचन्द्रने अन्तमें कह दिया है कि 'सपच एव सत्व' को अगर अन्वय कहते हो तब तो वह हमारा अभिप्रेत अन्यथान्पपत्तिरूप व्यतिरेक ही हन्ना । सारांश यह है कि बौद्धतार्किक जिस तत्त्वको अन्वय और व्यतिरेक परस्पराश्रित रूपोंमें विभाजित करके दोनों ही रूपोंका हेतुलज्ञ्चम सभावेश करते हैं, जैनताकिंक उसी तत्त्वको एकमात्र श्रन्यथानुवपत्ति या व्यति-रेकरूपसे स्वीकार करके उसकी दूसरी भावात्मक बाजूको लच्यमें नहीं सेते ।

१ 'म्रानयोशेव द्वयों रूपयोः सन्देहेऽनैकान्तिकः ।'-न्यायवि० १. ६८ ।

## पचिवनार

पत्न के संबन्ध में यहाँ चार बातों पर विचार है—१-पन्न का खन्नण— स्वरूप, २--- जन्न पान्तर्गत विशेषण की व्यावृत्ति, ३--- पन्न के आकारनिर्देश, ४--- उसके प्रकार।

१-बहुत पहिले से ही पद्म का स्वरूप विचारपय। में स्त्राकर निश्चित सा हो गया था फिर भी प्रशस्तपाद ने प्रतिज्ञालच्चण करते समय उसका चित्रण स्पष्ट कर दिया है । न्यायप्रवेश में श्लीर न्यायबिन्दु में तो यहाँ तक लच्चण की भाषा निश्चित हो गई है कि इसके बाद के सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किकों ने उसी बौद्ध भाषा का उन्हीं शब्दों से या पर्यायान्तर से स्नृतुवाद करके ही स्रपने-स्रपने प्रन्यों में पद्म का स्वरूप बतलाया है जिसमें कोई न्यूनाधिकता नहीं है ।

२ — लज्ञ् ल के इष्ट, श्रांसिख, श्रीर श्रवाधित इन तीनों विशेषणों की व्या-वृत्ति प्रशस्तपाद श्रीर न्यायप्रवेश में नहीं देखी जाती किन्तु श्रवाधित इस एक विशेषण की व्यावृत्ति उनमें स्पष्ट हैं। न्यायिनिन्दु में उक्त तीनों की व्यावृत्ति है।

१ 'प्रतिषिपादियिषितधर्मिविशिष्टस्य धर्मिगोऽपदेशविषयमापादियतुं उद्देशमात्रं प्रतिज्ञा .. त्रश्रिरोधिग्रह्णात् प्रत्यचानुमानाम्युपगतस्वशास्त्रस्वयचनविरोधिनो निरम्ता भवन्ति'—प्रशस्त० पृ० २३४ ।

२ 'तत्र पत्तः प्रसिद्धो धर्मी प्रसिद्धविशेषेण विशिष्टतया स्वयं साध्यत्वेने-िततः । प्रत्यत्ताद्यविरुद्ध इति वाक्यशेषः । तद्यया नित्यः शब्दोऽनित्यो वेति ।'— न्यायप्र• पृ• १ ।

३ 'स्वरूपेर्णैव स्वयमिष्टोऽनिराकृतः पत्त इति ।'-न्यायिव ३. ४०।

४ 'यथाऽनुष्णोऽन्निरिति प्रत्यक्त्विरोधी, घनमम्बरिमिति स्रानुमानविरोधी, ब्राह्मणेन सुरा पेयेत्यागमिवरोधी, वैशेषिकस्य सत्कार्यमिति ह्वतः स्वशास्त्रविरोधी, न शब्दोऽर्यप्रत्यायक इति स्ववचनिवरोधी।'-प्रशस्त० पृ० २३४। 'साधियुः मिष्ठोषि प्रत्यक्त्रादिविरुद्धः पत्ताभासः। तद्यथा—प्रत्यक्त्विरुद्धः, स्रानुमानविरुद्धः, श्रागमिवरुद्धः, त्रोक्ववरुद्धः, स्ववचनविरुद्धः, स्रामिद्धविशोषणः, स्राप्तिद्धविशोषणः, स्राप्तिद्धविशोषणः, प्रमिद्धविशोषणः, प्रमिद्धविशोषणः, प्रमिद्धविशोषणः, स्राप्तिद्धोभयः, प्रसिद्धसम्बन्धर्यते।'-न्यायप्र० पृ० २।

५ 'स्वरूपेणेति साध्यत्वेनेष्टः । स्वरूपेणैवेति साध्यत्वेनेष्टो न साघनत्वेनापि । यथा शब्दस्यानित्यत्वे साध्ये चाचुपत्वं हेतुः, शब्देऽसिद्धत्वात्साध्यम्, न पुनस्तदिह

जैनग्रन्थों में भी तीनों विशेषणों की व्यावृत्ति स्पष्टतया बतलाई गई है। ग्रन्तर इतना ही है कि माणिक्यनन्दी (परी० ३. २०.) और देवसरि ने (प्रमाणन० 3 १४-१७ ) तो सभी व्यावृतियाँ धर्मकीर्ति की तरह मल सत्र में ही दरसाई हैं जब कि आ। हेमचन्द्र ने दो विशेषणों की व्यावृत्तियों को वृत्ति में बतलाकर सिर्फ श्रामध्य विशेषण की व्यावृत्ति को सत्रबद्ध किया है। प्रशस्तपाद ने प्रत्यक्त-विरुद्ध, अनुमानविरुद्ध, श्रागमविरुद्ध, स्वशास्त्रविरुद्ध और स्ववचनविरुद्ध रूप में पाँच बाधितपद्म बतलाए हैं। न्यायप्रवेश में भी बाधितपत्म तो पाँच ही हैं पर स्वशास्त्रविरुद्ध के स्थान में लोकविरुद्ध का समावेश-है। त्यायबिन्द में श्रागम श्रीर लोकविरुद्ध दोनों वहीं हैं पर प्रतीति-विरुद्ध का समावेश करके कुल प्रत्यच, श्रुतमान, स्ववचन श्रीर प्रतीति-विरुद्ध रूप से चार बाधित बतलाए हैं। जान पड़ता है, बौद्ध परम्परागत ज्ञारामपामारुय के श्रस्वीकार का विचार करके धर्मकीर्त ने ज्ञारामविकद्व को हटा दिया है। पर साथ ही प्रतीतिविरुद्ध की बढ़ाया। माणिक्यनन्दी ने (परी० ६.१५ ) इस विषय में त्यायबिन्द का नहीं पर त्यायप्रवेश का अनुसरमा करके उसी के पाँच बाधित पत्न मान लिये जिनको देवसरि ने भी मान लिया। श्रलबत्ता देवसरि ने (प्रमाणन० ६. ४०) माणिक्यनन्दी का श्रीर न्यायप्रवेश का श्रनसरण करते हुए भी श्रादिपद रख दिया श्रीर श्रपनी व्याख्या रत्नाकर में स्मरणविषदः, तर्कविषदः रूप से श्रम्य वाधित पत्नों को भी दिखाया। श्रा० हेमचन्द्र ने न्यायबिन्द्र का प्रतीतिविरुद्ध ले लिया, बाकी के पाँच न्यायप्रवेश भीर परीचामल के लेकर कुल छः बाधित पच्चों को सूत्रबद्ध किया है। माठर ( सांख्यका० ५ ) जो संभवतः न्यायप्रवेश से पराने हैं उन्होंने पद्मासों की

साध्यत्वेनेष्टं साधनत्वेनाप्यभिधानात् । स्वयमिति वादिना । यस्तदा साधनमाह । एतेन यद्यपि क्वचिच्छास्त्रे स्थितः साधनमाह, तच्छास्त्रकारेण तस्मिन्धमियगेकध-माम्युपगमेऽपि, यस्तदा तेन वादिना धर्मः स्वयं साधियतुमिष्टः स एव साध्यो नेतर इत्युक्तं भवति । इष्ट इति यात्रायं विवादेन साधनमुपन्यस्तं तस्य सिद्धि-मिच्छता सोऽनुक्तोऽपि वचनेन साध्यः । तदधिकरणत्वाद्विवादस्य । यथा परार्धा-श्रद्धारदयः संघातत्वाच्छ्रयनासनाद्यङ्गवद् इति, श्रत्रात्मार्था इत्यनुक्ताच्यात्मार्थता साध्या, श्रनेन नोक्तमात्रमेव साध्यमित्युक्तं भवति । श्रनिराङ्गत इति एतल्बच्या-योगेऽपि यः साधियत्विमिष्ठोऽप्यर्थः प्रत्यचानुमानप्रतीतिस्ववचनैनिराक्रियते न स पद्य इति प्रदर्शनार्थम् ।'— न्यायवि ३. ४१—५० । नव संख्या मात्र का निर्देश किया है, (उदाहरणं नहीं दिये। न्यायप्रवेश में तीटाहरण नव पद्धामास निर्दिष्ट हैं।

है—आ। हेमचन्द्र ने साध्यधमीविशिष्ट धर्मी को और साध्यधर्म मात्र को प्रख् कह्कर उसके दो झाकार बतलाए हैं, जो उनके पूर्ववर्ती माणिक्यनन्दी (१.१५-२६, १२) और देवस्रि ने (१.१६-१८) भी बतलाए हैं। धर्मेक्षीत्ति ने सूत्र में तो एक ही आकार निर्दिष्ट किया है पर उसकी व्याख्या में घर्मोत्तर ने (२.८) केवल धर्मी, केवल धर्म और धर्मधर्मिसमुदाय रूप से पद्म के तीन झाकार बतलाए हैं। साथ ही उस प्रत्येक आकार का उपयोग किस-किस समय होता है यह भी बतलाया है जो कि अपूर्व है। वात्स्यायन ने (न्यायमा० १.१.३६) धर्मिविशिष्ट धर्म क्रप से पद्म के दो आकारों का निर्देश किया है। पर आकार के उपयोगों का वर्णन धर्मोत्तर की उस व्याख्या के अलावा अन्यत्र पूर्व प्रत्योगों का वर्णन धर्मोत्तर की उस व्याख्या के अलावा अन्यत्र पूर्व प्रत्योगों का वर्णन धर्मोत्तर की उस व्याख्या के अलावा अन्यत्र पूर्व प्रत्योगों का वर्णन धर्मोत्तर की उस व्याख्या के अलावा अन्यत्र पूर्व में ही अपना लिया जिसका देवसूरि ने भी सूत्र हारा ही अनुकरण किया। आ० हेमचन्द्र ने उसका अनुकरण ते किया पर उसे सूत्रबद्ध न कर दृत्व में ही कह दिया—प० मी० १.२.१३-१७।

४ - इतर सभी जैन तार्किकों की तरह आ । हेमचन्द्र ने भी प्रमाणित्त , विकल्पित्त और उभयित्व कर से पच्च के तीन प्रकार बतलाए हैं। प्रमाणित्व एवं मानने के बारे में तो किसी का मतमेद है ही नहीं, पर विकल्पित्व और उभयित्व एवं मानने में मतभेद है। विकल्पित्व और प्रमाण-विकल्पित्व पद्ध के विवद, जहाँ तक मालूम है, सबसे पिहले प्रश्न उठानेवाले धर्मकीर्ति ही हैं। यह अभी निश्चित रूप से कहा नहीं जा सकता कि धर्मकीर्ति का वह आर्चेप मीमांत्रकों के ऊपर रहा या जैनों के ऊपर या दोनों के ऊपर। फिर भी इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि धर्मकीर्ति के उस आर्चेप का सवित्तर जवाब जैन तर्कप्रन्थों में ही देखा जाता है। जवाब को जैन प्रक्रिया में सभी ने धर्मकीर्ति के उस आर्चेप पद्य (प्रमाण्यवा० १.१६२) को उद्भुत भी किया है।

मिणकार गक्केश ने १ पद्धता का जो अन्तिम और सद्दमतम निरूपण

१ 'उच्यते-सिषाधिषाविरहसङ्कृतसाधकप्रमाणाभावो यत्रास्ति स पद्धः, तेन सिषाधिषाविरहसङ्कृतं साधकप्रमाणं यत्रास्ति स न पद्धः, यत्र साधकप्रमाणे सत्यसति वा सिषाधिषा यत्र योभयाभावस्तत्र विशिष्टामावात् पद्धत्वम्।'--चिन्ता० श्चतु० गादा० पृ० ४३१-३२।

किया है उसका आर हेमचन्द्र की कित में आने का सम्मव श्री न था फिर भी प्राचीन और अर्थाचीन सभी पद्म सम्मयों के दुलनात्मक श्लिकर के बाद इतना तो अवश्य कहा जा सकता है कि गङ्गेश का वह परिष्कृत विचार सभी पूर्ववर्ती नैयायिक, बौद और जैन अन्यों में पुरानी परिभाषा और पुराने दङ्ग से पाया जाता है।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाच मीमांसा

### दृष्टान्त विचार

हष्टान्त के विषय में इस जगह तीन वार्ते प्रस्तुत हैं-१-श्रनुभानाङ्गल का ४१न, २-लक्षण, १-उपयोग।

१— धर्मकीर्ति ने हेतु का नैरूप्यकथन जो हेतुसमर्थन के नाम से प्रसिद्ध है उसमें ही दृष्टान्त का समावेश कर दिया है अतएव उनके मतानुसार दृष्टान्त हेतुसमर्थनघरक रूप से अनुमान का अब्ज है और वह भी अविद्वानों के वास्ते । विद्वानों के वास्ते तो उक्त समर्थन के सिवाय हेतुमात्र ही कार्यसाघक होता है (प्रमाण्या० १.२८), इसिलए दृष्टान्त उनके लिए अनुमानाङ्ग नहीं । माणिक्यनन्दी (३ ३७-४२), देवसूरि (प्रमाण्या० ३.२८, ३४-३८) और आ० हेमचन्द्र (प्र० मी० पृ० ४७) सभी ने दृष्टान्त को अनुमानाङ्ग नहीं माना है और विकल्प द्वारा अनुमान में उसकी उपयोगिता का खरडन भी किया है, फिर भी उन सभी ने केवल मन्दमति शिष्यों के लिए परार्थानुमान में (प्रमाण्य क ३.४२, परी० ३.४६) उसे व्यासिस्मारक बतलाया है तब प्रश्न होता है कि उनके अनुमानाङ्गत्व के खरडन का अर्थ क्या है? इसका जवाव यही है कि इन्होंने जो दृष्टान्त की अनुमानाङ्गता का प्रतिषेष किया है वह सकलानुमान की दृष्टि से अर्थात् अनुमान मात्र में दृष्टान्त को वे अङ्ग नहीं मानते । सिद्धसेन ने भी यही माव संदित रूप में सूचित किया है (न्याया० २०)। अतएव विचार करने पर बौद्ध और जैन ताल्पयें में कोई खास अन्तर नजर नहीं अता।

२— दृष्टान्त का सामान्य लज्ञ्ण न्यायसूत्र (१.१.२५) में है पर बौद्ध प्रन्यों में वह नहीं देखा जाता। माणिक्यनन्दी ने भी सामान्य खल्ज्ण नहीं कहा जैसा कि सिद्धसेन ने पर देवसूरि (प्रमाणन १.४०) और आ है एवन्द्र ने सामान्य लच्च भी बतला दिया है। न्यायसूत्र का दृष्टान्तलच्च इतना व्यापक है कि अनुमान से भिन्न सामान्य व्यवद्दार में भी वह लागू पड़ जाता है जब कि जैनों का सामान्य दृष्टान्तलच्च मात्र अनुमानोत्रयोगी है। साधम्य वैधर्म्य रूप से दृष्टान्त के दो मेद और उनके अलग-अलग लच्च न्यायप्रवेश (पृ०१, २), न्यायावतार (का०१७,१८) में वैसे हो देले जाते हैं जैसे परीचासुल (३.४७ से) आदि (प्रमाणन०३.४१ से) पिछले ग्रन्थों में।

३—हप्टान्त के उपयोग के संबन्ध में जैन विचारसरणी ऐकान्तिक नहीं। जैन तार्किक परार्थानुमान में जहाँ श्रोता श्रव्युत्पन हो वहीं हप्टान्त का सार्थक्य मानते हैं। स्वार्थानुमान स्थज में भी जो प्रमाता व्याप्ति संबन्ध को भूल गया हो उसी को उसको याद दिलाने के वास्ते हप्टान्त की चित्तार्थता मानते हैं— (स्याद्वादर० ३. ४२)।

है॰ १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

## हेत्वाभास

हेत्वाभास सामान्य के विभाग में तार्किकों की विप्रतिपति है। अञ्चपादं पाँच हेत्वाभासों को मानते व वर्णन करते हैं। क्रयाद के दूज में श्रे स्पष्टतया तीन हुं हेत्वाभासों का निर्देश है, तथापि प्रशस्तपाद उस सूत्र का आशय बतलाते हुए चार हेत्वाभासों का वर्णन करते हैं। असिद्ध, विरुद्ध और अनैकान्तिक यह तीन तो अञ्चपादकथित पाँच हेत्वाभासों में भी आते ही हैं। प्रशस्तपाद ने अनस्यवसित नामक चौथा हेत्वाभास बतलाया है को न्यायद्श्र में नहीं है। अञ्चपाद और कणाद उभय के अनुगामी भासवंश ने छः हेत्वाभास वर्णित किये हैं को न्याय और वैशेषिक दोनों प्राचीन परम्पराओं का दुःल जोड़ मात्र है।

दिङ्नाग कर्नुक माने जानेवाले न्यायप्रवेश में श्रिष्ठित, विरुद्ध श्रीर श्रानैकान्तिक इन तीनो का ही संग्रह है। उत्तरक्षीं धर्मकीति श्रादि सभी बौद्ध तार्किकों ने भी न्यायप्रवेश की ही मान्यता को दोइराथा श्रोर स्पष्ट किया है। पुराने सांख्याचार्य माठर ने मी उक्त तीन ही हेत्वाभासों का सूचन व संग्रह किया है। जान पड़ता है मूल में सांख्य और क्याद की हेत्वाभाससंख्या विषयक परम्परा एक ही रही है।

जैन परम्परा वस्तुतः कणाद, साख्य श्रीर बौद्ध परम्परा के श्रानुसार तीन ही हेत्वाभासों को भानती है। सिद्धसेन श्रीर वाहिदेव ने (प्रमाणन० ६.४७)

१ न्यायस्० १. २. ४।

२ 'श्रमतिकोऽनपदेशोऽसन् संदिग्धरचानपदेशः।'-वै॰ स्० ३.१. १५।

३ 'एतेनासिद्धविषद्धसन्दिग्धाप्यवसितवचनानाम् स्ननपरेशत्वमुक्तं भवति ।' ~प्रशः ए॰ २१८ ।

श्रीसद्धिवद्धानैकान्तिकानध्यवसितकाकात्थ्यपदिष्ठप्रकरणसमाः ।?
 न्यायसार प्र० ७ ।

५ 'श्रसिदानैकान्तिकविवदा हेत्वामासाः।'-न्यायप्र० ए० ३।

६ 'श्रन्ये हेत्वाभासाः चतुर्देश श्रसिद्धानैकान्तिकविरुद्धादयः।'-माठर ५ ।

७ 'श्रसिद्धस्त्वप्रतीतो यो योऽन्ययैवोपपद्यते । विरुद्धो योऽन्यथाप्यत्र युक्तो-ऽनैकान्तिकः स द्वः ॥'—वाया । का ०२३ ।

ब्रसिद्ध ब्रादि तीनों का ही वर्णन किया है। ब्रा० हेमचन्द्र भी उसी मार्ग के अनगामी हैं। श्रा॰ हेमचन्द्र ने न्यायसत्रोक्त कालातीत श्रादि दो हेत्वाभासों का निरास किया है पर प्रशस्तपाद श्रीर भासर्वज्ञकथित अनध्यवसित हेत्वाभास का निरास नहीं किया है। जैन परम्परा में भी इस जगह एक मतमेद है-वह यह कि श्रकतक श्रीर उनके श्रन्गामी माशिक्यनन्दी श्रादि दिगम्बर तार्किकों ने चार हेत्वाभास बतलाए हैं। जिनमें तीन तो असिद्ध आदि साधारण ही हैं पर चौथा श्रकिञ्चितकर नामक हेत्वाभास बिलकुल नया है जिसका उल्लेख श्रन्यत्र कहीं नहीं देखा जाता। परन्त यहाँ स्मरण रखना चाहिए कि जयन्त भट्ट ने श्रपनी न्यायमञ्जरी में श्रान्यथासिद्धापरपर्याय श्राप्रयोजक नामक एक नये हेत्वाभास की मानने का पूर्वपद्म किया है जो वस्तत: जयन्त के पहिले कभी से चला श्राता हुआ जान पड़ता है। अप्रयोजक और अकिञ्चितकर इन दो शब्दों में स्पष्ट मेद होने पर भी श्रापाततः उनके श्रर्थ में एकता का भास होता है। परन्त्र जयन्त ने अप्रयोजक का जो अर्थ बतलाया है और अकिञ्चित्कर का जो अर्थ मासिन्य-नन्दी के अनुयायी प्रभाचन्द्र ने किया है उनमें बिलकुल अन्तर है, इससे यह कहना कठिन है कि अप्रयोजक और अकिञ्चिकर का विचार मूल में एक है: फिर भी यह प्रश्न हो ही जाता है कि पूर्ववर्ती बौद्ध या जैन न्यायग्रन्थों में श्चिष्ठिकर का नाम निर्देश नहीं तब श्रकलङ्क ने उसे स्थान कैसे दिया. श्रतएव यह सम्भव है कि अप्रयोजक या अन्यथासिद्ध माननेवाले किसी पूर्ववर्त्ती तार्किक प्रन्थ के आधार पर ही श्रकलङ्क ने श्रकिञ्चितकर हेत्वाभास की श्रपने ढंग से नई सप्ति की हो। इस श्राकिञ्चित्कर हेत्वाभास का खरडन केवल वादिदेव के सूत्र की व्याख्या ( स्याद्वादर० पू० १२३० ) में देखा जाता है।

१ 'श्रसिद्धरचाचुपत्वादिः शब्दानित्यत्वसाधने । श्रन्यथासम्भवाभावभेदात् स बहुषा स्मृतः ॥ विद्यासिद्धसंदिग्धैरिकञ्चित्करविस्तरैः ।'-न्यायवि० २. १९५-६ । वर्गी० ६. २१ ।

२ 'श्रन्ये तु श्रन्यथासिद्धत्वं नाम तद्भे दमुदाहरन्ति यस्य हेतोर्धर्मिण् वृत्तिर्भवन्त्यपि साध्यधर्मप्रयुक्ता भवति न, सोऽन्यथासिद्धो यथा नित्या मनःपर-माण्वो मूर्तत्वाद् घटवदिति......स चात्र प्रयोज्यप्रयोजकभावो नास्तीत्यत एवायमन्यथासिद्धोऽप्रयोजक इति कथ्यते । कथं पुनरस्याप्रयोजकत्वमवगतम् ११-न्यायम० पृ० ६०७ ।

३ 'सिद्धे निर्णीते प्रमाणान्तरात्साध्ये प्रत्यचादिवाचिते च हेव्वर्न किञ्चित्करोति इति अकिञ्चत्करोऽनर्थकः।'-प्रमेयक० पृ० १६३ A।

क्रपर जो देल्याभाससंख्या विषयक नामा परम्पराएँ दिखाई गई हैं उन सब का मतमेद मुख्यतया संख्याविषयक है, तत्त्वविषयक नहीं। ऐसा नहीं है कि एक परम्परा जिसे अमुक देत्वामास रूप दोष कहती है अगर वह सचमुच दोष हो तो उसे वूसरी परम्परा स्वीकार न करती हो। ऐसे स्थल में दूसरी परम्परा या तो उस दोष को अपने अभिग्रेत किसी देत्वामास में अन्तर्भावित कर देती है या पद्माभास आदि अन्य किसी दोष में या अपने अभिग्रेत देत्वामास के किसी न किसी प्रकार में।

श्रा० हेमचन्द्र ने हेत्वाभास (प्र० भी० २. १. १६) शब्द के प्रयोग का श्रानीचित्य वतलाते हुए भी साधनाभास अर्थ में उस शब्द के प्रयोग का समर्थन करने में एक तीर से दो पत्ती का वेध किया है — पूर्वाचार्यों की परम्परा के श्रानुसरण का विवेक भी बतलाया श्रीर उनकी गलती भी दर्शाई। इसी तरह का विवेक माणिक्यनन्दी ने भी दर्शाया है। उन्होंने श्रपने पूज्य श्रकलङ्ककायत श्रिकिञ्चित्कर हेत्वाभास का वर्णन तो किया; पर उन्हों जब उस हेत्वाभास के श्रवाग स्वीकार का श्रीचित्य न दिखाई दिया तब उन्होंने एक सूत्र में इस दक्ष से उसका समर्थन किया कि समर्थन भी हो श्रीर उसके श्रवाग स्वीकार का श्राचित्य मी व्यक्त हो-'क्षच्यण एवासी दोषो व्युत्पन्नप्रयोगस्य पद्धदोषेणीय दुहत्वात्'-(परी० ६. ३६)।

#### श्रसिद्ध हेत्वाभास

न्यायस्त्र (१.२.८) में श्रसिद्ध का नाम साध्यसम है। देवल नाम के ही विषय में न्यायस्त्र का अन्य अन्यों से वैलल्वय नहीं है किन्तु अन्य विषय में भी। वह अन्य विषय यह है कि जब अन्य सभी अन्य असिद्ध के कम या अधिक प्रकारों का लल्वया उदाहरण सहित वर्णन करते हैं तब न्यायस्त्र और उसका भाष्य ऐसा कुछ भी न करके केवल असिद्ध का सामान्य सकर बतबाते हैं।

प्रशस्तपद श्रौर न्यायप्रवेश में श्रसिद्ध के चार प्रकारों का स्पष्ट श्रौर समानप्राय वर्षान है। माठर (का॰ ५) भी उसके चार भेदों का निर्देश करते हैं जो सम्भवतः उनकी दृष्टि में वे ही रहे होंगे। न्यायिनदु में घम्मंकीर्त्त

१ 'उमयासिकोऽन्यतसिकः तद्भावासिकोऽनुमेयासिकश्चेति ।'-प्रशस्त० ए० २३८। 'अमयासिकोऽन्यतसिकः संदिग्वासिकः श्राभवासिकश्चेति ।' -न्यायप्र० प्र० १।

ने प्रशस्तपादादिकथित चार प्रकारों का तो वर्णन किया ही हैं पर उन्होंने प्रशस्तपाद तथा न्यायप्रवेश की तरह आअयासिद्ध का एक उदाहरण न देकर उसके दो उदाहरण दिये हैं और इस तरह असिद्ध के चौथे प्रकार आअथासिद्ध के भी प्रमेद कर दिये हैं। धर्मकीर्ति का वर्णन वस्तुतः प्रशस्तपाद और न्याय-प्रवेशगत प्रस्तुत वर्णन का थोड़ा सा संशोधन मात्र है (न्यायवि० ३. ५६-६७)।

न्यायसार (पृ० ६०६) में श्रसिद्ध के चौदह प्रकार सोदाहरण बतलाए गए हैं। न्यायमञ्जरी (पृ० ६०६) में भी उसी दंग पर श्रमेक मेदों की सृष्टि का वर्णन है। माणिक्यनन्दी शब्द-स्वना बदलते हैं (परी० ६. २२-२८) पर वस्तुतः वे श्रसिद्ध के वर्णन में धर्मकीत्तं के ही श्रनुगामी हैं। प्रभाचन्द्र ने परीचायुल की टीका मार्तपड में (पृ० १६१ A) मूल सूत्र में न पाए जानेवाले श्रसिद्ध के श्रनेक मेदों के नाम तथा उदाहरण दिये हैं जो न्यायसारगत ही हैं। आ० हेमचन्द्र के श्रसिद्धविषयक सूत्रों की सृष्टि न्यायिक कुत्रीर परीचायुल का श्रनुसरण करनेवाली है। उनकी उदाहरणमाला में भी शब्दशः न्यायसार का श्रनुसरण है। धर्मकीत्तं श्रोर माणिक्यनन्दी का श्रव्यशः श्रनुसरण नकरने के कारण वादिदेव के श्रसिद्धविषयक सामान्य लच्चण (प्रमाणन० ६.४६) में श्रा० हेमचन्द्र के सामान्य लच्चण की श्रपेचा विशेष परिष्कृतता जान पड़ती है। वादिवेव के प्रस्तुत सूत्रों की व्याख्या रत्नाकरावतारिका में जो श्रसिद्ध के मेदों की उदाहरणमाला है वह न्यायसार श्रीर न्यायमञ्जरी के उदाहरणों का श्रव्यशः सङ्कलन मात्र है। इतना श्रक्तर श्रवस्य है कि कुळ उदाहरणों में वस्तिवन्यास वादी वेवसर्र का श्रवना है।

#### विरुद्ध हेत्वाभास

जैसा प्रशस्तपाद में विरुद्ध के सामान्य स्वरूप का वर्णन है विशेष मेदों का नहीं, वैसे ही न्यायसूत्र श्रीर उसके भाष्य में भी विरुद्ध का सामान्य रूप से वर्णन है, विशेष रूप से नहीं। इतना साम्य होते हुए भी सभाष्य-न्यायसूत्र श्रीर प्रशस्तपाद में उदाहरण एवं प्रतिपादन का मेदे स्वष्ट है।

१ 'सिद्धान्तमभ्युपेत्य तिद्वरोधी विषदः ।'-न्यायस्० १. २. ६ । 'यथा सोऽयं विकारो व्यक्तेरपैति नित्यत्वप्रतिषेषात् , श्रपेतोऽप्यस्ति विनाशप्रतिषेषात् , न नित्यो विकार उपपद्यते इत्येवं हेतुः-'व्यक्तेरपेतोपि विकारोस्ति' इत्यनेन स्वसिद्धान्तेन विषध्यते । यदस्ति न तदात्मलाभात् प्रच्यवते, श्रस्तिकं चात्मलाभात्

जान पड़ता है न्यायसूत्र की श्रौर प्रशस्तपाद की विरुद्ध विषयक विचारपरम्परा एक नहीं है ।

न्यायप्रवेश (प्र०५) में विरुद्ध के चार भेद सोदाहरण बतलाए हैं। सम्भवतः माठर (का॰ ५) को भी वे ही श्रिभिप्रेत हैं। न्यायबिन्द (३.८३-८८) में विरुद्ध के प्रकार दो ही उदाहरणों में समाप्त किये गए हैं श्रीर तीसरे 'sष्टविघातकत' नामक अधिक मेद होने की आशुङ्का (३. ८६-६४) करके उसका समावेश अभिगत दो भेदों में ही कर दिया गया है। इष्टविघातकत नाम न्यायप्रवेश में नहीं है पर उस नाम से जो उदाहरण न्यायबिन्द ( ३.६० ) में दिया गया है वह न्यायप्रवेश (पूरु ५) में वर्तमान है। जान पड़ता है न्यायप्रवेश में जो 'परार्थाः चत्तुरादयः' यह धर्म्म विशेषविरुद्ध का उदाहरण है उसी को कोई इष्टविघातकृत नाम से व्यवहृत करते होंगे जिसका निर्देश करके धर्मकीर्त्ति ने श्रन्तर्भाव किया है। जयन्त ने (न्यायम० पू० ६००-६०१) गौतमसूत्र की ही व्याख्या करते हुए धर्मिविशोषविरुद्ध श्लीर धर्मिविशोषविरुद्ध इन दो तीर्थान्तरीय विरुद्ध मेदों का स्पष्ट खरडन किया है जो न्यायप्रवेशवाली परम्परा का ही खरडन जान पडता है। न्यायसार (पू॰ ६) में विरुद्ध के मेदों का वर्णन सबसे अधिक और जटिल भी है। उसमें सपता के श्रहितत्ववाले चार, नास्तित्ववाले चार ऐसे विरुद्ध के ब्राउ भेद जिन उदाहरणों के साथ हैं, उन उदाहरणों के साथ वही स्त्राठ भेद प्रमाणनथतस्थालोक की व्याख्या में भी हैं (प्रमाणन ६५२-५३)। यद्यपि परीवामुल की व्याख्या मार्तगढ़ में (प॰ १६२ A) न्यायसारवाले वे ही आठ मेद हैं तथापि किसी-किसी उदाहरण में थोड़ा सा परिवर्त्तन हो गया है। आ। हेमचन्द्र ने तो प्रमाणनयतत्त्वालोक की व्याख्या की तरह श्रपनी वृत्ति में शब्दशः न्यायसार के ब्राठ मेद सोदाहरण बतलाकर उनमें से चार विरुद्धों को असिद्ध एवं विरुद्ध दोनों नाम से व्यवहृत करने की न्यायमझरी ब्रौर न्यायसार की दखीलों को श्चपना लिया है।

प्रस्युतिरिति विरुद्धावेतौ धर्मौ न सह सम्भवत इति । सोऽयं हेतुर्यं सिद्धान्तमाक्षित्य प्रवर्तते तमेव व्याइन्ति इति ।'—स्ययमा० १. २. ६ । 'यो झनुमेयेऽविद्यमानोऽपि तत्समानजातीये सर्वेरिमज्ञारित तद्विपरीते चास्ति स विपरीतसाधनाद्विरुद्धः यथा यसमाद्विषायी तस्मादश्व इति ।'—प्रशस्ति पु० २३८ ।

#### अनैकान्तिक हेत्वाभास

श्चनैकान्तिक हेत्वाभास के नाम के विषय में मुख्य दो परम्पराएँ प्राचीन हैं। पहली गौतम की श्रौर दसरी कणाद की। गौतम झपने न्यायसत्र में जिसे सन्यमिचार (१. २. ५.) कहते हैं उसी को कसाद अपने सत्रों (३. १. १५) में सन्दिग्ध कहते हैं। इस नाममेद की परम्परा भी कुछ अर्थ रखती है और वह अर्थ श्चगले सब व्याख्याग्रन्थों से स्पष्ट हो जाता है। वह श्चर्थ यह है कि एक परम्परा श्रनैकान्तिकता को श्रर्थात साध्य श्रीर उसके श्रभाव के साथ हेत के साहचर्य को, सव्यभिचार हेत्वाभास का नियामक रूप मानती है संशयजनकत्व को नहीं जब दूसरी परम्परा संशयजनकत्व को तो अनैकान्तिक हेत्वाभासता का नियामक रूप मानती है साध्य-तदभावसाइचर्य को नहीं। पहली परम्परा के अनुसार जो हेत साध्य-तदभावसहचरित है चाहे वह संशयजनक हो या नहीं-वही सव्यभिचार या अनैकान्तिक कहलाता है। दसरी परम्परा के अनुसार जो हेतु संशयजनक है - चाहे वह साध्य-तदभावसहचरित हो या नहीं-वही अनैकान्तिक या सव्य-भिचार महलाता है। ग्रानैकान्तिकता के इस नियामकभेदवाली दो उक्त परम्पराश्चों के अनुसार उदाइरणों में भी श्चन्तर पड जाता है। श्चतएव गौतम की परम्परा में श्रसाधारण या विरुद्धाव्यभिचारी का श्रनैकान्तिक हेत्वाभास में स्थान सम्भव ही नहीं क्योंकि वे दोनों साध्याभावसहचरित नहीं। उक्त सार्थक-नामभेद वाली दोनों परम्पराश्चों के परस्पर भिन्न ऐसे दो दृष्टिकील आगे भी चाल रहे पर उत्तरवर्ती सभी तर्कशास्त्रों में-चाहे वे वैदिक हों, बौद्ध हों, या जैन-नाम तो केवल गौतमीय परम्परा का अनैकान्तिक ही जारी रहा। कसादीय परम्परा का सन्दिग्ध नाम व्यवहार में नहीं रहा ।

प्रशस्तपाद श्रीर न्यायप्रवेश इन दोनों का पौर्वावर्य श्रमी सुनिश्चित नहीं श्रतएव यह निश्चित रूप से कहना किटन है कि असुक एक का प्रभाव दूसरे पर है तथापि न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद इन दोनों की विचारसरस्यी का अभिन्नात्व श्रीर पारस्परिक महत्त्व का भेद खास ध्यान देने योग्य है। न्यायप्रवेश में यद्यपि नाम तो अनैकान्तिक है सन्दिग्ध नहीं, फिर भी उसमें श्रनैकान्तिकता का नियामक रूप प्रशस्तपाद की तरह संशयजनकत्व को ही माना है। अतएव न्यायप्रवेशकार ने अनैकान्तिक के छः भेद बतलाते हुए उनके सभी उदाहर्यों में संजयजनकत्व स्पष्ट बतलाया है। प्रशस्तपाद न्यायप्रवेशकार की तरह संशय-

१ 'तत्र साघारणः-शब्दः प्रमेयस्यान्नित्य इति । तद्धि नित्यानित्यपञ्चयोः

जनकत्व को तो अनैकान्तिकता का नियामक रूप मानते हैं सही, पर वे न्याय-प्रवेश में श्रुनैकान्तिक रूप से उदाहत किये गए श्रमाधारण श्रीर विरुद्धा-व्यक्तिचारी इन दो मेदों को अनैकान्तिक या सन्दिग्ध हेत्वाभास में नहीं गिनते बल्कि न्यायप्रवेशसम्मत उक्त दोनों हेत्वाभासों की सन्दिग्धता का यह कह करके लगडन करते हैं कि ग्रसाधारण श्रीर विरुद्धाव्यभिचारी संशयजनक ही नहीं। प्रशस्तपाद के खरडनीय भागवाला कोई पूर्ववर्ती बैशेषिक प्रन्थ या न्यायप्रवेश-भिन्न बौद्धग्रन्थ न मिले तब तक यह कहा जा सकता है कि शायद प्रशस्तपाद ने न्यायप्रवेश का ही खरहन किया है। जो कुछ हो, यह तो निश्चित ही है कि प्रशस्तपाद ने ग्रसाधारण श्रीर विरुद्धान्यभिचारी को सन्दिग्ध या अनैकान्तिक मानने से इन्कार किया है। प्रशस्तवाद ने इस प्रश्न का, कि क्या तब असा-धारण और विरुद्धाव्यभिचारी कोई हेत्वाभास ही नहीं ?. जबाब भी बडी बद्धिमानी से दिया है। प्रशस्तपाद कहते हैं कि असाचारण हेस्वाभास है सही पर वह संशयजनक न होने से अनैकात्तिक नहीं. किन्तु उसे अनध्यवसित कहना चाहिए। इसी तरह वे विरुद्धान्यभिचारी को संशयजनक न मानकर या तो श्रासाधारणरूप श्रानध्यवसित में गिनते हैं या उसे विरुद्धविशेष ही कहते ( श्रायं तुविरुद्धमेद एव प्रश० पृ० २३६) हैं। कुछ भी हो पर वे किसी तरह श्रमाचारण श्रीर विरुद्धाव्यभिचारी को न्यायप्रवेश की तरह संशयजनक मानने को तैयार नहीं हैं फिर भी वे उन दोनों को किसी न किसी हेत्वाभास में सिविष्ठ करते ही हैं। इस चर्चा के सम्बन्ध में प्रशस्तपाद की श्रीर भी दो बातें खास ध्यान देने योग्य हैं। पहली तो यह है कि अनध्यवसित नामक

साधारणत्यादनैकान्तिकम् । किम् घटवत् प्रमेयत्वादनित्यः शब्दः श्राहोस्विदाकाश-वरप्रमेयत्वाजित्य इति ।'-इत्यादि-न्यायप्र० पृ० है ।

हेत्वाभास की कल्पना और दूसरी यह कि न्यायप्रवेशगत विषद्धाव्यभिचारों के उदाहरण से विभिन्न उदाहरण को लेकर विषद्धाव्यभिचारी को संशयकनक मानने न मानने का शास्त्रार्थ । यह कहा नहीं जा सकता कि कणाददम में अविद्यान अवस्था पर पहिले पहल प्रशस्तपाद ने ही प्रयुक्त किया या उसके पहिले भी इसका प्रयोग अलग हेत्वाभास अर्थ में रहा । न्यायप्रवेश में विषद्धाव्यभिचारी का उदाहरण—'नित्यः शब्दः आवण्यत्वात् शब्दत्ववतः अनित्यः शब्दः इतकत्वात् घटवत्' यह है, जब कि प्रशस्तपाद में उदाहरण—'मनः मूर्तम् क्रियाक्वातः, मनः अमूर्तम् अस्परावन्वातः'—यह है । प्रशस्तपाद का उदाहरण तो वैशेषिक प्रक्रिया अनुसार है ही, पर आरचर्य की बात यह है कि बौद्ध न्यायप्रवेश का उदाहरण खुद बौद्ध प्रक्रिया के अनुसार न होकर एक तरह से वैदिक प्रक्रिया के अनुसार ही है क्योंकि जैसे वैशेषिक आदि वैदिक तार्किक शब्दत्व को जातिरूप मानते हैं वैसे बौद्ध तार्किक काति को नित्य नहीं मानते । अस्तु, यह विवाद आगो भी चला।

तार्किकप्रवर धर्मकीर्ति ने हत्वाभास की प्ररूपणा बौदसम्मत हेतुनैरूप्य के क्षाधार पर की, जो उनके पूर्ववर्षी बौद प्रत्यों में श्रमी तक देखने में नहीं आई। जान पदता है प्रशस्तपाद का अनैकान्तिक हेत्वाभास विषयक बौद मन्तव्य का खरडन बराबर धर्मकीर्ति के ध्यान में रहा। उन्होंने प्रशस्तपाद को जवाब देकर न्यायप्रवेश का बचाव किया। धर्मकीर्ति ने व्यभिचार को अनैकान्तिकता का नियामकरूप न्यायप्रवेश की तरह माना फिर भी उन्होंने न्यायप्रवेश और प्रशस्तपाद की तरह संश्यक्षकक्ष्य को मी उसका नियामक रूप मान लिया। प्रशस्तपाद ने न्यायप्रवेशसम्मत असाधारण को अनैकान्तिक मानने का यह कहकर के खरडन किया था कि वह संशयकनक नहीं हैं। इसका जवाब धर्माकीर्ति ने असाधारण का न्यायप्रवेश की अपेवा बुदा उदाहरण रचकर और उसकी संशयकनकता दिखाकर, दिया और बतलाया कि असाधारण अनेकान्तिक हेत्वाभास ही हैं। इतना करके ही धर्माकीर्ति सन्त्रह न रहे पर अपने मान्य

१ 'तत्र त्रवायां रूपायामेकस्यापि रूपस्यानुक्ती साधनामासः । उक्तावप्य-सिद्धौ सन्देहे वा प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोः । एकस्य रूपस्य'.... इत्यादि ---न्यायनि॰ ३. ५७ से ।

२ 'ब्रनयोरेन ह्रयो रूपयोः संदेहेऽनैकान्तिकः । यथा सात्मकं जीवच्छ्रीरं प्राचादिमत्त्वादिति ।.....ब्रत प्वान्वयव्यतिरेक्योः संदेहादनैकान्तिकः । साध्येतर-योरतो निरचयाभावात् ।'-न्यायिक ३. ६८-११० ।

ब्राचार्यं दिङ्नाम की परम्परा को प्रतिष्ठित बनाए रखने का श्रीर भी प्रयस्त किया। प्रशस्तपाद ने विरुद्धान्यभिचारी के खयडन में जो दलील दी थी उसको स्वीकार करके भी प्रशस्तपाद के खयडन के विरुद्ध उन्होंने विरुद्धान्यभिचारी का समर्थन किया श्रीर वह भी इस दंग से कि दिङ्नाग की प्रतिष्ठा भी बनी रहे श्रीर प्रशस्तपाद का जवाब भी हो। ऐसा करते समय घर्मकीर्ति ने विरुद्धान्यभिचारी का जो उदाहरण दिया है वह न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के उदाहरण दिया है वह न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के उदाहरण से जुदा है फिर भी वह उदाहरण वैशेषिक प्रक्रिया के श्रनुसार होने से प्रशस्तपाद को श्रमाह्म नहीं हो सकता । इस तरह बीद श्रीर वैदिक तार्किकों की इस विषय में यहाँ तक चर्चा श्राई जिसका श्रन्त न्यायमञ्जरी में हुश्रा जान पड़ता है। जयन्त फिर श्रपने पूर्वाचार्यों का पत्न लोकर्फ न्यायप्रवेश श्रीर घम्मंकीर्ति के न्यायिनन्दु का सामना करते हैं। वे श्रसाधारण श्रीर विरुद्धान्यभिचारी को श्रनैकान्तिक न मानने का प्रशस्तपादगत मत का बके विस्तार से समर्थन करते हैं पर साथ ही वे संशयजनकत्व को श्रनैकान्तिकता का नियामक रूप मानने से भी इन्कार करते हैं?।

मासर्वज्ञ ने बौद, वैदिक तार्किकों के प्रस्तुत विवाद का स्पर्श न कर अनैकान्तिक हेस्वामास के आठ उदाहरण दिये हैं (न्यायसार पृ० १०), और कहीं संशयजनकता का उल्लेख नहीं किया है। जान पड़ता है वह गौतमीय परम्परा का अनुगामी है।।

१ 'विरुद्धाव्यभिचार्येषि संश्रयहेतुरुकः । स इह कस्मान्नोकः ।...... अत्रो-दाहरणं यत्सर्वदेशावस्थितैः स्वसम्बन्धिमिर्युगपद्मिसम्बन्ध्यते तत्सर्वगतं यथाऽकाशाम्, अभिसम्बन्ध्यते सर्वदेशावस्थितैः स्वसम्बन्धिमिर्युगपत् सामान्यमिति ।...... द्वितीयोऽपि प्रयोगो यदुपत्तन्विषत्वच्याप्राप्तं सन्नोपत्तम्यते नःतत् तत्रास्ति । तद्यथा क्वचिद्विद्यमानो घटः । नोपत्तम्यते चोपत्तन्धितत्वण्याप्तां सामान्यं व्यक्त्यन्तरा-त्वेष्विति । अथमनुपत्तम्मययोगः स्वभावश्च परस्परविषद्धार्थसाधनादेकत्र संश्ययं जनयतः ।'-न्यायवि० ३. ११२-१२१ ।

जैन परम्परा में कानैकान्तिक और सिन्दिग्ध यह दोनों ही नाम मिलते हैं। अकलाङ्क (न्यायिन २. १९६) सिन्दिग्ध शब्द का प्रयोग करते हैं जब कि सिद्धसेन (न्याया २३) आदि अन्य जैन तार्किक अनैकान्तिक पद का प्रयोग करते हैं। माणिक्यनन्दी की अनैकान्तिक निरूपण विषयक स्वरचना आ हेमचन्द की स्वरचना की तरह ही वस्तुतः न्यायिक्य को स्वरचना की सिद्धस प्रतिच्छाया है। इस विषय में वादिदेव की स्वरचना वैसी परिमार्जित नहीं जैसी माणिक्यनन्दी और हेमचन्द्र की है, क्योंकि वादिदेव ने अनैकान्तिक के सामान्य सच्चण में ही जो 'सिन्दिसते' का प्रयोग किया है वह जरूरी नहीं जान पड़ता। जो कुछ हो पर इस बारे में प्रमाचन्द्र, वादिदेव और हेमचन्द्र इन तीनों का एक ही मार्ग है कि वे सभी अपने-अपने सच्चण में समाविष्ट करते हैं। प्रमाचन्द्र के (प्रमेयक पु० १९२) सिवाय औरों के अन्यों में तो आठ उदाहरण मी वे ही हैं जो न्यायसार में हैं। प्रमाचन्द्र ने कुछ उदाहरण बदले हैं।

यहाँ यह स्मरण रहे कि किसी जैनाचार्य ने साध्यसंदेहजनकत्व को या साध्यस्यभ्यभिचार को ऋनैकान्तिकता का नियामक रूप मानने न मानने की बौद्ध-वैशिषकप्रस्थात चर्चा को नहीं लिया है।

₹0 8€3€ ]

[ प्रमाण मीमांसा

### दृष्टान्ताभास

परार्षं अनुमान प्रसङ्घ में हेत्वाभास का निरूपण बहुत प्राचीन है। कणादस्त्र (३.१.१५) और न्यायस्त्र (१.२.४५०) में वह स्पष्ट एवं विस्तृत है। पर दृष्टान्ताभास का निरूपण उतना प्राचीन नहीं जान पड़ता। अगर दृष्टान्ताभास का विचार भी हेत्वाभास जितना ही पुरातन होता तो उसका स्चन कणाद या न्यायस्त्र में थोड़ा बहुत जरूर पाया जाता। जो कुछ हो हतना तो निश्चित है कि हेत्वाभास की कल्पना के ऊपर से ही पीछे से कभी हष्टान्ताभास, पद्धाभास आदि की कल्पना हुई और उनका निरूपण होने लगा। यह निरूपण पहिले वैदिक तार्किकों ने शुरू किया या बौद्ध तार्किकों ने, इस विषय में अभी कुछ भी निश्चित कहा नहीं जा सकता।

दिङ्नाग के माने जानेवाले न्यायप्रवेश में पाँच साधम्यं श्रीर पाँच वैधम्यं ऐसे दस दृष्टान्तामास हैं। । यद्यपि मुख्यतया पाँच-पाँच ऐसे दो विभाग उसमें हैं तथापि उभयासिद्ध नामक दृष्टान्ताभास के श्रवान्तर दो प्रकार भी उसमें किये गए हैं जिससे वस्तुतः न्यायप्रवेश के श्रानुसार छः साधम्यं दृष्टान्ताभास श्रीर छः वैधम्यं दृष्टान्ताभास फिलत होते हैं। प्रशस्तपाद ने भी इन्हीं छः छः साधम्यं एवं वैधम्यं दृष्टान्ताभासों का निरूपण किया हैं। श्रायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के निरूपण में उदाहरण श्रीर भाव एक से ही हैं श्रवावन्ता दोनों के नामकरण में श्रन्तर श्रवश्य है। प्रशस्तपाद दृष्टान्ताभास शब्द के बदले निदर्शनाभास शब्द का

२ 'श्रनेन निदर्शनाभासा निरस्ता भवन्ति । तद्यथा नित्यः शब्दोऽमूर्तैत्वात् यदमूर्ते दृष्टं तिन्नत्यम् यथा परमासुर्यथा कर्म यथा स्थाली यथा तमः स्त्रम्नरविति यद् द्रस्यं तत् क्रियावद् दृष्टमिति च तिङ्गानुमेयोभयाशयासिद्धाननुगतविपरीतानुगताः साधम्यंनिदर्शनाभासाः । यदनित्य तन्त्रूर्तं दृष्टं यथा कर्म यथा परमासुर्यथाकाशं यथा तमः घटवत् यिक्षिक्यं तदद्रस्य चेति सिङ्गानुमेयोभयाव्याङ्कताश्रयासिद्धान्या- वृत्तविपरीतव्यावृत्ता वैधर्म्यनिदर्शनाभाक्षा इति ।'-प्रश्वस्त० पृ० २४७ ।

प्रवोग पसन्द करते हैं क्योंकि उनकी श्रिमित न्यायवाक्य परिपाटी में उदाहरण् का बोधक निदर्शन शब्द श्राता है। इस सामान्य नाम के सिवाय भी न्याय-प्रवेश श्रीर प्रशस्तपादगत विशेष नामों में मात्र पर्याय मेद है। माठर (का॰ ५) भी निदर्शनामास शब्द ही पसन्द करते हैं। जान पड़ता है वे प्रशस्तपाद के श्रनुगामी हैं। यद्यपि प्रशस्तपाद के श्रनुसार निदर्शनामास की कुल संख्या बारह ही होती हैं श्रीर माठर दस संख्या का उल्लेख करते हैं, पर जान पड़ता है कि इस संख्यामेद का कारण्-श्राश्रयासिद नामक दो साधर्म्य-वैधर्म्य हष्टान्तामास की माठर ने विवद्या नहीं की—यही है।

जयन्त ने ( न्यायम० प्र० ५८० ) न्यायसत्र की न्याख्या करते हुए पूर्ववर्त्ती बौद-वैशेषिक श्रादि प्रन्थगत दृष्टान्तभास का निरूपण देखकर न्यायसत्र में इस निरूपण की कमी का अन भव किया और उन्होंने न्यायप्रवेश वाले सभी दृष्टान्ताभासो को लेकर श्रपनाया एवं श्रपने मान्य ऋषि की निरूपण कमी को भारतीय टीकाकार शिष्यों के दक्क से भक्त के तौर पर दर न्यायसार में (पू॰ १३) उदाहरणाभास नाम से छ: साधर्म्य के श्रीर छ: वैधर्म्य के इस तरह बारह श्राभास वही हैं जो प्रशस्तपाद में हैं। इसके सिवाय न्यायसार में झन्य के नाम से चार साधम्य के विषय में सन्दिग्ध श्रीर चार वैधर्म्य के विषय में सन्दिग्ध ऐसे ब्राठ सन्दिग्ध उदाहरणाभास भी दिये हैं। सन्दिग्ध उदाहरणामासों की सृष्टि न्यायप्रवेश श्रीर प्रशस्तपाद के बाट की जान पड़ती है। धर्मकीति ने साधर्म्य के नव श्रीर वैधर्म्य के नव ऐसे श्रदारह दृशन्ताभास सविस्तर वर्णन किये हैं। जान पहला है न्यायसार में श्चन्य के नाम से जो साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य के चार-चार सन्दिग्ध उदाहरणाभास दिये हैं उन ब्राठ सन्दिग्ध मेदों की किसी पूर्ववर्ती परम्परा का संशोधन करके धर्मकीर्ति ने साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य के तीन-तीन ही सन्दिग्ध दृष्टान्ताभास रखे। दृष्टान्ताभासों की संख्या, उदाइरण और उनके पीछे के साम्प्रदायिक भाव इन सब बातों में उत्तरोत्तर विकास होता गया जो धर्मकीर्ति के बाद भी चालू रहा।

जैन परम्परा में जहाँ तक मालूम है सबसे पहिले दृष्टान्तामास के निरूपक सिद्धसेन ही हैं; उन्होंने बौद्ध परम्परा के दृष्टान्तामास शब्द को ही चुना न कि

१ 'ब्रन्ये तु संदेहद्वारेणापरानष्टानुदाहरणभासान्वर्णयन्ति । सन्दिग्धसाध्यः ..... सन्दिग्धसाधनः ..... सन्दिग्धाभयः ..... सन्दिग्धाभयः ..... सन्दिग्धाभयाव्याकृतः ....सन्दिग्धाभयाव्याकृतः ....सन्दिग्धाभयाव्याकृतः ....सन्दिग्धाभयाव्याकृतः ....सन्दिग्धाभयः ....।'—न्यायसार प्र० १३-१४ ।

बैदिक परम्परा के निदर्शनाभास श्रीर उदाइरणाभास शब्द को। सिद्धसेन ने श्रियन संचित्त कथन में संख्या का निर्देश तो नहीं किया परन्तु जान पड़ता है कि वे इस विषय में धर्मकीर्ति के समान ही नव-नव , दृष्टान्ताभासों को माननेवाले हैं। माणिक्यनन्दी ने तो पूर्ववर्ती सभी के विस्तार को कम करके सावम्यं श्रीर वैधम्यं के चार-चार ऐसे कुल श्राठ ही दृष्टान्ताभास दिखलाए हैं श्रीर (परी० ६.४०-४५) कुछ उदाहरण भी बदलकर नए रचे हैं। वादी देवसूरि ने तो उदाहरण देने में माणिक्यनन्दी का श्रनुकरण किया, पर भेदों की संख्या, नाम श्रादि में श्रच्तरशः धर्मकीर्ति का ही श्रनुकरण किया है। इस स्थल में वादी देवसूरि ने एक बात नई जरूर की। वह यह कि धर्मकीर्ति ने उदाहरण देने में जो वैदिक श्रावि एवं जैन तीर्थकरों का लघुत्व दिखाया या उसका बदला वादी देवसूरि ने सम्भवित उदाहरणों में तथागत बुद्ध का लघुत्व दिखाकर पूर्ण रूप से चुकाया। धर्मकीर्ति के द्वारा श्रपने पृष्य पुष्पों के ऊपर तर्कशास्त्र में की गई चोट को वादिदेव सह न सके, श्रीर उसका बदला तर्कशास्त्र में ही प्रतिक्टदी रूप से चुकाया। धर्मकीर्ति के द्वारा श्रपने पृष्य पुष्पों के ऊपर तर्कशास्त्र में की गई चोट को वादिदेव सह न सके, श्रीर उसका बदला तर्कशास्त्र में ही प्रतिक्टरी रूप से चुकाया ।

१ 'साष्ट्रम्यें गात्र दृष्टान्तदोषा न्यायविदीरिताः । स्रप्तत्त्वगृहेत्ःथाः साध्यादि-विकलादयः ॥ वैषम्यें गात्र दृष्टान्तदोषा न्यायविदीरिताः । साध्यसाषनयुग्माना-मनिवतेत्रच संशयात ॥'-न्याय० २४-२५ ।

२ 'यथा नित्यः शब्दोऽमूर्तेत्वात्, कर्मवत् परमागुवद् घटवदिति साध्यसाधनधर्मोभयविकताः । तथा सन्दिरधसाध्यधर्मादयश्च, यथा रागादिमानयं वचनाद्रय्यापुरुषवत्, भरग्धर्माऽयं पुरुषो रागादिमन्याद्रध्यापुरुषवत्, असर्वज्ञोऽयं रागादिमत्त्वाद्रध्यापुरुषवत् इति । अनन्वयोऽप्रदर्शितान्वयश्च, यथा यो वक्ता स रागादिमानिष्टपुरुषवत्, अनित्यः शब्दः कृतकत्वाद् धटवत् इति । तथा विपरीतान्वयः,
यदनित्यं तत् कृतकमिति । साधर्म्येण । वैधर्म्येणाि, परमागुष्वत् कर्मवदाकाशवदिति साध्याध्यविरिक्षणः । तथा सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकादयः, यथाऽसर्वज्ञाः
किपत्तादयोऽनाता वा, अविद्यमानसर्वज्ञताततािक्षःभृतप्रमागावित्यशासनत्वादिति,
अत्र वैधर्म्योदाहरण्यम् , यः सर्वतः आतो वा स ज्योतिर्ज्ञनादिकमुपदिष्टवान् ,
तद्यधर्षभवर्षमानदिरिति, तत्रासर्वज्ञतानाततयोः साध्यधर्मयोः सन्दिन्धो व्यतिरेकः ।
सन्दिग्धसाधनव्यतिरेको यथा न त्रयीविदा बासर्येन प्राद्यवचनः कश्चित्युष्ठषो
रागादिमन्तदिति, अत्र वैधर्म्योदाहरण्यं ये प्राद्यवचना न ते रागादिमन्तः तद्यथा
गौतमादयो धर्मशास्त्राणां प्रयोतार इति गौतमादिस्यो रागादिमन्तर स्थानधर्मस्य
व्याद्विः सन्दिग्धा । सन्दिग्धीभयस्यतिरेको यथा, अवीतरागाः कृपितादयः

ब्रा० हेमचन्द्र नाम तो पसन्द करते हैं हुए।न्ताभास, पर उसे उदाहरणा-

परिमहामह्योगादिति, ऋत्र वैधम्योदाहरणम्, यो वीतरागो न तस्य परिमहामहो यथर्षभादेरिति, ऋत्मादेरवीतरागत्वारिम्रहामह्योगयोः साध्यसाधनधर्मयोः सिन्दरधो व्यतिरेकः । श्रव्यतिरेको यथा, श्रवीतरागो वक्तृत्वात्, वैधम्योदाहरणम्, यत्रावितरागत्वं नास्ति न स वक्ता, यथोपलण्य इति, यदाप्युपलल्यहादुभयं व्यादृशं यो सर्वां वीतरागो न यक्तेति व्याप्त्या व्यतिरेकासिद्धरव्यतिरेकः । श्रव्यवित्वतिरेको यथा, श्रवत्यात्वे वित्यं भयवीति ।'—त्यायवि० ३. १२५.१३६ ।

'तत्रापीरुपेयः शब्दोऽमूर्तत्वाद दःखवदिति साध्यधर्मविकल इति । तस्यामेव प्रतिज्ञायां तस्मिन्नेव हेतौ परमारावदिति साधनधर्मविकल इति । कलशवदिति उभयधर्मविकल इति । रागादिमानयं वक्तत्वात् देवदत्तवदिति सन्दिग्धसाध्य-घर्मेति । मरताचर्माद्रयं रागादिमत्त्वास्मै त्रवदिति सन्दिग्धसाधनधर्मेति । नाऽयं सर्वेदर्शी सरागत्वात्मनिविशेषवदिति सन्दिग्धोभयधर्मेति । रागादिमान विवित्तितः पुरुपो वस्तुत्वादिष्टपुरुपवदिति ग्रानःवयः । श्रानित्यः शब्दः कृतकत्वाद् घटवदित्य-मदर्शितान्वय इति । ऋनित्यः शब्दः क्रतकत्वात् यदनित्यं तत्कृतकं घटवदिति विपरीतान्वय इति । वैधम्येणापि ....। तेष भ्रान्तमनुमानं प्रमाण्लात् यत्पुनभ्रान्तं न भवति न तत्प्रमाण्म, यथा स्वप्नज्ञानमित्यसिद्धसाध्यव्यतिरेकः स्वप्नज्ञानात भ्रान्तत्वस्यानिवृत्तेरिति । निर्विकल्यकं प्रत्यद्धं प्रमाण्यात्, यत्त सविकल्पकं न तत् प्रमाण्म, यथा लैज्जिकमित्यसिद्धसाधनव्यतिरेकः लैज्जिकात्प-मागुत्वस्थानित्रतेः । नित्यानित्यः शब्दः सत्त्वात् यस्तु न नित्यानित्यः स न सन् तद्यथा स्तम्भ इत्यसिद्धोभयव्यतिरेकः, स्तम्भान्नित्यानित्यत्वस्य चाव्यावृत्तेरिति । श्रमवंशोऽनाप्तो वा कविलः श्रवणि हैकान्तवादित्वात्, यः सर्वज्ञ श्राप्तो वा स चिंगिकैकान्तवादी यथा सगत इति सन्दिग्धसाध्यव्यतिरेकः सगतेऽसर्वज्ञतानाप्ततयोः साध्यधर्मयोव्याङ्कतेः सन्देहादिति । स्त्रनारेयवचनः कश्चिद्विविद्धतः पुरुषो रागादि-मत्त्रात् यः पुनरादेयवचनः स वीतरागः तद्यया शौद्धोदनिरिति सन्दिग्धसाधनः व्यतिरेकः शौद्धोदने रागादिमत्त्वस्य निवृत्तेः संशयादिति । न वीतरागः किषकः करुणास्परेष्वपि परमक्कपयाऽनर्गितनिजिपशितशकतत्वात्, यस्तु वीतरागः स करणास्पदेष परमक्रपया समर्पितनिजिपशितशकतस्तद्यथा तपनवन्धुरिति सन्दिग्धी-भयव्यतिरेक इति तपनवन्धौ वीतरागत्वाभावस्य करुणास्पदेष्वपि परमञ्जपयानपित-निजिपशितशकतत्वस्य च व्याद्यत्तेः सन्देशदिति । न वीतरागः कश्चिद्ववित्तः पुरुषो वक्तृत्वात्, यः पुनर्वीतरागो न स वक्ता यथोपललयड इत्यव्यतिरेक इति ।

भास के स्थान में क्यों पसन्द किया इसका युक्तिसिद्ध खुलासा भी कर देते हैं। हष्टान्ताभास के निरूपण में श्रा॰ हेमचन्द्र की ध्यान देने योग्य महत्त्व की तीन विशेषताएँ हैं जो उनकी प्रतिभा की सूचक हैं---१-उन्होंने सूत्ररचना, उदाहरण श्रादि में यद्यपि धर्मकीर्त्त को श्रादर्श रखा है तथापि बादिदेव की तरह पूरा श्रनकरण न करके धर्मिकीर्त्ति के निरूपण में थोडा सा बुद्धिसिद्ध संशोधन भी किया है। धर्मकीर्ति ने अनन्वय और अध्यतिरेक ऐसे जो दो भेद दिखाए हैं उनको आ। हेमचन्द्र श्रुलग न मानकर कहते हैं कि बाक्षी के श्राठ-श्राठ भेद ही श्रनन्वय श्रीर श्रव्यतिरेक रूप होने से उन दोनों का पार्थक्य श्रनावश्यक है (प्र० मी २. १. २७)। श्रा० हेमचन्द्र की यह दृष्टि ठीक है। २-ग्रा॰ हेमचन्द्र ने धर्मकीर्त्ति के ही शब्दों में ग्रप्रदर्शितान्वय ग्रीर अपदर्शित-व्यतिरेक ऐसे दो भेद श्रपने सोलह भेदों दिखाए हैं (२.१.२७), पर इन दो भेदों के उदाहरणों में धर्मकीर्ति की श्रपेता विचारपूर्वक संशोधन किया है। धर्मकीर्ति ने पर्ववर्ता ग्रनन्वय ग्रीर श्रव्यतिरेक दृष्टान्ताभास जो न्यायप्रवेश श्रादि में रहे? उनका निरूपण तो श्राप्रदर्शितान्वय श्रीर श्राप्दर्शित व्यतिरेक पेसे नए हो ऋन्त्रर्थ स्पष्ट नाम रखकर किया 3 श्रीर न्यायप्रवेश श्रादि के श्रन वय श्रीर श्रव्यतिरेक शब्द की रख भी लिया तथा उन नामों से नये उदाहरण दिखाए ४ जो उन नामों के साथ मेल खा सकें श्रीर जो न्यायप्रवेश श्रादि में

श्रमित्यः शब्दः कृतकश्वादाकाशवदित्यप्रदर्शितव्यतिरेक इति । श्रमित्यः शब्दः कृतकत्वात् यदकृतकं तिन्नत्यं यथाकाशमिति विपरीतव्यतिरेक इति ।'— प्रमाणन० ६. ६०-७६ ।

१ 'परार्थानुमानप्रस्तावादुदाइरण्दोषा एवैते दृष्टान्तप्रभवस्वान् दृष्टान्तदोषा इत्यच्यन्ते।'—प्र० मी० २. १. २२ ।

२ 'श्रनन्वयो यत्र तिनान्वयेन साध्यसाधनयोः सहमावः प्रदर्शते । यथा घटे कृतकत्वमनित्यत्वं च दृष्टमिति । श्रव्यतिरेको यत्र विना साध्यसाधननिवृत्त्या तिद्वपद्यभावो निदर्शते । यथा घटे मूर्तत्वमनित्यत्वं च दृष्टमिति ।"—यायप्र० ए० ६–७ । 'नित्यः शब्दोऽनूर्तत्वात्....श्रम्वरवदिति.....श्रमनुगत....
...श्रव्यत्... श्रव्यावृत्त....'—प्रशस्त० पृ० २४७ ।

३ 'श्रप्रदर्शिता वयः .......श्रुनित्यशब्दः कृतकत्वात् घटवत् इति । श्रप्रदर्शितव्यितिरेको यथा श्रुनित्यः शब्दः कृतकत्वादाकाशविदिति ।'—न्यायिक ३. १२७, १३५ ।

४ 'श्रनन्वयो... 201 ... यथा यो वक्ता स रागादिमान् इष्टपुरुषवत् । श्रव्य-

नहीं भी थे। आ० हेमचन्द्र ने धर्मकीर्ति की ही संशोधित हिए का उपयोग करके पूर्ववर्ती दिङ्नाग, प्रशस्तपाद और धर्मकीर्ति तक के सामने कहा कि अप्रदर्शितन्वय या अप्रदर्शितन्वयित हृहान्तामास तभी कहा जा सकता है जब उसमें प्रमाण अर्थोत् हृहान्त ही न रहे, वीप्ता आदि पदों का अप्रयोग हृन दोषों का नियामक ही नहीं केवल हृहान्त का अप्रयंग ही हन दोषों का नियामक है। पूर्ववर्ती सभी आचार्य हन दो हृहान्तामासों के उदाहरणों में कम से कम—अप्रवस्त ह्रान्ति सभी आचार्य हन दो हृहान्तामासों के उदाहरणों में कम से कम—अप्रवस्त हरन्त—जितना प्रयोग अनिवार्य कर से मानते थे। आ० हेमचन्द्र के अनुभार ऐसे हृहान्तवोधक 'वत्' प्रत्ययान्त किसी शब्दप्रयोग की जकरत ही नहीं—हसी अपने भाव को उन्होंने प्रमाणसीमासा (२.१.२७) सूत्र की वृत्ति में निम्निखिति शब्दों से स्पष्ट किया है—'एती च प्रमाणस्य अनुपदर्शनाद्भवते न तु वीपसासर्वावधारणपदानामप्रयोगात्, सस्विप तेषु, असित प्रमाणे तयोर-सिद्धेरित।'

३ — ऋग॰ हेमचन्द्र की तीसरी विशेषता ऋनेक दृष्टियों से बड़े माक की है। उस साम्प्रदायिकता के समय में जब कि धम्मैकीर्ति ने वैदिक छोर जैन सम्प्रदाय पर प्रवल चोट की छोर जव कि ऋपने ही पूल्य वादी देवसूरि तक ने 'शाख्यं कुर्यात् शांट प्रति' इस नीति का ऋग्रथ्य करके धम्मैकीर्ति का बदला चुकाया तब ऋग्र॰ दिस चन्द्र ने इस स्यल में बुद्धिपूर्वक उदारता दिखाकर साम्प्रदायिक माव के विष को कम करने की चेष्टा की। जान पड़ता है ऋपने व्याकरण की तरह श्रे ऋपने प्रमाण्यम्य को भी सर्वगार्षद — सर्वसाधारण बनाने की ऋग् । हमचन्द्र की उदार इच्छा का ही यह परिणाम है। धर्मिकीर्ति के द्वारा ऋग्यम, वर्धमान ऋगदि पर किये गए कटाच्च और वादिदेव के द्वारा सुगत पर किये गए प्रतिकटाच्च का तर्कशास्त्र में कितना ऋगीचित्य है, उससे कितना रुचिमङ्ग होता है, यह सब सोचकर ऋग् । हमचन्द्र ने ऐसे उदाहरण् रुचे जिनसे सबका मतलब सिद्ध हो पर किसी को ऋग्वात न हो।

यहाँ एक बात श्रीर भी ध्यान देने योग्य है जो ऐतिहासिक दृष्टि से महत्त्व की है। धर्मिकीर्त्ति ने श्रुपने उदाहरणों में कपिल श्रादि में श्रुसर्वज्ञत्व श्रीर

तिरेको यथा श्रवीतरागो वक्तृत्वात्, वैषम्योंदाहरणम्, यत्रावीतरागत्वं नास्ति न स कक्ता यथोपलखरड इति ।'-स्यायवि० ३. १२७, १३४ ।

१ 'सर्वपार्षदत्वाच शन्दानुशासनस्य सकतदर्शनसमूहात्मकस्याद्वादसमाभय-ग्यमतिरमग्रीयम् ।'-दैमश्र० १. १. २ । श्रनासत्व सायक जो अनुमान प्रयोग रखे हैं उनका रवरूप तथा तदरतर्शत हेतु का स्वरूप विचारते हुए जान पड़ता है कि सिखसेन के सन्मांत जैसे श्रीर समन्तमद्र के आप्तमीमांसा जैसे कोई दूसरे प्रन्थ धर्मकीत्ति के सामने अवश्य रहे हैं जिनमें जैन तार्किकों ने अन्य सांख्य आदि दर्शनमान्य कपिल आदि की सर्वज्ञता का और आसता का निराकरण किया होगा।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

# दृषण दृषणाभास

परार्थानुमान का एक प्रकार कथा भी है, जो पद्म-प्रतिपद्मभाव के तिवाय कभी शुरू नहीं होती। इस कथा से संवन्ध रवनेवाले अनेक पदार्थों का निरूपण करनेवाला साहत्य विशाल परिमाण में इस देश में निर्मित हुआ है। यह साहित्य मुख्यतया दो परम्पराओं में विभाजित है—ब्राह्मण्—कैंदिक परम्परा और अमण्—कैंदिकेतर परम्परा में वैदिक परम्परा में न्याय तथा वैद्यक सम्प्रदाय का समावेश है। अमण् परम्परा में बौद्ध तथा जैन सम्प्रदाय का समावेश है। वैदिक परम्परा के कथा संवन्धी इस वक्त उपलब्ध साहित्य में अच्चपाद के न्यायस्त्र तथा चरक का एक प्रकरण्—विमानस्थान मुख्य एवं प्राचीन हैं। न्यायभाष्य, न्यायवार्तिक, तात्पर्यटीका, न्यायमञ्जरी आदि उनके टीकाग्रन्थ तथा न्यायकिलका भी उतने ही महत्त्व के हैं।

बौद्ध सम्प्रदाय के प्रस्तुत विषयक साहित्य में उपायहृदय, तर्कशान्त्र, प्रमाण्यसमुख्यय, न्यायमुख्य, न्यायिनेतु, वादन्याय इत्यादि ग्रन्थ मुख्य एवं प्रतिष्ठित हैं।

जैन सम्प्रदाय के प्रस्तुत साहित्य में न्यायावतार, सिद्धिविनिश्चयटीका, न्यायिविनिश्चय, तत्त्वार्थश्चोकवार्त्तिक, प्रमेयकमलमार्चय्ड, प्रमायानयतत्त्वालोक हत्यादि प्रन्य विशेष महत्त्व के हैं। उक्त सन परस्पराश्चों के ऊपर निर्दिष्ट साहित्य के ब्राधार से यहाँ कथासम्बन्धी कतिएय पदायों के बारे में कुछ मुद्दों

 १ पुरातत्त्व पु॰ ३. ब्रङ्क ३२ में मेरा तिला 'कथापद्धतिनुं स्वरूप अने तेना साहित्यनुं दिग्दर्शन' नामक लेख देखें! पर जिला जाता है जिनमें से सबसे पहले दूपण और दूषणाभास को लेकर विचार किया जाता है। दूषण और दूषणाभास के नीचे जिले मुद्दों पर यहाँ विचार प्रस्तुत है—१. इतिहास, २. पर्याय—समानार्थक शब्द, ३. निरूपण-प्रयोजन, ४. प्रयोग की अनुमति या विरोध, ४. मेद-प्रभेद।

१--दूषण और दूषणाभास का शास्त्रीय निरूपण तथा कथा का इतिहास कितना पुराना है यह निश्यपूर्वक कहा नहीं जा सकता, तथापि इसमें कोई सन्देह नहीं कि व्यवहार में तथा शास्त्र में कथा का स्वरूप निश्चित हो जाने के बाद बहुत ही जल्दी दूषण श्रीर दूषणाभास का स्वरूप तथा वर्गीकरण शास्त्रबद हुआ होगा। दूषण श्रीर दूषणामास के कमोबेश निरूपण का प्राथमिक यश ब्राह्मण परम्परा को है । बौद्ध परम्परा में उसका निरूपण ब्राह्मण परम्परा द्वारा ही दाखिल हुआ है। जैन परम्परा में उस निरूपण का प्रथम प्रवेश साज्ञात् तो बौद साहित्य के द्वारा ही हुआ जान पडता है। परम्परया न्याय साहित्य का भी इस पर प्रभाव अवश्य है। फिर भी इस बारे में वैद्यक साहित्य का जैन निरूपण पर कुछ भी प्रभाव पड़ानहीं है जैसा कि इस विषय के बौद्ध साहित्य पर कुछ पड़ा हुआ जान पडता है। प्रस्तुत विषयक साहित्य का निर्माण ब्राह्मण परम्परा में ई॰ स॰ पूर्व दो या चार शताब्दियों में कभी प्रारम्भ हुन्ना जान पड़ता है जब कि बौद्ध परम्परा में वह ईसवी सन् के बाद ही शुरू हुआ श्रीर जैनपहम्परा में तो श्रीर भी पीछे से शुरू हुआ है। बीद परम्परा का वह प्रारम्भ ईसवी के बाद तीसरी शताब्दी से पुराना शायद ही हो श्रीर जैन परम्परा का वह प्रारम्भ ईसवी सन् के बाद पाँचवी छठी शताब्दी से पुराना शायद ही हो।

२—उपालम्म, प्रतिषेष, दूप्ण, लयडन, उत्तर इत्यादि पर्याय शब्द हैं। इनमें से उपालम्म, प्रतिषेत ब्रादि शब्द न्यायस्त्र (१.२.१) में प्रयुक्त हैं, जब कि दूष्ण ब्रादि शब्द उसके भाष्य में ब्राते हैं। प्रस्तुतिवषयक बौद्ध साहित्य में से तकशास्त्र, जो प्रो॰ दुयची द्वारा प्रतिसंस्कृत हुन्ना है उसमें लयडन शब्द का बार-बार प्रयोग है जब कि दिङ्नाग, शङ्करस्वामी, धर्मकीतिं ब्रादि ने दूष्ण शब्द का ही प्रयोग किया है। (देलो—न्यायसुख का॰ १६, न्यायप्रवेश पृ० ८, न्यायपितन्दु॰ १.१६८)। जैन साहित्य में भिन्न-भिन्न ग्रन्थों में उपालम्म, दूष्ण ब्रादि समी पर्याय शब्द प्रयुक्त हुए हैं। जाति, ब्रासदुत्तर, ब्रासम्यक् ख्यडन, दूष्णामास ब्रादि शब्द पर्यायमूत हैं जिनमें से जाति शब्द न्याय परम्परा के साहित्य में प्रधानतया प्रयुक्त देला जाता है। बौद्ध साहित्य में ब्रासम्यक् खरडन तथा जाति शब्द का प्रयोग कुक्त प्राचीन ग्रन्थों में है, पर दिङ्नाग से सेक्स सभी बौद्धतार्किकों के तक्षप्रन्थों में दूष्णामास शब्द के प्रयोग का प्राधान्य

हो गया है। जैन तर्कप्रन्यों में मिथ्योत्तर, जाति श्रीर दूषणाभास श्रादि शब्द प्रयुक्त पाये जाते हैं।

३—उदेश विभाग और लच्च आदि द्वारा दोषों तथा दोषाभासों के निरूपण का प्रयोजन सभी परम्पराओं में एक ही माना गया है और यह यह कि उनका यथार्थ ज्ञान किया जाए जिससे वादी स्वयं अपने स्थापनावाक्य में उन दोषों से बच जाय और प्रतिवादी के द्वारा उद्भावित दोषाभास का दोषाभासत्व दिखाकर अपने प्रयोग को निर्देष सावित कर सके। इसी मुख्य प्रयोजन से प्रेरित होकर किसी ने अपने ग्रंथ में संत्तेष से तो किसी ने विस्तार से, किसी ने अमुक एक प्रकार के वर्गीकरण से तो किसी ने दूसरे प्रकार के वर्गीकरण से, उनका निरूपण किया है।

४-- उक्त प्रयोजन के बारे में सब का ऐकमत्य होने पर भी एक विशिष्ट प्रयोजन के विषय में मतभेद अवश्य है जो खास शतव्य है। वह विशिष्ठ प्रयोजन है-जाति, छल आदि रूप से असत्य उत्तर का भी प्रयोग करना। न्याय (न्यायस्० ४.२.५० ) हो या वैद्यक ( चरक-विमानस्थान पृ० २६४ ) दोनों ब्राह्मण परम्पराएँ श्रासत्य उत्तर के प्रयोग का भी समर्थन पहले से श्रामी तक करती हाई हैं। बौद्ध परम्परा के भी प्राचीन उपायहृदय श्रादि कुछ प्रन्य जात्युत्तर के प्रयोग का समर्थन ब्राह्मण परम्परा के प्रन्थों भी तरह ही साफ-साफ करते हैं, जब कि उस परम्परा के पिछले ग्रन्थों में जात्यत्तरों का वर्णन होते हुए भी उनके प्रयोग का स्पष्ट व सबल निवेध है-वादन्याय पू० ७०। जैन परम्परा के प्रन्थों में तो प्रथम से ही लेकर मिथ्या उत्तरों के प्रयोग का सर्वथा निषेध किया गया है--तत्त्वार्थश्लो० प्र० २७३। उनके प्रयोग का समयन कभी नहीं किया गया। छल-जाति यक्त कथा कर्तव्य है या नहीं इस प्रश्न पर जब जब जैन तार्किकों ने जैनेतर तार्किकों के साथ चर्चा की तब तब उन्होंने श्चपनी एक मात्र राय यही प्रकट की कि वैसी कथा कर्तस्य नहीं त्याज्ये है। ब्राह्मण बौद्ध श्रीर जैन सभी भारतीय दर्शनों का श्रन्तिम व मुख्य उद्देश मोच बतलाया गया है श्रीर मोच की सिद्धि श्रासत्य या मिथ्याज्ञान से शक्य ही नहीं जो जात्युत्तरों में अवश्य गर्भित है। तब केवल जैनदर्शन के अनुसार ही क्यों, बल्कि बाह्यण श्रीर बीद दर्शन के श्रनुसार भी जात्यत्तरों का प्रयोग श्रसंगत है। ऐसा होते हुए भी ब्राह्मण श्रीर बौद तार्किक उनके प्रयोग का समर्थन करते हैं श्रीर जैन तार्किक नहीं करते इस अन्तर का बीज क्या है, यह प्रश्न अवश्य

१ देखो सिद्धसेनकृत वादद्वात्रिशिका : वादाष्टक : न्यायवि॰ २. २१४।

पैदा होता है। इसका जवाब जैन श्रीर जैनेतर दर्शनों के श्राधकारियों की प्रकृति में है। जैन दर्शन मुख्यतया त्यागप्रधान होने से उसके अधिकारियों में ममुद्ध ही मुख्य हैं. गृहस्थ नहीं। जब कि ब्राह्मण परम्परा चातुराश्रमिक होने से उसके श्रिधकारियों में गृहस्थों का. खासकर विद्वान् ब्राह्मण गृहस्थों का. वहीं दर्जा है जो त्यागियों का होता है। गाईस्थ्य की प्रधानता होने के कारण बासण विद्वानों ने व्यावहारिक जीवन में सत्य. ऋहिंसा ऋहि नियमों पर उतना भार नहीं दिया जितना कि जैन त्यागियों ने उन पर दिया । गाईस्थ के साथ श्रर्थलाम, जयतुष्णा श्रादि का. त्यागजीवन की श्रपेचा श्रधिक सम्बन्ध है। इन कारणों से ब्राह्मण परम्परा में मोच का उद्देश होते हुए भी छुल, जाति श्रादि के प्रयोग का समर्थन होना सहज था, जब कि जैन परम्परा के लिए वैश करना सहज न था। क्या करना यह एक बार प्रकृति के अनुसार तय हो जाता है तब विद्वान् उसी कर्तव्य का सयुक्तिक समर्थन भी कर लेते हैं। कुशाप्रीयबुद्धि ब्राह्मण तार्किकों ने यही किया। उन्होंने कहा कि तत्त्वनिर्णय की रह्मा के वास्ते कभी-कभी छल. जाति ऋगादि का प्रयोग भी उपकारक होने से उपादेय है, जैसा कि ब्रह्मररत्ता के वास्ते सकपटक बाड़ का उपयोग। इस दृष्टि से उन्होंने छल, जाति क्रादि के प्रयोग की भी मोच के साथ सङ्गति बतलाई। उन्होंने ऋपने समर्थन में एक बात स्पष्ट कह दी कि छल, जाति ऋपिं का प्रयोग भी तत्त्वज्ञान की रचा के सिवाय लाभ, ख्याति श्रादि श्रन्य किसी भौतिक उद्देश से कर्तव्य नहीं है। इस तरह श्रवस्थाविशेष में खुल, जाति श्रादि के प्रयोग का समर्थन करके उसकी मोज के साथ जो सङ्गति ब्राह्मण सार्किकों ने दिलाई वही बौद तार्किकों ने अवदरशः स्वीकार करके अपने पद्म में भी लागू की। उपायहृदय के लेखक बौद्ध तार्किक ने--- छल जाति श्रादि के प्रयोग की मोच के साथ कैसी श्रसङ्गति है—यह श्राशङ्का करके उसका समाधान अञ्चपाद के ही शब्दों भें किया है कि आराम्रफल की रत्ता आदि के वास्ते करटिकल बाड की तरह सद्धर्म की रह्या के लिए छलादि भी प्रयोगयोग्य हैं। वादसम्बन्धी पदायों के प्रथम चिन्तन, वर्गीकरण श्रीर सङ्कलन का श्रेय ब्राह्मण परम्परा को है या बौद्ध परम्परा को, इस प्रश्न का सुनिनिश्त जवाब

१ 'तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणार्थ' जल्पवितगडे बीजप्ररोहसंरक्षणार्थं करटकशाखा-वरणवत्।'-न्यायस्० ४.२.५०। 'यथाम्रफलपरिपुष्टिकामेन तत्(फल)परिरक्षणार्थं वहिबंदुतीहणक्षरक् निकरविन्यासः क्रियते, वादारम्भोऽपि तथैवाधुना सद्धमेरक्षणे-च्छया न उ ख्यातिलाभाय।'-उपायहृदय पू०४।

इंदादि के प्रयोग के उस समान समर्थन में से मिल जाता है। बौद्ध परम्परा मुल से ही जैन परम्परा की तरह त्यागिभिन्न प्रधान रही है ह्यौर उसने एकमात्र निर्वाण तथा उसके उपाय पर भार दिया है। वह अपनी प्रकृति के अनुसार शक में कभी छल आदि के प्रयोग को सङ्गत मान नहीं सकती जैसा कि बाह्यण परम्परा मान सकती है। श्रतएव इसमें सन्देह नहीं रहता कि बुद्ध के शान्त और अक्लेश धर्म की परम्परा के स्थापन व प्रचार में पड़ जाने के बाद भिन्नकों को जब बाह्मण विद्वानों से लोहा लेना पड़ा तभी उन्होंने उनकी वादपद्धति का विशेष ग्रम्यास, प्रयोग व समर्थन शरू किया। श्रीर जो जो ब्राह्मण, कलागत संस्कृत तथा न्याय विद्या सीखकर बौद्ध परम्परा में दीचित हए वे सभी ऋपने साथ कुलधर्म की वे ही दलीलें ले आए जो न्याय परम्परा में थीं। उन्होंने नवस्वीकृत बौद्ध परम्परा में उन्हों वादपदार्थों के अभ्यास और प्रयोग ऋादि का उचार किया जो न्याय या बैद्यक ऋादि ब्राह्मण परम्परा में प्रसिद्ध रहे । इस तरह प्रकृति में जैन श्रीर बौद्ध परम्पराएँ तल्य होने पर भी ब्राह्मण विद्वानों के प्रथम सम्पर्क श्रीर संघर्ष की प्रधानता के कारण से धी बौद परम्परा में ब्राह्मण परम्परानुसारी छल श्रादि का समर्थन प्रथम किया गया। श्चगर इस बारे में ब्राह्मण परम्परा पर बौद्ध परम्परा का ही प्रथम प्रभाव होता तो किसी न किसी श्राति प्राचीन ब्राह्मण प्रन्थ में तथा बौद्ध प्रन्थ में बौद्ध प्रकृति के अनुसार छलादि के वर्जन का ही ऐकान्तिक उपदेश होता। यद्यपि बौद तार्किकों ने शरू में छलादि के समर्थन को ब्राह्मण परम्परा में से अपनाया पर आगो जाकर उनको इस समर्थन की अपने धर्म की प्रकृति के साथ विशेष श्रसंगति दिखाई दी, जिससे उन्होंने उनके प्रयोग का स्पष्ट व सयुक्तिक निषेध ही किया। परन्त इस बारे में जैन परम्परा की श्यित निराली रही। एक तो चह बौद परम्परा की ऋपेचा त्याग और उदासीनता में विशेष मसिद रही, दूसरे इसके निर्मन्य भिद्धक शुरू में ब्राह्मण तार्किकों के सम्पर्कव संबर्ष में उतने न स्राये जितने बौद्ध भिच्क, तीसरे उस परम्परा में संस्कृत भाषा तथा तदाभित विद्यात्रों का प्रवेश बहुत धीर से ख्रीर पीछे से हुआ । जब यह हुआ तब भी जैन परम्परा की उत्कट त्याग की प्रकृति ने उसके विद्वानों की छल आदि के प्रयोग के समर्थन से बिलकुल ही रोका। यही कारण है कि, सब से प्राचीन श्रीर प्राथमिक जैन तर्क ग्रन्थों में छलादि के प्रयोग का स्पष्ट निषेध व परिद्वास मात्र है। ऐसा होते हए भी आगे जाकर जैन परम्परा को जब

१ देखो सिद्धसेनकृत वादद्वात्रिशिका

दूसरी परम्पराझों से बार बार बार में मिड़ना पड़ा तब उसे झनुमव हुआ कि छल आदि के प्रयोग का ऐकान्तिक निषेघ व्यवहार्य नहीं। इसी अनुमव के के कारण कुछ जैन तार्किकों ने छल आदि के प्रयोग का आपवादिक रूप से अवस्थाविशेष में समर्थन भी किया । इस तरह अन्त में बौद और जैन दोनों परम्पराएँ एक या दूसरे रूप से समान भूमिका पर आ गईं। बौद विदानों ने पहले छलादि के प्रयोग का समर्थन करके अन्त में झंशतः उससे सहमत हुए। यह ध्यान में रहे कि छलादि के आपवादिक प्रयोग का भी समर्थन श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है पर ऐसा समर्थन दिगम्बर तार्किकों के द्वारा किया हुआ देखने में नहीं आता। इस अन्तर के दो कारण मालूम होते हैं। एक तो दिगम्बर परम्परा में औरतिर्गिक त्याग अंश का ही मुख्य विधान है और दूसरा ग्यारहवीं शतान्दि के बाद भी जैसा श्वेताम्बर परम्परा में विविध प्रकृतिगामी साहित्य बना वैसा दिगम्बर परम्परा में निविध प्रकृतिगामी साहित्य बना वैसा दिगम्बर परम्परा में नहीं हुआ। ब्राह्मण परम्परा का छलादि के प्रयोग का समर्थन तथा निवेध प्रथम से ही अधिकारीविशोषानुसार वैकल्पिक होने से उसको अपनी हिन्द बदलने की जरूरत ही न हुई।

५ - अनुमान प्रयोग के पत्, हेतु, हध्यान्त आदि अवयव हैं। उनमें आनेवाले वास्तविक दोषों का उद्वादन करना दूषण है और उन अवयवों के निर्देश होने पर भी उनमें असत् दोषों का आरोपण करना दूषणाभास है। बाइण परम्परा के मौलिक अन्यों में दोषों का, खासकर हेतु दोषों का ही वर्णन है। पत्, हध्यान्त आदि के दोषों का राध्य वैसा वर्णन नहीं है जैसा बीइ परम्परा के अन्यों में दिख्नाग से लेकर वर्णन है। दूषणाभास के छल, जाति रूप से मेद तथा उनके प्रमेदां का जितना विस्तृत व स्पष्ट वर्णन प्राचीन ब्राह्मण अन्यों में है उतना प्राचीन बीइ अन्यों में नहीं है श्रीर पिछले बीइ अन्यों में तो वह नाम- शेष मात्र हो गया है। जैन तर्कअन्यों में जो दूषणाभास का वर्णन है वह मी बीइ परम्परा से साचात् सम्बन्ध रखता है?। इसमें जो ब्राह्मण परम्परानुसारी वर्णन खरडनीयरूप से आया है वह खासकर न्यायसूत्र और उसके टीका, उप-टीका अन्यों से आया है। यह अचरज की बात है कि ब्राह्मण परम्परा के वैद्यक

१ 'म्रयमेव विषेयस्तत् तत्त्वज्ञेन तपरिवना । देशाद्यपेद्धवाऽन्योऽपि विज्ञाय गुरुलाववम् ॥'-यशो० वादद्वा० श्लो० ८ ।

२ मिलान्त्रो-स्यायमुख, न्यायप्रवेश स्त्रौर स्यायावतार ।

प्रन्य में स्नानेवाले दूषगाभास का निर्देश जैन प्रन्थों में खरडनीय रूप से भी कहीं देखा नहीं जाता।

श्रा॰ हेमचन्द्र ने दो सूत्रों में कम से जो दूषण श्रीर दूषणभास का सल्वण रचा है उसका श्रन्य मन्यों की श्रपेला न्यायमवेश (पृ॰ ८) की शब्दरचना के साथ श्रिषक साहश्य है। परन्तु उन्होंने सूत्र की व्याख्या में जो जात्युत्तर शब्द का श्रर्थप्रदर्शन किया है वह न्यायिन्दु (३.१४०) की धर्मोत्तरीय व्याख्या से शब्दशः मिलता है। हेमचन्द्र ने दूषणाभासरूप से चौबीस जातियों का तथा तीन छलों का जो बर्णन किया है वह श्रद्धरशः जयन्त्र की न्यायकिलका (पृ॰ १६-२१) का श्रवतरणमात्र है।

श्रा॰ हेमचन्द्र ने छुल को भी जाति की तरह श्रसदुत्तर होने के कारण जात्युत्तर ही माना है। जाति हो या छुल सनका प्रतिसमाधान सच्चे उत्तर से ही करने को कहा है, परन्तु प्रत्येक जाति का श्रलग-श्रलग उत्तर जैसा श्रचपाद ने स्वयं दिया है, वैसा उन्होंने नहीं दिया—प्र॰ मी॰ २. १. २८, २९।

कुछ ग्रन्थों के श्राधार पर जातिविषयग एक कोष्ठक नीचे दिया जाता है-

| न्यायसूत्र ।      | वादविधि, प्रमाणसमुचय,   | उपायहृदय । |
|-------------------|-------------------------|------------|
|                   | न्यायमुख, तर्कशास्त्र । |            |
| साधर्भ्यसम        | ,,                      | "          |
| वैधर्म्यसम        | ,,                      | ,,         |
| उत्कर्षकम         | •••                     | ,,         |
| श्रपकर्षसम        | •••                     | <b>97</b>  |
| वर्ण्यसम          | •••                     | •••        |
| श्रवएर्यसम        | •••                     | •••        |
| विकल्पसम          | **                      | •••        |
| साध्यसम           | •••                     | •••        |
| प्राप्तिसम        | "                       | ,,         |
| श्रपातिसम         | ,,                      | ,,         |
| प्रसङ्गसम         | ,,                      | •••        |
| प्रतिदृष्टा न्तसम | <b>37</b>               | ,,         |
| श्चनुत्पत्तिसम    | ,,                      | "          |
| संशयसम            | ,                       | >>         |
| 4.0.10.1          | ••                      |            |

#### **र**२०

| मकरणसम                                                 |                |                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्रहेतुसम                                              | •••            | •••                                                                                                                                                         |
| श्रर्थापत्तिसम<br>श्रविशेषसम<br>उपपत्तिसम<br>उपसम्बिसम | >>             | कालसम                                                                                                                                                       |
|                                                        | >>             | •••                                                                                                                                                         |
|                                                        | >>             | •••                                                                                                                                                         |
|                                                        | •••            | •••                                                                                                                                                         |
|                                                        | "              | •••                                                                                                                                                         |
| <b>अ</b> नुपलन्धिसम                                    | •••            | •••                                                                                                                                                         |
| नित्यसम<br>श्रनित्यसम                                  | "              | •••                                                                                                                                                         |
|                                                        | • • •          | •••                                                                                                                                                         |
| कार्यसम                                                | कार्यमेद       | ,,                                                                                                                                                          |
|                                                        | श्रनुक्ति      |                                                                                                                                                             |
|                                                        | स्वार्थविरुद्ध |                                                                                                                                                             |
|                                                        |                | भेदाभेद, प्रश्नबाहुल्योत्तराल्पता,<br>प्रश्नाल्पतोत्तरबाहुल्य, हेतुसम,<br>व्याप्ति, श्रव्थाप्तिसम, विरुद्ध,<br>श्रविरुद्ध, श्रपंशय, भृतिसम,<br>श्रुतिभिन्न। |
| ई० १६३६ ]                                              |                | ्<br>[ प्रमाख मीमांसा                                                                                                                                       |

# वाद्वि नार

प्रश्नोत्तर रूप से ब्रीर खग्रहन-मग्रहन रूप से चर्चा दो प्रकार की है। खगडन-मगडन रूप चर्चा-म्रर्थ में सम्भाषा, कथा, बाद, म्रादि शब्दों का प्रयोग देखा जाता है। सम्भाषा शब्द चरक ब्रादि वैद्यकीय प्रन्थों में प्रसिद्ध है, जब कि कथा शब्द त्याय परस्परा में प्रसिद्ध है। वैद्युक परस्परा में सम्भाषा के सत्धा-यसम्भाषा श्रीर विष्रहासम्भाषा ऐसे दो भेद किए हैं ( चरकसं० प्र० २६३ ): जब कि न्याय परम्परा ने कथा के बाद, जल्प, वितएडा ये तीन भेद किए हैं (न्यायवा॰ प्र॰ १४६)। वैद्यक परम्परा की सन्धायसम्भाषा ही न्याय परम्परा की वाट कथा है। क्योंकि वैद्यक परम्परा में सन्धायसम्भाषा के जो और जैसे ऋधि-कारी बताए गए हैं ( चरकसं ० प्र० २६३ ) वे श्रीर वैसे ही श्रिधकारी वाद कथा के न्याय परम्परा (न्यायसु॰ ४. २. ४८) में माने गए हैं। सन्धाय-सम्भाषा और वाद कथा का प्रयोजन भी दोनों परम्पराश्रों में एक ही-तत्त्व-निर्माय है। बैदाक परम्परा जिस चर्चा को विषयसम्भाषा कहती है उसी को न्याय परम्परा जल्प श्रीर वितरड कथा कहती है। चरक ने विग्रह्मसम्भाषा ऐसा सामान्य नाम रखकर फिर उसी के जला और वितएडा ये दो भेद बताए हैं-(प० २६५)। न्याय परम्परा में इन दो मेदों के वास्ते 'विग्रह्मसम्भाषा' शब्द प्रसिद्ध नहीं है, पर उसमें उक्त दोनों मेद विजिगीयकथा शब्द से व्यवहृत होते हैं (न्यायवा • पृ॰ १४६)। ग्रतएव वैद्यक परम्परा का 'विग्रह्मसम्भाषा' श्रीर न्याय परम्परा का 'विजिगीपकथा' ये दो शब्द बिलकुल समानार्थक हैं। न्याय परम्परा में बद्यपि विगृह्यसम्भाषा इस शब्द का खास व्यवहार नहीं है, तथापि उसका प्रतिविम्बपाय 'विगृह्यकथन' शब्द मूल न्यायसूत्र (४.२.५१) में ही प्रवृक्त है। इस शाब्दिक और आर्थिक संवित तुलना से इस बात में कोई सन्देह नहीं रहता कि मूल में न्याय और वैद्यक दोनों परम्पराएँ एक ही विचार के दो भिन्न प्रवाह मात्र हैं। बौद परम्परा में खास तौर से कथा ऋर्य में बाद शब्द के प्रयोग की प्रधानता रही है। कथा के वाद, जल्प आदि अवान्तर मेदों के वास्ते उस परम्परा में प्रायः सद्-धर्मवाद, विवाद ब्रादि शम्द प्रयुक्त किये गए 🕻। जैन परम्परा में कथा ऋर्य में क्वचित् जल्प शब्द का प्रयोग है पर सामान्य

१ 'कि तत् जल्पं बिदुः १ इत्याइ-समर्थवचनम्' ।-सिबिवि॰ टी॰ पृ॰ २५४ B।

रूप से सर्वत्र उस श्रर्थ में वाद शब्द का ही प्रयोग देखा जाता है। जन पर-म्परा कथा के जल्म श्रीर वितरहा दो प्रकारों को प्रयोगभोग्य नहीं मानती।श्रतएव उसके मत से वाद शब्द का वही श्रर्थ है जो वैद्यक परम्परा में सन्धायसम्भाषा शब्द का श्रीर न्याय परम्परा में वादकथा का है। बौद्ध तार्किकों ने भी श्रागे जाकर जल्म श्रीर वितरहा कथा को त्याज्य बतलाकर केवल वादकथा को ही कर्त्तव्य रूप कहा है। श्रतएव इस पिछ्नुली बौद्ध मान्यता श्रीर जैन परम्परा के बीच वाद शब्द के श्रर्थ में कोई श्रम्तर नहीं रहता।

वैश्वकीय सन्धायसम्भाषा के अधिकारी को बतलाते हुए चरक ने महत्त्व का एक अनस्यक विशेषणा दिया है, जिसका अर्थ है कि वह अधिकारी अस्यादोषमुक्त हो। अञ्चपाद ने भी वादकथा के अधिकारियों के वर्णन में 'अनुस्पि' विशेषणा दिया है। इससे सिद्ध है कि चरक और अञ्चपाद दोनों के मत से वादकथा के अधिकारियों में कोई अन्तर नहीं। इसी भाव को पिछले नैयांपकों ने वाद का जच्या करते हुए एक ही शब्द में व्यक्त कर दिया है कि—तत्त्व- वुअत्सुकथा वाद है (केशव० तर्कभाषा पृ० १२६)। चरक के कथनानुसार विग्रह्मसम्भाषा के अधिकारी जय-पराजयेच्छु और छलवलसम्प्रत्र सिद्ध होते हैं, व्यायपरम्परा के अधिकारी जय-पराजयेच्छु और छलवलसम्प्रत्र सिद्ध होते हैं, व्यायपरम्परा के अधिकारी जय-पराजयेच्छु और छलवलसम्प्रत्र सिद्ध होते हैं, व्यायपरम्परा के अनुसार जल्य-वितर्गड के वैसे ही अधिकारी माने जाते हैं। इसी भाव को नैयायिक 'विजिगीषुकथा—जल्य-वितर्गडा' इस लच्चणवाक्त्य से व्यक्त करते हैं। वाद के अधिकारी तत्त्व अत्सु किस-किस गुण से युक्त होने चाहिए और वे किस तरह अपना वाद चलाएँ इसका बहुत ही मनोहर व समान वर्णन चरक तथा न्यायभाष्य आदि में है।

न्याय परम्परा में जल्पवितरहा कथा करनेवाले को विजिगीषु माना है जैसा कि चरक ने; पर वैसी कथा करते समय वह विजिगीषु मितादी और अपने बीच किन-किन गुण-दोपों की तुलना करें, अपने अंट, किनष्ट था बराबरी-बाले प्रतिवादी से किस-किस प्रकार की सभा और कैसे सम्यों के बीच किस-किस प्रकार का बताव करें, प्रतिवादी से आटोप के साथ कैसे बोले, कभी कैसा फिड़ के हत्यादि वातों का जैसा विस्तृत व आँखोंदेखा वर्णन चरक (पृ० २६४) ने किया है वैसा न्याय परम्परा के प्रन्यों में नहीं है। चरक के इस वर्णन से कुछ भिलता-बुलता वर्णन जैनाचार्य सिद्धसेन ने अपनी एक वादोपनिषद्दा-विशिका में किया है, जिसे चरक के वर्णन के साथ पढ़ना चाहिए। बौद्ध परम्परा जब तक न्याय परम्परा की तरह जल्पकथा को भी मानती रही तब तक उसके अनुसार भी वाद के अधिकारी तच्छु असेर जल्पादि के श्रविकारी विजिगीषु ही फिलत होते हैं, जैसा कि न्यायपरम्परा में। उस प्राचीन समय का

होद्ध विजिगीषु, नैयायिक विजिगीषु से भिन्न प्रकार का सम्भव नहीं, पर जब से बौद्ध परम्परा में छुल श्रादि के प्रयोग का निषेध होने के कारण जल्पकथा नाम-शेष हो गई श्रीर वादकथा ही श्रवशिष्ठ रही तब से उसमें श्रिषिकारिद्धैविध्य का प्रश्न ही नहीं रहा, जैसा कि जैन परम्परा में।

जैन परम्परा के अनुसार चतुरङ्गवाद के अधिकारी विजिगीषु है। पर न्याय-वैद्यक-परम्परासम्मत विजगीषु और जैनपरम्परासम्मत विजगीषु के अर्थ में बड़ा अन्तर है। क्योंकि न्याय-वैद्यक परम्परा के अनुसार विजगीषु वही है जो न्याय से या अन्याय से, छल आदि का प्रयोग करके भी प्रतिवादी को परास्त करना चाहे, जब कि जैनपरम्परा विजिगीषु उसी को मानती है जो अपने पद्म की सिद्धि करना चाहे, पर न्याय से; अन्याय से छलादि का प्रयोग करके कभी नहीं। इस दृष्टि से जैनपरम्परासम्मत विजिगीषु अस्यावान होकर भी न्यायमार्ग से ही अपना पद्म सिद्ध करने का इच्छुक होने से करीज-करीज न्याय-परम्परासम्मत तत्त्वसुसुत्स की कोटि का हो जाता है। जैन परम्परा ने विजय का अर्थ-अपने पद्म की न्याय्य सिद्ध ही किया है, न्याय-वैद्यक परम्परा की तरह, किसी भी तरह से प्रतिवादी को मूक करना नहीं।

जैन परम्परा के प्राथमिक तार्किकों ने, जो विजिगीषु नहीं हैं ऐसे वीतराग व्यक्तियों का भी वाद माना है। पर वह वाद चतुरङ्ग नहीं है। क्यांकि उसके अधिकारी भले ही पद-भतिपद्म लेकर प्रहृत्त हो पर वे अस्यामुक्त होने के कारण किसी सभापित या सभ्यों के शासन की अपेद्मा नहीं रखते। वे आपस में ही तत्त्वबोध का विनिमय या स्वीकार कर लेते हैं। जैन परम्यरा के विजिगीषु में श्लोर उसके पूर्वोंक तत्त्विनिर्णिनीषु में श्लग्तर इतना ही है कि विजिगीषु न्यायमार्गसे चलनेवाले होने पर भी ऐसे अस्यामुक्त नहीं होते जिससे वे बिना किसी के शासन के किसी बात को स्वतः मान लें जब कि तत्त्वनिर्णिनीषु न्यायमार्ग से चलनेवाले होने के अलावा तत्त्वनिर्णय के स्वीकार में श्लग्य के शासन से निरपेद्म होते हैं। इस प्रकार चतुरङ्गवाद के वादी प्रतिवादी दोनों विजिगीषु होने की पूर्व प्रथा रही , इसमें वादि देवसूरि ने (प्रमाणन क्र. १२-१४)

१ 'परार्थाधिगमस्तत्रानुद्भवद्रागगोचरः। जिगीषुगोचरश्चेति द्विधा शुद्धधियो विदुः॥ सत्यवारिमः विधातन्यः प्रथमस्तत्ववेदिभिः। यथाकथिन्वदित्येव चतुरङ्को न सम्मतः॥'-तत्त्वार्थश्लो० पू० २७७।

२ 'वादः सोऽयं जिगीयतोः ।'-न्यायवि॰ २. २१२ । 'समर्थवचनं वादः प्रकृतार्थप्रत्यायनपरं साद्धितमद्गं जिगीयतोरेकत्र साधनदूषण्यचनं वादः ।'-

थोड़ा विचारमेद प्रकट किया कि, एकमात्र विकितीषु वादी या प्रतिवादी के होने पर भी चतुरक्त कथा का सम्भव है। उन्होंने यह विचारमेद सम्भवतः अकलक्क या विद्यानन्द आदि पूर्ववर्ती तार्किकों के सामने रखा है। इस विषय में आचार्य हेमचन्द्र का मानना अकलक्क और विद्यानन्द के अनुसार ही जान पड़ता है—प्र० मी० पृ० ६३।

ब्राह्मण बौढ, श्रौर जैन सभी परम्पराश्चों के श्रमुसार कथा का मुख्य प्रयोजन तत्त्वज्ञान की प्राप्ति या प्राप्त तत्त्वज्ञान की रज्ञा ही है। साध्य में किसी का मतभेद न होने पर भी उसकी साधनप्रणाली में श्रम्तर श्रवश्य है, जो पहिले भी बताया जा चुका है। संज्ञेप में वह श्रम्तर इतना ही है कि जैन श्रौर उत्तरक्तों बौद्ध तार्किक छुल, जाति श्रादि के प्रयोग को कभी उपादेय नहीं मानते।

बादी, प्रतिवादी, सम्य और सभापति इन चारों श्रङ्कों के वर्णन में तीनों है परम्पराओं में कोई मतमेद नहीं है। श्राचार्य हेमचन्द्र ने जो चारों श्रङ्कों के स्वरूप का संविक्त निदर्शन किया है वह प्ववर्ती प्रन्यों का सार भात्र है।

जैन परम्परा ने जब छुलादि के प्रयोग का निषेध ही किया तब उसके छुनुसार जल्य या वितयडा नामक कथा वाद से भिन्न कोई न रही। इस तत्त्व को औन तार्किकों ने विस्तृत चर्चा के द्वारा सिद्ध किया। इस विषय का सबसे पुराना प्रस्थ शायद कथात्रयभङ्ग हो, जिसका निर्देश सिद्धिविनश्चयटीका (पृ० २८६ A) में है। उन्होंने अन्त में अपना मन्तन्य हिपर किया कि—जल्य और वितयडा नामक कोई याद से भिन्न कथा ही नहीं, वह तो कथाभास मात्र है। इसी मन्तन्य के अनुसार आचार्य हेमचन्द्र ने भी अपनी चर्चा में बतलाया कि वाद से भिन्न कोई जल्य नामक कथान्तर नहीं, जो प्राह्म हो।

ई० १६३६ ]

[ प्रमाण मीमांसा

प्रमाखर्सं परि ६ । 'सिद्धो जिगीषतो वादः चतुरङ्गस्तया सति ।'-तत्त्वार्थश्लो० ए० २७७ ।

१ देखो-चरकसं० ए० २६४। न्यायप्र० ए० १४। तत्त्वार्यश्को० ए० २८०।

# निग्रहस्थान

भारतीय तर्क साहित्य में निग्रहस्थान की प्राचीन विचारधारा ब्राह्मण परम्परा की ही है, जो न्याय तथा वैद्यक के प्रन्थों में देखी जाती है। न्याय परम्परा में ऋदपाद ने जो संजेप में विप्रतिपत्ति और ऋप्रतिपत्ति रूप से द्विविध निग्रह स्थान को बतलाया श्रीर विस्तार से उसके बाईस मेद बतलाए वही वर्णन ब्राजतक के सैकड़ों वर्षों में अनेक प्रकारड नैयायिकों के होनेपर भी निर्विवाद रूप से स्वीकृत रहा है। चरक का निग्रहस्थानवर्णन श्रद्धारशः तो श्रद्धपाद के वर्णन जैसा नहीं है फिर भी उन दोनों के वर्णन की भित्त एक ही है। बौद्ध परम्परा का निग्रहस्थानवर्णन दो प्रकार का है। एक ब्राह्मरापरम्परानसारी श्रीर दूसरा स्वतन्त्र । पहिला वर्णन प्राचीन बौद्ध " तर्कग्रन्थों में है, जो लवण, संख्या, उदाहरणा श्रादि श्रानेक बातों में बहधा श्रातपाद के श्रीर कभी कभी चरक ( पू० २६६ ) के वर्णन से मिलता है । ब्राह्मण परम्परा का विरोधी स्वतंत्र निग्रहस्थाननिरूपण बौद्ध परस्परा में सबसे पहिले किसने ग्ररू किया यह अभी निश्चित नहीं। तथापि इतना तो निश्चित ही है कि इस समय ऐसे स्वतन्त्र निरूपणवाला पूर्ण श्रीर श्रति महत्त्व का जो 'वादन्याय' ग्रन्य हमारे सामने मौजूद है वह धर्मकीर्ति का होने से इस स्वतन्त्र निरूपण का श्रेय धर्मकीर्ति को श्रवश्य है। सम्भव है इसका कुछ बीजारोपण तार्किकप्रवर दिङ्नाग ने भी किया हो। जैन परम्परा में निग्रहस्थान के निरूपण का प्रारम्भ करनेवाले शायद पात्रकेसरी स्वामी हों। पर उनका कोई प्रन्थ श्रमी लम्य नहीं। श्रतएव मौजूदा साहित्य के ऋघार से तो भट्टारक ऋकलक को ही इसका प्रारम्भक कहना होगा । पिळले सभी जैन तार्किकों ने ऋपने-ऋपने निप्रहस्थाननिरूपण में भट्टारक श्रकलक्क के ही वचन<sup>3</sup> को उद्भृत किया है, जो हमारी उक्त सम्भावना का समर्थक है।

- १ तर्दशास्त्र पृ० ३३ । उपायहृदय पृ० १८ ।
- R Pre. Dignag Buddhist Logic P. XXII.
- ३ 'म्रास्तां तावदसामादिरयमेव हि निग्रहः। न्यायेन विजिगीषूयां स्वाभि-प्रायनिवर्त्त नम्।'-न्यायवि० २, २१३। 'कथं तर्हि वादपरिसमाप्तिः है निराकः-तावस्थापितविपञ्चस्वपञ्चयोरेव जयैतरब्यस्था नान्यथा। तदुक्तम्-स्वपञ्चसिद्धिरेकस्य

पहिले तो बौद परम्परा ने न्याय परम्परा के ही निम्रहस्थानों को ऋपनाया। इसलिए उसके सामने कोई ऐसी निग्रहश्यानिषयक दूसरी विरोधी परम्परा न थी जिसका बौद्ध तार्किक खरडन करते पर एक या दूसरे कारण से जब बौद्ध तार्किकों ने निमहस्थान का स्वतन्त्र निरूपण शरू किया तम उनके सामने न्याय परम्परा वासे निप्रहस्थानों के खरडन का प्रश्न स्वयं ही श्रा खड़ा हुआ। उन्होंने इस प्रजन को बड़े विस्तार व बड़ी सदमता से सुलभ्याया । धर्मकीर्ति ने वादन्याय नामक एक सारा ग्रन्थ इस विषय पर लिख डाला जिस पर शान्तरिवत ने स्फट व्याख्या भी जिल्ली। वादन्याय में धर्मकीर्ति ने निप्रहस्थान का खखण एक कारिका में स्वतन्त्र भाव से बाँधकर उस पर विस्तृत चर्चा की श्रीर श्रव-पादसम्मत एवं वात्स्यायन तथा उद्योतकर के द्वारा व्याख्यात निग्रहस्थानों के लच्चणों का एक एक शब्द लेकर विस्तार से खयडन किया। इस धर्मकीर्ति की कृति से निग्रहस्थान की निरूपगणरस्परा स्पष्टतया विरोधी दो प्रवाहों में बँट गई। क़रीब-क़रीब धर्मकीर्ति के समय में या कुछ ही श्रागे पीछे जैन तार्किकों के सामने भी निग्रहस्थान के निरूपण का प्रश्न ग्राया। किसी भी जैन तार्किक ने ब्राह्मण परम्परा के निग्रहस्थानों को ऋपनाया हो या स्वतन्त्र बौद्ध परम्परा के निग्रहस्थाननिरूपण को ऋपनाया हो ऐसा मालूम नहीं होता । श्चतएव जैन परम्परा के सामने निम्नहस्थान का स्वतन्त्र भाव से निरूपण करने का डी प्रश्न रहा जिसको भट्टारक श्रकलङ ने सलभाया । उन्होंने निप्रहस्थान का लवण स्वतंत्र भाव से ही रचा और उसकी व्यवस्था बाँधी जिसका ग्रवरशः अनुसरण उत्तरवर्ती सभी दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है। अकलककत स्वतन्त्र ल जण का मात्र स्वीकार कर लेने से जैन तार्किकों का कर्तव्य पूरा हो नहीं सकता था जब तक कि वे अपनी पूर्ववर्ती और अपने सामने उपस्थित बाह्य पा और बौद्ध दोनों परम्परास्त्रों के निम्रहस्थान के विचार का खरहन न करें। इसी दृष्टि से अकलक के अनुगामी विद्यानन्द, प्रभाचन्द्र आदि ने विरोधी परम्पराश्चों के लगडन का कार्य विशेष रूप से शरू किया। इस उनके प्रत्थों में र

निम्रहोऽन्यस्य वादिनः नाऽसाधनाङ्गयचनं नादोषोद्धावनं हयोः ॥ तथा तत्त्वार्थ-श्लोकेऽपि (पृ० २८१)-स्वग्रन्नसिद्धिपर्यन्ता शास्त्रीयार्थिङ्कारणा । वस्त्वाश्रयत्वतो यद्वल्लोकिकार्थविचारणा ।'-म्रष्टस० पृ० ८७ ।-प्रमेयक० पृ० ९०३ A

१ दिगम्बर परम्पत्त में कुमारनन्दी आचार्य का भी एक वादन्याय ग्रन्थ रहा। 'कुमारनन्दिमहारकैरिए स्ववादन्याये निगदितत्वात्'भ्यत्रपरीज्ञा १० ३। २ तत्त्वार्यक्रको० १० २८६३। धमेयक०५४० २०० ८ ६० वाते हैं कि पहिले तो उन्होंने न्यास परम्पार् के निम्हस्थानों का क्षाइडन किया और पीछे नौद परम्परा के निम्हस्थान सच्चा का.। जहाँ तक देखने में आया है उससे मालूम होता है कि धर्मकीर्ति के सच्चाय का संचेप में स्वतन्त्र खयडन करनेवाले धर्यप्रमा अकलक्क हैं और विस्तत खयडन करनेवाले विधानन्द और ततुपत्रीवी प्रभाचन्द्र हैं।

श्राचार्य हैमचन्द्र ने निप्रहस्थाननिरूपण के प्रसङ्घ में मुख्यतया तीन बातें पाँच सूत्रों में निवद की हैं। पहिलें दो सूत्र (प्र० मी० २. १. ३१, ३१) में जय श्रीर पराजय की कमशः व्याख्या है श्रीर तीसरे २.१.३३ में निप्रह की व्यवस्था है जो श्रक्तक्करचित है श्रीर जो श्रन्य सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किक सम्मत भी है। चौथे २. १. ३४ सूत्र में न्यायपरम्परा के निप्रहस्थान-लच्चण का खरडन किया है, जिसकी व्याख्या प्रभाचन्द्र के प्रमेयकमलमार्तयड का श्रिकांश प्रतिविम्ब मात्र है। इसके बाद श्रन्तिम २. १. ३५ सूत्र में हमचन्द्र ने घर्मकीर्ति के स्वतन्त्र निग्रहस्थान लच्चण का खरडन किया है जो श्रव्यराः प्रमाचन्द्र के प्रमेयकमलमार्तयड (पू० २०३ A) की ही नकल है।

इस तरह निग्रहस्थान की तीन परम्पराश्रों में से न्याय व बौद्धसम्मत दो परम्पराश्रों का खराइन कर के श्राचार्य हैमचन्द्र ने तीसरी जैन परम्परा का स्थापन किया है।

श्रन्त में जय-पराजय की व्यवस्था सम्बन्धी तीनों परम्पराश्चों के मन्तस्थ का रहस्य संद्येप में लिख देना जरूरी है। जो इस प्रकार है—ब्राह्मण परम्परा में खुल, जाति श्चादि का प्रयोग किसी इद तक सम्मत होने के कारण छुला श्चादि के द्वारा किसी को पराजित करने मात्र से भी छुल श्चादि का प्रयोक्ता श्चपने पद्म की सिद्धि बिना किए ही जयप्राप्त माना जाता है। श्चर्थात् ब्राह्मण परम्परा के श्चनुसार यह नियम नहीं कि जयलाम के बास्ते पद्मसिद्धि करना श्चिनवार्य ही हो।

धर्मकीति ने उक्त ब्राक्षण परम्परा के श्राघार पर ही कुठाराधात करके सत्यमूलक नियम बाँध दिया कि कोई छल श्रादि के प्रयोग से किसी को चुप करा देने मात्र से जीत नहीं सकतः । क्योंकि छल श्रादि का प्रयोग सत्यमूलक न होने से वर्ष्य है । श्रातएव धर्मकीति के कथनानुसार यह नियम नहीं कि किसी

१ 'तत्त्वरक्षणार्थं सद्भिरुपहर्त्तंत्र्यमेव छुलादि विजिगीषुमिरिति चेत् नखचपेटशस्त्रप्रादीपनादिभिरपीति वक्तम्यम् । तस्मान्न ज्यायायानयं तत्त्वरङ्घ-योपायः ।–बादन्याय पू० ७१ ।

२ 'सदोषवत्त्वेऽपि प्रतिवादिनोऽज्ञानात् प्रतिपादनासामर्थ्याद्या । न हि

एकं का पराजय ही दूसरे का अवश्यम्भावी जय हो । ऐसा भी सम्भव है कि प्रतिवादी का पराजय माना जाए पर वादी का जय न माना जाए-उदाहरणार्थ वादी ने दृष्ट साधन का प्रयोग किया हो, इस पर प्रतिवादी ने सम्भवित दोषों का कथन न करके मिध्यादीयों का कथन किया. तदनन्तर वादी ने प्रतिघादी के मिथ्यादे वों का उद्भावन किया-ऐसी दशा में प्रतिवादी का पराजय अवस्य माना जायगा । क्योंकि उसने श्रपने कर्त्तव्य रूप से यथार्थ दोषों का उद्भावन न करके मिथ्यादोषों का ही कथन किया जिसे बादी ने पकड लिया। इतना होने पर भी वादी का जय नहीं माना जाता क्यों कि वादी ने दृष्ट साधन का ही प्रयोग किया है। जब कि जय के वास्ते वादी का कर्तव्य है कि साधन के यथार्थ ज्ञान द्वारा निर्दोप साधन का ही प्रयोग करे । इस तरह धर्मकीर्त्ति ने जय-पराजय की ब्राह्मणसम्मत व्यवस्था में संशोधन किया। पर उन्होंने जो श्रसायनाङ्गवचन तथा श्रदोषोद्भावन द्वारा जय-पराजय की व्यवस्था की इसमें इतनी जटिलता और दुरूहता आ गई कि अनेक प्रसङ्घों में यह सरलता से निर्णय करना ही असम्भव हो गया कि असाधनाङ्गवचन तथा अदीवोद्धावन है या नहीं। इस जटिलता श्रीर दुरूहता से बचने एवं सरलता से निर्णय करने की दृष्टि से भट्टारक श्रकलङ्क ने चर्मकीर्त्तिकृत जय-पराजय व्यवस्था का भी संशोधन किया। श्रकलङ के संशोधन में धर्मकीर्त्तिसम्मत सत्य का तत्त्व तो निहित है ही, पर जान पड़ता है श्रकलङ्क की दृष्टि में इसके श्रलावा श्रहिंसा-समभाव का जैनप्रकृतिसन्तम भाव भी निहित है। श्रतएव श्रकलङ्क ने कह दिया कि किसी एक पत्त की भिद्धि ही उसका जय है श्रीर दूसरे पत्त की श्रासिद्धि ही उसका पराजय है। श्राकलङ्क का यह सुनिश्चित मत है कि किसी एक पद की सिद्धि दसरें पद्ध की ग्रासिद्धि के विनाहों ही नहीं सकती। श्रतएव श्रकलङ्क के मतानसार यह फलित हन्ना कि जहाँ एक की सिद्धि होगी वहाँ दसरे की श्रिसिद्ध श्रमितार्य है, श्रौर जिस पत्न की सिद्धि हो उसी की

दुष्टताथनाभिधानेऽपि वादिनः प्रतिवादिनोऽप्रतिपादिते दोषे पराजयन्यवस्थापना युक्ता । तयोरेव परस्परसामध्येषिघातापेद्धया जयपराजयन्यवस्थापनात् । केवत्तं हेत्वामासाद् भूतप्रतिपत्तेरभावादप्रतिपादकस्य जयोऽपि नास्त्येव ।'-वादन्याय पृ०७० ।

१ 'निराक्नतावस्थापितविपद्धस्वपद्मयोदेव जयेतरव्यवस्था नाम्यथा । तदुक्तम्— स्वपद्मतिद्धिरेकस्य निम्रहोऽन्यस्य वादिनः । नासाधनाञ्चवचनं नाऽदोधोद्भावनं द्वयोः ॥'-म्रष्टरा० म्रष्टत० पृ० ८०। 'तत्रेह तात्विके वादेऽक्वद्धैः कथितो व्यः । स्वरद्धिरिदेकस्य निम्रहोऽन्यस्य वादिनः ।'—तत्वार्थस्त्तो० पृ० २८१ । जय। अतएव सिद्धि श्रौर श्रसिद्धि श्रथवा दूसरे शब्दों में जय श्रौर पराजय समन्यातिक हैं। कोई पराजय जयशून्य नहीं श्रीर कोई जय पराजयशून्य नहीं। धर्मकीर्तिकृत व्यवस्था में श्रकलंक की सदम श्रहिंसा प्रकृति ने एक श्रव्धि देख ली जान पड़ती है। वह यह कि पूर्वीक उदाहरण में कर्तत्र्य पालन न करने मात्र से अगर प्रतिवादी को पराजित समका जाए तो दृष्टसाधन के प्रयोग में सम्यक् साधन के प्रयोग रूप कर्त्तव्य का पाळन न होने से वादी भी पराजित क्यों न समभ्रा जाए ? अगर धर्मकीर्त्त वादी की पराजित नहीं मानते तो फिर उन्हें प्रतिवादी को भी पराजित नहीं मानना चाहिए। इस तरह श्रकलक्क ने प्रवीक्त उदाहरण में केवल प्रतिवादी को पराजित मान लेने की व्यवस्था को एकदेशीय एवं ग्रन्यायमूलक मानकर पूर्ण समभाव मूलक सीधा मार्ग बाँध दिया कि श्रपने पच की सिद्धि करना ही जय है। श्रीर ऐसी सिद्धि में दूसरे पच का निराकरण श्चनश्य गर्भित है। श्रकलङ्कोपज्ञ यह जय-पराजय व्यवस्था का मार्गे श्रन्तिम है, क्योंकि इसके ऊपर किसी बौदाचार्य ने या ब्राह्मण विदानों ने श्रापित नहीं जराई । जैन परम्परा में जय-पराजय न्यवस्था का यह एक ही मार्ग प्रचितित हैं, जिसका स्वीकार सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किकों ने किया है श्रीर जिसके समर्थन में विद्यानन्द (तत्त्वार्थश्लो॰ पृ॰ २८१), प्रभाचन्द्र (प्रमेयक॰ पृ॰ १६४), वादिराज (न्यायवि॰ टी॰ पृ० ५२७ B) स्त्रादि ने वह विस्तार से पूर्वकार्तान श्रीर समकालीन मतान्तरों का निरास भी किया है। श्राचार्य हैमचन्द्र भी इस विषय में भट्टारक अकलक के ही अनुमामी हैं।

सूत्र ३४ की द्युति मं आचार्य हैमचन्द्र ने न्यायदर्शनानुसारी निप्रहस्थानों का पूर्वपद्यस्प से जो वर्णन किया है वह अद्धराः जयन्त की न्यायकलिका (पृ० २१-२७) के अनुसार है और उन्हों निप्रहस्थानों का जो खयडन किया है वह अद्धराः प्रमेयकमलमार्चएडानुसारी (पृ० २०० B.-२०३ A) है। इसी तरह धर्मकीतिसम्मत (वादन्याय) निप्रहस्थानों का वर्णन और उसका खयडन भी अद्धरशः प्रमेयकमलमार्चएड के अनुसार है। यद्यपि न्यायसम्मत निप्रहस्थानों का निर्देश तथा खयडन तत्वार्थश्लोकवार्षिक (पृ० २८३ से) में भी है तथा धर्मकीत्तिसम्मत निप्रहस्थानों का वर्णन तथा खंडन वाचस्पति मिश्र ने तात्पर्यटीका (७०३ से) में, जयन्त ने न्यायमंजरी (पृ० ६४६) और विद्यानंद ने अष्टसहस्ती (पृ० ८१) में किया है, पर हेमचन्द्रीय वर्णन और खंडन प्रमेयकमल-मार्चएड से ही शब्दशः मिलता है।

िष्रमाख मीमांसा

# योगविद्या

प्रत्येक मनुष्य व्यक्ति अपरिमित शक्तियों के तेजका पुझ है, जैसा कि सूर्य । अतप्त राष्ट्र तो मानों अनेक स्योंका मगडल है। फिर भी जब कोई व्यक्ति या राष्ट्र असफलता या नैराश्यके भँवर में पड़ता है तब यह प्रश्न होना सहज है कि इसका कारण क्या है? बहुत विचार कर देखने से मालूम पड़ता है कि असफलता व नैराश्यका कारण योगका (स्थिरताका) अभाव है, क्योंकि योग न होनेसे बुद्धि संवेहशील बनी रहती है, और इससे प्रयत्नकी गित अनिश्चित हो जाने के कारण शक्तियां इधर उधर टकराकर आदमीको बरबाद कर देती हैं। इस कारण सब शक्तियोंको एक केन्द्रगामी बनाने तथा साध्यतक पहुँचाने के लिये अनिवार्य रूप से सभीको योगकी जरूरत है। यही कारण है कि प्रस्तुत वियाख्यानमालामें योगका विषय रखा गया है।

इस विषयकी शास्त्रीय मीमांसा करनेका उदेश यह है कि हमें श्रपने पूर्वजोकी तथा श्रपनी सम्यताकी प्रकृति ठीक मालूम हो, श्रीर तद्द्वारा श्रार्थ- संस्कृतिके एक श्रंश का थोड़ा, पर निश्चित रहस्य विदित हो। खोगशब्दार्थ—

योगदर्शन यह सामासिक शब्द है। इसमें योग स्त्रीर दर्शन ये दो शब्द मौलिक हैं।

योग राज्य युज् घातु श्रोर घज् प्रत्यय से सिद्ध हुश्चा है। युज् घातु दो है। एक का श्रर्थ है जोड़ना श्रेशर दूसरे का श्रर्थ है समाधि 3—मनःस्थिरता। सामान्य रीति से योग का श्रर्थ संबंध करना तथा मानसिक स्थिरता करना हतना ही है, परंतु प्रसंग व प्रकरण के श्रानुसार उसके श्रनेक श्रर्थ हो जाने से वह बहुक्यी बन जाता है। इसी बहुक्यिता के कारण लोकमान्यको श्रपने गीतारहस्य में गीता का तात्ययं दिखान के लिए योगशब्दार्थनिर्णय की विरत्त

शुजरात पुरातत्त्व मंदिर की क्रोर से होनेवाली क्रार्यविद्या व्याख्यानमाला में यह व्याख्यान पक्षा गया था।

२ युज्'पी योगे गण ७ हेमचंद्र भादुपाठ।

३ युर्जिच् समाधी गण ४ ,, ,,

अग्रिका रचनी पढ़ी है । परंत योगदर्शन में योग शब्द का क्यर्थ क्या है यह बतलाने के लिए उतनी गहराई में उतरने की कोई आवश्यकता नहीं है, क्योंकि बोगदर्शनविषयक सभी प्रन्थों में जहाँ कहीं योग शब्द श्राया है वहाँ उसका एक ही अर्थ है, श्रीर उस श्रर्थ का स्पष्टीकरण उस-उस प्रन्थ में प्रन्थकार ने म्बयं ही कर दिया है। भगवान पतंजलिने ऋपने योगसत्र में र चित्तवत्ति निरोध को ही योग कहा है, श्रीर उस प्रत्थ में सर्वत्र योग शब्द का वही एकम्पत्र श्रर्थ विवक्तित है। भीमान् इरिभद्र सुरिने श्रपने योग विषयक सभी ग्रन्थों में मोज प्राप्त कराने वाले धर्मव्यापार को ही योग कहा है। श्रीर उनके उक्त सभी ग्रन्थों में योग शब्द का वही एकमात्र अर्थ विवक्षित है। चित्तवृत्तिनिरोध और मोक्तप्रापक धर्मव्यापार इन दो वाक्यों के ऋर्थ में स्थूल दृष्टि से देखने पर बड़ी भिन्नता मालूम होती है, पर सूचम दृष्टि से देखने पर उनके अर्थ की श्रमिनता स्पष्ट मालम हो जाती है. वर्गोंकि 'चित्तवृत्तिनिरोध' इस शब्द से वही क्रिया या व्यापार विविच्चत है जो मोच के लिए अनुकृल हो और जिससे चित्तकी संसाराभिमख वृत्तियां रुक जाती हों। 'मोखप्रापक धर्मव्यापार' इस शब्द से भी वही क्रिया विविद्यत है। श्रतएव प्रस्तुत विषयमें योग शब्द का श्चर्य स्वामाविक समस्त श्चात्मशक्तियोंका पूर्ण विकास करानेवाली क्रिया श्चर्यात शास्त्रोत्मल चेष्ठा इतना ही समक्षता वाहिए। योगविषयक वैदिक, जैन और बौद्ध प्रत्यों में योग, ध्यान, समाधि ये शब्द बहुधा समानार्थक देखे जाते हैं। दर्शन शब्द का श्रर्थ-

नेत्रजन्यज्ञान , निर्विकल्प ( निराकार ) बोध , अदा ,

१ देखो प्रष्ठ ५५ से ६०

२ पा. १ स. २---बोगश्चित्तवृत्तिनिरोधः।

श्रप्थातमं भावनाऽऽध्यानं समता दृत्तिसंत्त्यः ।
 मोत्त्रेण योजनाद्योग एव श्रेष्ठो यथोत्तरम् ॥ योगबिन्दु स्कोक ३१ ।
 योगविंशिका गाथा १ ।

४ लोर्ड प्रवेवरीने जो शिला की पूर्ण व्याख्या की है वह इसी मकार की है—'Education is the harmonious development of all our faculties,'

५ दशुं प्रेच्यो — गया १ हेमचन्द्र घातुपाठ।

६ तत्त्वार्थ श्लोकवार्तिक श्रध्याय २ सत्र ६ ।

७ तत्त्वार्थं श्लोकवार्तिक ऋध्याय १ सूत्र २ ।

मती आदि अनेक अर्थ दर्शन राष्ट्र के देखे बाते हैं। पर प्रस्तुत विषय में दर्शन राष्ट्र का अर्थ मत यह एक ही विविद्यत है। योग के आविषकार का अर्थ--

जितने देश और जितनी जातियों के आध्यासिक महान् पुरुषों की जीवन कथा तथा उनका साहित्य उपलब्ध है उसको देखने वाला कोई भी यह नहीं कह सकता है कि आध्यासिक विकास अधुक देश और अधुक जाति की ही वपौती है, क्योंकि सभी देश और सभी जातियों में न्यूनाधिक रूप से आध्यासिक विकास वाले महात्माओं के पाये जाने के प्रमाय मिलते हैं। योगका संबन्ध आध्यासिक विकास से है। अतएव यह स्पष्ट है कि योगका ऋस्तिन्व सभी देश और सभी जातियों में रहा है। तथापि कोई भी विचारशील मनुष्य इस बात को इनकार नहीं कर सकता है कि योग के आविष्कारका या योगको पराकाष्ट्रा तक पहुँचाने का भ्रेय भारतवर्ष और आर्य-जातिको ही है। इसके सबूतमें मुख्यतया तीन बातें पेश की जा सकती हैं— १ योगी, जानी, तपस्ती आदि आध्यासिक महापुरुषों की बहुलता; २ साहित्य के आदर्श की एकरूपता: ३ लोकरिय।

- १. पहिले से आज तक भारतवर्ष में आध्यात्मिक व्यक्तियों की संख्या इतनी बड़ी रही है कि उसके सामने अन्य सब देश और जातियों के आध्यात्मिक व्यक्तियों की कुल संख्या इतनी अल्प जान पड़ती है जितनी कि शंगा के सामने एक छोटी सी नदी।
- २. तत्वज्ञान, आचार, इतिहास, काव्य, नाटक झादि साहित्य का कोई भी भाग लीजिए उसका झांत्रम झादर्श बहुधा मोख ही होगा। प्राकृतिक हर्य और कर्मकायडके वर्णन ने वेद का बहुत बड़ा भाग रोका है सही, पर इसमें संदेह नहीं कि वह वर्णन वेद का शरीर मात्र है। उसकी झात्मा कुछ और ही है—वह है परमात्मचितन या झाच्यात्मिक भावों का झाविष्करणा। उपनिषदोंका प्रासाद तो ब्रह्मचिन्तन की बुन्याद पर ही खड़ा है। प्रमाण्विषयक, प्रमेयविषयक कोई भी तत्वज्ञान संवन्धी स्त्रप्रन्य हो उसमें भी तत्वज्ञान के साध्यरूपसे मोखका ही वर्णन भिक्षेगा । आचारविषयक स्त्र स्मृति झादि सभी प्रन्थों में झाचार पालन का
  - १ 'दर्शनानि षडेवात्र' षड्दर्शन समुचय--श्लोक २-इत्यादि ।
  - २ उदाहरणार्थं जरथोस्त, इसु, महम्मद श्रादि ।
  - ३ वैशेषिकदर्शन ग्र० १ स्० ४-

'धर्मविशेषप्रस्ताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्यानां साधर्म्यवैधर्मान्यां तत्त्वज्ञानाक्षिःभेयसम्'। मुंख्य उह रा मोख ही माना गया है। रामायण, महाभारत आदि के मुख्य पात्रों की महिमा सिर्फ इसकिए नहीं कि वे एक वह राज्यके स्वामी ये पर वह इसकिए है कि झंतमें वे संन्यास या तपस्या के द्वारा मोच के झनुष्ठान में ही खग जाते हैं। रामचन्द्रजी प्रथम ही झनस्थामें विसष्ठ से योग और मांच की शिचा पा लेते हैं। युधिष्ठिर भी युद्ध रस लेकर बाण-श्रय्यापर सोये हुए भीष्मिणितामह से शान्ति का ही पाठ पढ़ते हैं। गीता तो रणांगण में भी मोच के एकतम साधन योग का ही उपदेश देती है। कालिदास जैसे श्वांगारिय कहलाने वाले किन भी अपने मुख्य पात्रोंकी महत्ता मोच की ओर भुकने में ही देखते हैं हैं। जैन आगम और बौद्ध पिटक तो निवृत्ति प्रधान होने से मुख्यत्या

न्यायदर्शन ऋ० १ स्०१ —

प्रमाण्यमेयसंशयप्रयोजन दृष्टान्तसिद्धान्तावयवतर्कनिर्णयवादजल्पवितरहाहैत्वा-भासञ्खलजातिनिग्रहृस्यानानां तत्त्वज्ञानान्त्रःश्रेयसम् ॥

सांख्यदर्शन श्र० १-

श्रय त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृत्तिरत्यन्तपुरुषार्थः ॥

वेदान्तदर्शन अ०४ पा०४ स्० २२ —

श्रनावृतिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥

जैनदर्शन-तत्त्वार्थं ग्र॰ १ स्॰ १ — सम्यग्दर्शनशानचारित्राणि मोजमार्गः ॥

१ याजवल्क्यस्मृति अ० ३ यतिधर्मनिरूपणम्: मनुस्मृति अ० १२ श्लोक ८३

२ देखो योगवासिष्ठ ।

३ देखो महाभारत-शान्तिपर्व ।

४ कमारसंभव-सर्ग ३ तथा ५ तपस्या वर्णनम् ।

शाकुन्तल नाटक श्रंक ४ करवीक्ति-

भूत्वा चिराय चतुरन्तमहीसपत्नी,

दौष्यन्तिमप्रतिरथं तनयं निवेश्य।

भर्ता तदर्पितकदम्बमरेण सार्धः

शान्ते करिष्यसि पदं पुनराश्रमेऽस्मिन् ॥

शौश्वेऽभ्यस्तविद्यानाम् यौवने विषयैषिणाम् ।

वार्द्धके मुनिवृत्तीनां योगेनान्ते तनुत्यजाम् ॥ खुवंश १. ८

श्रथ स विषयव्यावृत्तात्मा यथाविधि सूनवे, नृपतिककुदं दत्त्वा यूने सितातपवारणम्।

मुनिवनतहरूद्वायां देव्या तया सह शिश्रिये,

भुनिवनतरुष्ट्राया देवा तथा तह स्तालन, गिलतवयसामिच्याकृणामिटं हि कुलवतम् ॥ रघुवंश ३. ७० मोज के सिवाय श्रम्य विषयों का वर्णन करने में बहुत ही सकुचाते हैं। शब्द शास्त्र में भी शब्द शुद्धि को तत्त्वशन का द्वार मान कर उसका श्रम्तिम ध्येय परम श्रेय ही माना है। विशेष क्या ? कामशास्त्र तक का भी श्राखिरी उद्देश्य मोज है । इस प्रकार भारतवर्षीय साहित्यका कोई भी स्रोत देखिए, उसकी गित समुद्र जैसे श्रपरिमेय एक चतुर्थ पुरुषार्थ की श्रोर ही होगी।

३. श्राध्यात्मिक विषय की चर्चावाला श्रीर खासकर योगविषयक कोई मी ग्रन्थ किसी ने भी लिखा कि लोगों ने उसे ऋपनाया। कंगाल श्रीर दीन हीन श्रवस्था में भी भारतवर्षीय लोगों की उक्त श्राभिर चि यह सचित करती है कि योग का संबन्ध उनके देश व उनकी जाति में पहले से ही चला आता है। इसी कारण से भारतवर्ष की सभ्यता श्रारण्य में उत्पन्न हुई कही जाती है 3 । इस पैतक स्वभाव के कारण जब कभी भारतीय लोग तीर्थयात्रा या सफर के लिए पहाड़ों, जंगलों श्रीर श्रन्य तीर्थस्थानों में जाते हैं तब वे डेरा-तंब डालने से पहले ही योगियों को, उनके मठों को और उनके चिह्नतक को भी दूँ हा करते हैं। योग की श्रद्धा का उद्रेक यहाँ तक देखा जाता है कि किसी नंगे बावेको गांजे की चिलम फंकते या जटा बढाते देखा कि उसके मंह के धंप में या उसकी जटा व भरमलेप में योग का गन्ध आने लगता है। भारतवर्ष के पहाड जंगल श्रौर तीर्थस्थान भी बिलकुल योगिशस्य मिलना दुःसंभव है। ऐसी स्थिति श्रन्य देश श्रीर श्रन्य जाति में दुर्जभ है। इससे यह श्रनुमान करना सहज है कि योग को श्राविष्कृत करने का तथा पराकाष्टा तक पहुँचाने का श्रेय बहुधा भारतवर्ष को श्रौर श्रार्यजाति को ही है। इस बात की पृष्ठि मेक्समूजर जैसे विदेशी और भिन्न संस्कारी विद्वान के कथन से भी बाच्छी तरह होती है ।

१ द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रम्म परं च यत् । शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छति ॥ व्याकरणात्पदसिद्धः पदसिद्धेरर्थनिर्णयो भवति । श्चर्यात्तत्वज्ञानं तत्त्वज्ञानात्परं श्रेयः ॥ श्रीहैमशब्दानुशासनम् म्न०१ पा०१ स्०२ लघुन्यास । २ 'स्थाविरे धर्मः मोद्यं च' कामसूत्र श्र०२ पु०११ वम्बई संस्करण् । ३ देखो कविवर टैंगोर इत 'साधना' पृष्ठ ४—

'Thus in India it was in the forests that our civilisation had its birth .... etc.'

४ 'This concentration of thought ( प्रकाशता ) or one-

## आयसंकृति की जद और आर्यजाति का लक्ष्ण-

जपर के कथन से आर्यसंस्कृति का मूल आधार क्या है यह स्पष्ट मालूम हो जाता है। शाश्वत जीवन की उपादेयता ही श्रार्यसंस्कृति की भित्त है। हमी पर श्रार्थसंस्कृति के चित्रों का चित्रण किया गया है। वर्णविभाग जैसा मावाजिक संगठन और श्राश्रमध्यवस्था जैसा वैयक्तिक जीवनविभाग उस चित्रगा का सन्पम उदाहरण है। विद्या, रह्मण, विनिमय श्रीर सेवा ये चार जो वर्णविभाग के उद्देश्य हैं, उनके प्रवाह गाईस्थ्य जीवनरूप मैदान में अलग क्रालग बह कर भी वानप्रस्थ के महाने में मिलकर खांत में संन्यासाधम के क्रविसेय समुद्र में एकरूप हो जाते हैं। सारांश यह है कि सामाजिक, राज-नैतिक, धार्भिक श्रादि सभी संस्कृतियों का निर्माण, स्थूलजीवन की परिणाम-विरसता श्रीर श्राध्यात्मिक जीवन की परिणामसुन्दरता के ऊपर ही किया गया है। श्रातएव जो विदेशी विद्वान् श्रार्यजाति का लक्षण स्थलशरीर, उसके बीलडील. व्यापार-व्यवसाय, भाषा, आदि में देखते हैं वे एकदेशीय मात्र हैं। खेतीबारी. जहाजखेना पश्चश्रों को चराना श्रादि जो-जो श्रर्थ श्रार्थ शब्द से निकाले गए हैं वे अपर्यजाति के असाधारण लक्षण नहीं है। आर्यजाति का श्रमाधारण लच्चण परलोकमात्र की कल्पना भी नहीं है क्योंकि उसकी दृष्टि में वह लोक भी त्याज्य<sup>?</sup> है। उसका सचा और श्रन्तरंग लखण स्थूल जगत के उस पार वर्तमान परमात्म तत्त्व को एकामबुद्धि से उपासना करना यही है। इस सर्वन्यापक उद्देश्य के कारण आर्यजाति आपने को अन्य सन जातियों से श्रेष्ठ समभ्रती आई है।

#### शान श्रीर योग का संबंध तथा योग का द्रजा-

व्यवहार हो या परमार्थ, किसी भी विषयका ज्ञान तभी परिपक समका जा सकता है जब कि ज्ञानानुसार श्राचरण किया जाए। असल में यह श्राचरण

pointedness as the Hindus called it, is something to us almost unknown'. इत्यादि देखो पृष्ठ २३-भाग १-सेक्रेड बुक्स स्रोक्ष घि ईस्ट, मेक्समूलर-प्रस्तावना।

- Residual Biographies of Words & the Home of the Aryans by Max Muller page 50.
- २ ते तं भुक्त्वा स्वर्गतोकं विशालं द्वीणे पुग्ये मृत्युक्कोकं विश्वन्ति । एवं त्रयीधर्ममनुभवना गतागतं कामकामा समन्ते ॥ गीता ऋ० ६ रक्कोक २१ ।
  - ३ देखो Apte's Sanskrit to English Dictionary.

ही योग है। अतएव ज्ञान योग का कारण है। परन्तु योग के पूर्ववर्ती जो ज्ञान होता है वह अस्पष्ट होता है। और योग के बाद होनेवाला अनुभवात्मक ज्ञान स्पष्ट तथा परिपक्ष होता है। इसीसे यह समफ लेना चाहिए कि सप्ट तथा परिपक्ष ज्ञान की एकमात्र कुंजी योग ही है। आधिमौतिक या आध्यात्मिक कोई भी योग हो, पर वह जिस देश या जिस जाति में जितने प्रमाण में पुष्ट पाया जाता है उस देश या उस जाति का विकास उतना ही अधिक प्रमाण में होता है। सच्चा ज्ञानी वही है जो योगी है। जिसमें योग या एकामता नहीं होती वह योगवासिष्ठ को परिभाषा में ज्ञानवन्धु है। योग के तिवाय किसी भी मनुष्य की उत्कान्ति हो ही नहीं सकती, क्योंकि मानसिक चंचलता के कारण उसकी सब शक्तियां एक और न वह कर भिन्न भिन्न विषयों में टकराती हैं, और ज्ञीय होकर यों ही नष्ट हो जाती हैं। इसलिए क्या किसान, क्या कारीगर, क्या लेलक, क्या शोधक, क्या त्यांगी सभी को अपनी नावा शक्तियों को केन्द्रस्थ करने के लिए योग ही परम साधन है।

### व्यावहारिक और पारमार्थिक योग-

योग का कलेवर एकामता है, श्रौर उसकी श्रात्मा झाइंत्व ममत्वका त्याग है। जिसमें सिर्फ एकामताका ही संबन्ध हो वह व्यावहारिक योग, श्रौर जिसमें एकामता के साथ साथ आइंत्व ममत्वके त्यागका भी संबन्ध हो वह पारमार्थिक योग है। यदि योग का उक्त श्रात्मा किसी भी प्रवृत्ति में—चाहे वह दुनिया की हिष्ट में बाह्य ही क्यों न समस्ती जाती हो—वर्तमान हो तो उसे पारमार्थिक योग ही

१ इसी श्रमिपाय से गीता योगी को ज्ञानी से श्रमिक कहती है। गीता श्र० ६. १ खोक ४६— तपस्विम्योऽधिको योगी ज्ञानिम्योऽपि मतोऽधिकः। कर्मिम्यक्षाधिको योगी तहमाद् योगी भवार्जुन!

२ गीता ऋ॰ ५. रत्तोक ५.-यत्सांख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैरांप गम्यते । एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ॥

३ योगवासिष्ठ निर्वाण प्रकरण उत्तरार्थ सर्ग २१— ब्याचष्टे यः पठति च शास्त्रं भोगाय शिल्पिवत् । यतते न त्वनुष्ठाने ज्ञानबन्धः स उच्यते ॥ स्रात्मज्ञनमनासाद्य ज्ञानान्तरत्तवेन ये । सन्तुष्ठाः कष्टचेष्ठं ते ते स्पृता ज्ञानबन्धवः ॥ इत्यादि

समक्तना चाहिए। इसके विपरीत स्थूल दृष्टिवाले जिस प्रवृत्तिको आध्यात्मिक समकते हो. उसमें भी यदि योग का उक्त ब्रात्मा न हो तो उसे व्यावहारिक योग ही कहना चाहिए । यही बात गीता के साम्यगर्मित कर्मयोग में कही गडे ।

ग्रेग की दी धारायें-

व्यवहार में किसी भी वस्त को परिपूर्ण स्वरूप में तैयार करने के लिए पहले दो बातों की आवश्यकता होती है। जिनमें एक ज्ञान और दूसरी किया है। चितेरे को चित्र तैयार करने से पहले उसके स्वरूप का, उसके साधनों का श्रीर साधनों के उपयोग का ज्ञान होता है. श्रीर फिर वह ज्ञान के श्रनुसार किया भी करता है तभी वह चित्र तैयार कर पाता है। वैसे ही आरध्यात्मिक चेत्र में भी मोच के जिज्ञास के लिए ब्रात्माके बन्धमीत, ब्रीर बन्धमीत के कारणों का तथा उनके परिहार-उपादान का ज्ञान होना जरूरी है। एवं ज्ञानानुसार प्रवृत्ति भी श्रावश्यक है। इसी से संत्रेप में यह कहा गया है कि 'ज्ञानिक यास्थाम मोत्रः।' योग कियामार्ग का नाम है। इस मार्ग में प्रवृत्त होने से पहले ऋधिकारी. श्रात्मा त्रादि श्राध्यात्मिक विषयों का श्रारंभिक ज्ञान शास्त्र से. सत्संग से. या स्वयं प्रतिभा द्वारा कर लेता है। यहः तत्त्वविषयक प्राथमिक ज्ञान प्रवर्तक ज्ञान कहलाता है। प्रवर्तक ज्ञान प्राथमिक दशा का ज्ञान होने से सबको एकाकार श्रीर एकसा नहीं हो सकता । इसीसे योगमार्ग में तथा उसके परिणामस्वरूप मोब-स्वरूप में तात्विक भिन्नता न होने पर भी योगमार्ग के प्रवर्तक प्राथभिक ज्ञान में कुछ भिन्नता श्रनिवार्य है। इस प्रवर्तक ज्ञान का मुख्य विषय श्रात्माका श्रस्तित्व है। त्र्यात्माका स्वतन्त्र ग्रस्तित्व मानने वालोंमें भी मुख्य दो मत हैं-पहला एकात्मवादी श्रौर दूसरा नानात्मवादी। नानात्मवादमें भी श्रात्मा की व्यापकता, श्रव्यापकता, परिणामिता, श्रारिणामिता माननेवाले श्रनेक पद्ध हैं। पर इन वादों को एक तरफ रख कर मुख्य जो आहमा की एकता और अनेकताके दो वाद हैं उनके स्त्राधार पर योगमार्गकी दो धाराएँ हो गई हैं। स्रतएव योग-विषयक साहित्य भी दो मागों में विभक्त हो जाता है। कुछ उपनिषर्दे , योगशासिष्ठ, हठयोगप्रदीपिका क्रादि प्रन्थ एकात्मवाद को लच्य में रख कर रचे

१ योगस्थः कुरु कर्माणि सङ्गंत्यक्तवा धनअय ! सिद्धयसिद्धयोः समो भूत्वा समत्वं योग उच्यते ॥ ऋ० २ श्लोक ४८ । २ ब्रह्मविद्या, चुरिका, चूर्तिका, नादविन्दु, ब्रह्मविन्दु, श्रमृतविन्दु, ध्यान-बिन्द्र, तेजोबिन्द्र, शिखा, योगतन्त्र, इंस ।

गए हैं। महामारतगत योग प्रकरण, योगसूत्र तथा जैन श्रीर नीह योगग्रन्थ नानात्मवादके श्राघार पर रचे गए हैं।

योग और इसके साहित्य के विकास का दिग्दर्शन-

श्रार्थसाहित्य का मायडागार मुख्यतया तीन भागों में विभक्त है—
वैदिक, जैन श्रीर बौद । वैदिक साहित्य का प्राचीनतम प्रत्य ऋग्वेद है ।
उसमें श्राषिभौतिक श्रीर श्राधिदैविक वर्णन ही मुख्य है । तथापि
उसमें श्राध्यात्मिक भाव श्रार्थात् परमात्म चिन्तन का श्रामान नहीं है ।
परमात्मचिन्तन का भाग उसमें थोड़ा है सही पर वह इतना श्रिषिक स्पष्ट,
सुन्दर और भावपूर्ण है कि उसकी ध्यान पूर्वक देखने से यह
साफ माल्प पड़ जाता है कि तत्कालीन लोगों की दृष्ट केवल बाह्य न

१ देेलो 'भागवताचा उपसंहार' पृष्ठ २५२। २ उदाहरणार्थ कुछ स्क दिये जाते हैं— ऋग्वेब मं० १ स्० १६४-४६—

इन्द्रं मित्रं वरु समिनमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुतमान् । एकं सद्विमा बहुधा वदन्स्यन्नि यमं मातरिश्वानमाहः ॥

माषांतर — लोग उसे इन्द्र, मित्र, वरुण या श्रान्नि कहते हैं। वह सुंदर पांखवाला दिव्य पत्नी है। एक ही सत् का विद्वान लोग श्रानेक प्रकार से वर्णन करते हैं। कोई उसे श्रान्नि यम या वायु भी कहते हैं।

ऋग्वेद मं ० ६ सू० ६--

वि मे कर्णो पतयतो वि चत्तुर्वीदं ज्योतिर्हृदय श्राहितं यत् । वि मे मनश्चरति दूर श्राधीः किंत्विद् वच्चामि किमु नु मनिष्ये ॥६॥ विषेवे देवा श्रानमस्यन् भियानास्वामग्ने ! तमित तस्थिवांसम् ।

वैश्वानरोऽवतूतये नोऽमत्योंऽवतूतये नः ॥ ७ ॥

भाषांतर — मेरे कान विविध प्रकार की प्रवृत्ति करते हैं। मेरे नेत्र, मेरे हृदय में स्थित ज्योंति और मेरा दूरवर्ती मन ( भी ) विविध प्रवृत्ति कर रहा है। मैं क्या कहूँ और क्या विचार कहूँ !। ६। श्रोषकारस्थित हे आ्रिन ! तुम्को अधकार से भय पानेवाले देव नमस्कार करते हैं। वैश्वानर हमारा रह्यण करे। अपन्यं हमारा रह्यण करे। अपन्यं हमारा रह्यण करे।

पुरुषस्क मधडल १० स् ६० ऋग्वेद— सहस्त्रशीर्घा पुरुषः सहस्त्राचः सहस्त्रपात् । स भूमिं विश्वतो दृत्वात्यतिष्ठदशाङ्गुलम् ॥ १ ॥ थी इसके सिवा उसमें शान , श्रदा , उदारता , ब्रह्मचर्व आहि

पुरुष एवेदं सर्वं यद्भृतं यच भन्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ २ ॥ एतावानस्य महिमाऽतो ज्यायांत्र पूरुषः । पादोस्य विश्वा भृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि ॥ ३ ॥

भाषांतर—(जो) हजार सिरवालां, हजार श्रांखवालां, हजार पाँववालां पुरुष (हैं) वह भूमिको चारों श्रोर से घेर कर (फिर भी) दस अप्रंगुल बढ़ कर रहा है। १। पुरुष ही यह सब कुछ हैं—जो भूत श्रीर जो भावि। (वह) अभ्यतल का ईश श्रम्भ से बढ़ता है। २। इतनी इसकी महिमा—इससे भी वह पुरुष श्रम्भिकतर है। सारे भूत उसके एक पाद मात्र हैं—उसके श्रमर तीन पाद स्वर्ग में हैं। ३।

ऋग्वेद मं० १० स्० १२१ —

हिरएयगर्मः समवर्तताग्रे भूतस्य जातः पतिरेक ऋासीत् । स दाषार पृथिवीं चामुतेमां कस्मै देवाय हविषा विषेम ॥१॥ य ऋात्मदा बलदा यस्य विश्व उपासते मशिषं यस्य देवाः । यस्य च्ह्रायामृतं यस्य मृत्युः कस्मै देवाय हविषा विषेम ॥२॥

भाषांतर — पहले हिरएयगर्भ था। वही एक भूत मात्रका पति बना था। उसने पृथ्वी श्रीर इस श्राकाश की धारण किया। किस देवको हम इवि से पूर्जे १।१। जो श्रात्मा श्रीर बलको देने वाला है। जिसका विश्व है। जिसके शासन की देव उपासना करते हैं। श्रमृत श्रीर मृत्यु जिसकी छाया है। किस देव को हम इवि से पूर्जे १।२।

ऋग्वेद मं० १०-१२६-६ तथा ७--

को श्रद्धा वेद क इह प्रवोचत कुत श्रा जाता कुत इयं विस्रष्टि:। श्रवींग्देवा श्रस्य विसर्जनेनाया को वेद यत श्रा बभूव।। इयं त्रिस्रष्टिर्यंत श्रा बभूव यदि वा दवे यदि वा न।

यो ऋस्याध्यक्त परमे ज्योमन्सो श्रक्त वेद यदि वा न वेद ॥

भाषातर—कीन जानता है—कीन कह सकता है कि यह विविध छि कहाँ से उत्पन्न हुई ? देव इसके विविध सर्जन के बाद (हुए) हैं। कीन जान सकता है कि यह कहां से ऋाई ऋौर स्थित में है या नहीं है ? यह बात परम ब्योम में जो इसका ऋध्यद्ध है वही जाने—कदाचित वह भी न जानता हो।

१ ऋग्वेद र्भं० १० स्० ७१। २ ऋग्वेद मं० १० स्० १५१। १ ऋग्वेद मं० १० स्० ११७। ४ ऋग्वेद मं० १० स्० १०। माध्यारिमक उच्च मानिसक भावों के चित्र भी बड़ी ख्बीवाले मिखते हैं। इससे यह मृत्यान करना सहज है कि उस जमाने के लोगों का मुक्तव म्राध्या-ित्मक म्रावश्य था। यद्यपि मृद्यंवेद में योगशब्द झनेक स्थानों में म्राया है, पर सर्वत्र उसका ऋषं प्रायः जोड़ना इतना ही है, ध्यान या समाधि म्रायं नहीं है। इतना ही नहीं बल्कि पिछले योग विषयक साहित्य में ध्यान, वैराग्य, प्राध्यायाम, प्रत्याहार म्रादि जो योगप्रिक्रया प्रसिद्ध शब्द पाये जाते हैं वे म्राव्यं में बिलकुल नहीं हैं। ऐसा होने का कारण जो कुछ हो, पर यह निश्चित है कि तत्कालीन लोगों में ध्यान की भी किय थी। मृद्यं का महास्कृरण जैसे-जैसे विकसित होता गया म्रोर उपनिषद के जमाने में उसने जैसे ही विस्तृत रूप धारण किया वैसे वैसे ध्यानमार्ग भी ऋषिक पुष्ट म्रोर साङ्गोपाङ्ग होता चला। यही कारण है कि प्राचीन उपनिषदों में भी समाधि म्रार्थ में योग, ध्यान म्रादि शब्द पाये जाते हैं । श्वेताश्वतर उपनिषद में तो स्पष्ट रूप से योग तथा योगोचित स्थान, प्रत्याहार, घारणा म्रादि योगाङ्गों का वर्णन है है। मध्यकालीन म्रोर म्रावीन म्रानेक उपनिषदें तो सिर्फ योगविषयक ही हैं, जिनमें योगशास्त्र की तरह सांगोपांग योगप्रक्रिया का वर्णन है। म्रायवा यह कहना चाहिए कि

१ मंडल १ सूक्त ३४ मंत्र ६ । मं. १० सू. १६६ मं. ५ । मं. १ सू. १८ मं. ७ । मं. १ सू. ५ मं. ३ । मं. २ सू. ८ मं. १ । मं. ६ सू. ५८ मं. ३ । २ (क ) तैतिरिय २-४ । कठ २-६-११ । इवेताश्वतर २-११, ६-३ । (ख ) छुन्दोग्य ७-६-१, ७-६-२, ७-७-१, ७-२६-१ । इवेताश्वतर १-१४ । कौशीतिक ३-२. ३-३. ३-४. ३६ ।

३ श्वेताश्वतरोपनिषद् श्रध्याय २ —

विकलतं स्थाप्य समं शरीरं हृदीन्द्रियाणि मनसा संनिकस्य । ब्रह्मोडुपेन प्रतरेत विद्वान्त्रोतासि सर्वाणि भयावद्दानि ॥ ६ ॥ प्राणान्प्रपीड्येद सयुक्तचेष्टः चीणे प्राणे नासिकयोञ्जसीत । दुष्टाश्वयुक्तमिव वादमेनं विद्वान्मनो धारयेताप्रमत्तः ॥ ६ ॥ समे शुचौ शर्करावद्दिबालुकाविविकते शन्दज्जाश्रयादिभिः । मनोनुकूले न तु चन्तुपीडने गुद्दानिवाताश्रयणे प्रयोजयेत् ॥१०॥ इत्यादि.

४ ब्रह्मविद्योपनिषद्, श्रुरिकोपनिषद्, चूर्तिकोपनिषद्, नादविन्दु, ब्रह्मविन्दु, अमृतविन्दु, ध्यानविन्दु, तेजोबिन्दु, योगशिला, योगतत्त्व, हंस । देलो खुसेनकृत-'Philosophy of the Upanishad's.'

क्रावेद में जो परमात्मचिन्तन श्रंकुरायमाया था वही उपनिषदों में पल्खवित पुष्पित होकर नाना शाला प्रशालाश्रों के साथ फल श्रवस्थाको प्राप्त हुआ। इससे उपनिषदकाल में योग मार्ग का पुष्ट रूपमें पाया जाना स्वामाविक ही है।

उपनिषदों में जगत, जीव श्रीर परमात्मसंबन्धी जो तात्त्विक विचार है, उसको भिन्न-भिन्न ऋषियों ने श्रपनी दृष्टि से सूत्रों में प्रथित किया, श्रीर इस तरह उस विचार को दर्शन का रूप मिला। सभी दर्शनकारोंका श्रालिरी उद्देश्य मोल ही रहा है, इससे उन्होंने श्रपनी-श्रपनी दृष्टि से तत्त्व विचार करने के बाद भी संसार से खुट कर मोल पाने के साधनों का निर्देश किया है। तत्त्वविचारणों मतभेद हो सकता है, पर श्राल्यरण यानी चारित्र एक ऐसी वस्तु है जिसमें सभी विचारशील एकमत हो जाते हैं। बिना चारित्रका तत्त्वज्ञान कोरी बातें हैं। चारित्र यह योग का किया योगांगों का संवित्त नाम है। श्रतएव सभी दर्शनकारों ने श्रपने श्रपने सत्र प्रन्थों में साधनरूपसे योगकी उपयोगिता श्रवश्य वतलाई है। यहाँ तक कि —न्याय दर्शन जिसमें प्रमाण पदित्का ही विचार पुख्य है उसमें भी महर्षि गौतम ने योग को स्थान दिया है । महर्षि कणाद ने तो श्रपने वैशेषिक दर्शन में यम, नियम, शौच श्रादि योगांगों का भी महत्त्व गाया है । सांख्यसत्र में योग प्रक्रिया के वर्णन वाले कई

१ प्रमाण्यप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तिसद्दान्तावयवत्रकिनिर्णयादकल्यवितरुडा-हैत्वामासच्छुलजातिनिप्रहृश्यानानां तत्वज्ञानानिः श्रेयसाधिगमः । गौ॰ स्०१-११। धर्मविरोषप्रस्ताद् द्रव्यगुणकर्मसामान्यविरोषसम्वायानां पदार्थानां साधर्म्यवैषम्या-म्यां तत्त्वज्ञानानिः श्रेयसम् ॥ वै० स्०१-१५ ॥ स्रथ त्रिविधदुः खात्यन्तिनृहत्ति-रत्यन्तपुरुवार्थः सां० द०१-१। पुरुषार्थरुग्यानां गुल्पानां प्रतिप्रसवः कैत्रल्यं स्वरूपतिष्ठा वा चितिशक्तिरिते। यो० स्०४-३३॥ स्रनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः राज्यात् ४-४-२२ त्र० स०।

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोच्चमार्गः। तत्वार्य १-१ जैन० द०। बीद्ध दर्शन का तीसरा निरोध नामक आर्थसत्य ही मोच है।

२ समाधिविशेषाध्यासात् ४-२-३८ । अरययगुहापुलिनादिषु योगाध्याः सोपदेशः ४-२-४२ । तदर्थं यमनियमाध्यामात्मसंस्कारो योगाचाध्यात्मविष्युपायैः ४-२-४६ ॥

३. स्रमिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवानप्रत्ययशदानप्रोद्यण्दिङ्नद्वत्रमन्त्र-कालनियमाश्चादृष्टाय । ६-२-२ । स्रयतस्य श्चिक्षोजनादम्युदयो न विद्यते, नियमामावाद, विद्यते वाऽयौन्तरत्वाद् यमस्य । ६-२-८ । सूत्र हैं । ब्रह्मसूत्र में महर्षि बादरायण ने तो तीसरे श्रध्यायका नाम ही साधन श्रध्याय रक्खा है, श्रीर उसमें श्रासन ध्यान श्रादि योगांगों का वर्णन किया है । योगदर्शन तो मुख्यतया योगविचार का ही ग्रन्य उहरा, श्रातपव उसमें सांगोपांग योगप्रक्रिया की मीमांसा का पाया जाना सहज ही है । योग के स्वरूप के संबन्ध में मतभेद न होने के कारण श्रीर उसके प्रतिपादन का उत्तरदायित्व खासकर योगदर्शन के ऊपर होने के कारण श्रान्य दर्शनकारों ने श्रपने श्रपने सूत्र प्रन्थों में थोड़ा सा योग विचार करके विशेष जानकारी के लिए जिशासुश्रों को योगदर्शन देखने की सूचना दे दी है । पूर्व मीमांसा में महिष जैमिन ने योग का निर्देश तक नहीं किया है सो ठीक ही है, क्योंकि उसमें सकाम कर्मकायड श्रयांत् धूम—मार्ग की ही मीमांसा है । कर्मकायड की पहुँच स्वर्ग सक ही है, मोच उसका साध्य नहीं । श्रीर योग का उपयोग तो मोच के लिये ही होता है ।

जो योग उपनिषदों में स्वित श्रौर स्त्रों में स्तित है, उसी की महिमा गीता में श्रनेक रूप से गाई गई है। उसमें योग की तान कभी कर्म के साथ, कभी मिक्त के साथ श्रीर कभी ज्ञान के साथ सुनाई देती है था। उसके छुठे श्रौर तेरहवें श्रध्याय में तो योग के मौलिक सब सिद्धान्त श्रौर योगकी सारी प्रकिया श्रा जाती है । कृष्ण के द्वारा श्रर्जुन को गीता के रूप में योगशिचा

- १ रागोपहतिर्ध्यानम् ३-३०। वृत्तिनिरोघात् तसिद्धिः ३-३१। धारणा-सनस्वकर्मणा तसिद्धिः ३-३२। निरोधरछर्दिविधारणाम्याम् ३-३३। स्थिरसुल-मासनन् ३-३४।
- २ त्रासीनः संभवात् ४-१-७ । ध्यानाच ४-१-८ । श्रवकातं चापेच्य ४-१-६ । स्मरन्ति च ४-१-१० । यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात ४-१-११ ।
  - रे योगशास्त्राचाध्यात्मविधिः प्रतिपत्तव्यः । ४-२-४६ न्यायदर्शन भाष्य ।
  - ४ गीता के ब्राटारह ब्राध्याय में पहले छुह ब्राध्याय कर्मयोगप्रधान, बीच के छुह ब्राध्याय भक्तियोगप्रधान ब्रौर ब्रांतिम छुह ब्राध्याय ज्ञानयोग प्रधान हैं।
  - श्रं योगी युद्धीत सततमात्मानं रहित स्थितः ।
     एकाकी यतिचत्तात्मा निराशीरपिरप्रहः ॥१०॥
     श्रुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः ।
     नात्युन्छितं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरम् ॥११॥
     तत्रेकाप्रं मनः कृत्वा यतिचरोन्द्रियक्रियः ।
     उपविश्यासने युज्याद् योगमात्मविश्चद्वये ॥१२॥

दिला कर ही महामारत मिन्तुष्ट नहीं हुआ। उसके अध्यक स्वर को देखते हुए कहना पड़ता है कि ऐसा होना संभव भी न था। अतएव शान्तिपर्व और अनुशासनपर्व में योगविषयक अनेक सर्ग वर्तमान हैं, जिनमें योग की अदेति प्रक्रिया का वर्णन पुनरुक्ति की परवान करके किया गया है। उसमें वाणशप्या पर लेटे हुए भीष्म से बार बार पूछने में न तो युद्धिष्ठर को ही कंटाला आता है, और न उस सुपात्र धार्मिक राजा को शिक्ता देने में भीष्म को ही थकावट माल्यम होती है।

योगवासिष्ठ का विस्तृत महल तो योग की भूमिका पर खड़ा किया गया है। उसके छहर प्रकरण मानों उसके सुदीर्घ कमरे हैं, जिनमें योग से संबन्ध रखनेवाले सभी विषय रोचकतापूर्वक वर्णन किये गए हैं। योग की जो-जो वार्ते योगदर्शन में संत्रेप में कही गई हैं, उन्हीं का विविधरूप में विस्तार करके प्रन्थकार ने योगवासिष्ठका कलेवर बहुत बढ़ा दिया है, जिससे यही कहना पड़ता है कि योगवासिष्ठ योग का प्रन्थराज है।

पुराण में सिर्फ पुराणशिरोमणि भागवतको ही देखिए, उसमें योगका सुमञ्जर पर्यो में पूरा वर्णन <sup>3</sup> है ।

योगविषयक विविध साहित्य से लोगों की घवि इतनी परिमार्जित हो गई यी कि तान्त्रिक संप्रदायवालों ने भी तन्त्रप्रन्थों में योग को जगह दी, यहाँ तक कि योग तन्त्र का एक खासा द्रांग बन गया। द्रानेक तान्त्रिक प्रन्थों में योग की चर्चा है, पर उन सब में महानिर्वाणतन्त्र, षट्चकनिरूपण द्यादि मुख्य हैं ४।

समं कायशिरोमीनं घारयव्यक्तं स्थितः।
संप्रेच्य नासिकामं स्वं दिशाश्चानवत्तोकयन् ॥१३॥
प्रशान्तात्मा विगतमीर्वेद्यचारिव्रते स्थितः।
मनः संयम्य मिचतो युक्त श्रासीत मत्यरः ॥१४॥ श्र० ६
१ शान्तिपर्व १६३, २१७, २४६, २५४ इत्यादि। श्रनुशासनपर्व ३६,

२ वैराग्य, मुमुजुञ्यवहार, उत्पत्ति, स्थिति, उपशम और निर्वाण । १ स्कन्ध १ ऋथ्याय २८ । स्कन्ध ११. ऋ० १५, १६, २० ऋादि । ४ देखो महानिर्वाणतन्त्र १ ऋथ्याय । देखो Tantrik Texts में कुपा हस्रा पटचकनिरूपण---

> पेक्यं जीवात्मनोराहुर्योगं योगविशारदाः । शिवात्मनोरमेदेन प्रतिपत्ति परे विद्यः ॥ पृष्ठ ८२

जब नदी में बाद आती है तब वह चारों आरे से बहने लगती है। योग का यही हाल हुआ, और वह आसन, मुद्रा, प्रास्पायाम आदि बाह्य आंगों में प्रवाहित होने लगा। बाह्य आंगों का भेद प्रमेद पूर्वक हतना आधिक वर्णन किया गया और उस पर हतना आधिक जोर दिया गया कि जिससे वह योग की एक शाला ही आलग बन गईं, जो हठयोग के नाम से प्रसिद्ध है।

हठयोग के अनेक प्रन्यों में हठयोगप्रदीपिका, शिवसंहिता, घेरपडसंहिता, गोरचपदित, गोरच्शतक आदि प्रन्य प्रसिद्ध हैं, जिनमें आसन, बन्ध, मुद्रा, षट्कर्म, कुंमक, रेचक प्रक अदि बाह्य योगांगों का पेट भर भर के वर्णन किया है, और घेरपडने तो चौरासी आसनों को चौरासी लाख तक पहुँचा दिया है।

उक्त इठयोगप्रधान प्रत्यों में इठयोगप्रदीपिका ही मुख्य है, क्योंकि उसी का विषय ऋत्य प्रत्यों में विस्तार रूप से वर्णन किया गया है। योगविषयक साहित्य के जिज्ञासुश्रों को योगतारावली, बिन्दुयोग, योगवीज श्लीर योगकल्पद्रम का नाम भी भूलना न चाहिए। विक्रम की सबहवीं शताब्दी में मैथिल परिडत भवरेवद्वारा रचित योगनिवत्य नामक इस्तिलिखित प्रत्य भी देखने में श्लाया है, जिसमें विष्णुपुराण श्लाद श्लनेक प्रत्यों के हवाले देकर योगसंबन्धी प्रत्येक विषय पर विस्तृत चर्चा की गई है।

संस्कृत भाषा में योग का वर्णन होने से सर्व साधारण की जिज्ञासा को शान्त न देख कर लोकभाषा के योगियों ने भी श्रपनी श्रपनी जनान में योग का श्रालाप करना ग्रारू कर दिया।

महाराष्ट्रीय भाषा में गीता की ज्ञानदेवकृत ज्ञानेश्वरी टीका प्रसिद्ध है, जिसके

समत्वभावनां नित्यं जीवात्मपरमात्मनोः ।
समाधिमाहुर्मुनयः प्रोक्तमष्टाञ्चलव्यम् ॥ ए० ६१
यदत्र नात्र निर्मासः स्तिमितोदिषवत् स्मृतम् ।
स्वरूपशून्यं यद् ध्यानं तत्समाधिर्विधीयते ॥ ए० ६०
त्रिकोणं तत्यान्तः स्फरित च सततं विद्युदाकाररूपं ।
तदन्तः शुन्यं तत् सकलसुरगर्योः सेवितं चातिगृतम् ॥ ए० ६०
'श्राहारनिर्हार्यवेदाः सुसंवृता धर्मविदा तु कार्याः'
पू० ६१

ध्ये चिन्तायाम् समृतो षातुश्चिन्ता तत्त्वेन निश्चला । हा एतद् ध्यानमिह प्रोक्तं सगुणं निर्मुणं द्विषा । सगुणं वर्णमेदेन निर्मुणं केवलं तथा ॥ पु॰ १३४ हु छुठे अध्याय का भाग बड़ा ही हृदयहारी है। निःसन्देह जानेश्वरी द्वारा ज्ञानदेव ने अपने अनुभव श्रीर वाया को अवन्थ्य कर दिया है। सुहीरोबा अंबिये रचित नाथसम्प्रदायानुसारी सिद्धान्तसंहिता भी योग के जिज्ञासुझों के लिए देखने की वस्तु है।

कभीर का बीजक प्रन्य योगसंबन्धी भाषासाहित्यका एक सुन्दर मणका है।

ग्रन्य योगी सन्तों ने भी भाषा में ग्रपने ग्रपने योगानुभव की प्रसादी लोगों
को चलाई है, जिससे जनता का बहुत बढ़ा भाग योग के नाम मात्र से सुग्ध बन जाता है।

श्रतएव हिन्दी, गुजराती, मराठी, बंगला श्रादि प्रसिद्ध प्रश्येक प्रान्तीय भाषा में पातज्ञल योगशास्त्र का श्रनुवाद तथा विवेचन श्रादि श्रनेक छोटे बहे प्रन्य बन गये हैं। श्रंप्रेजी श्रादि विदेशी भाषामें भी योगशास्त्र पर श्रनुवाद श्रादि बहुत कुछ बन गया है, जिसमें बूडका भाष्यटीका सहित मूल पातज्ञला योगशास्त्र का श्रनुवाद ही विशिष्ट है।

जैन सम्प्रदाय निवृत्तिप्रधान है। उसके प्रवर्तक भगवान् महावीर ने बारह साल से ऋषिक समय तक मौन घारण करके सिर्फ झात्मचिन्तन द्वारा योगा-म्यास में ही मुख्यतया जीवन विताया। उनके हजारों शिष्य तो ऐसे ये जिन्होंने घरवार छोड़ कर योगाम्यास द्वारा साधु जीवन विताना ही पमंद किया था।

जैन सम्प्रदाय के मौलिक प्रन्य श्रागम कहलाते हैं। उनमें साधुचर्या का जो वर्णन है, उसकी देखने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि पांच यम; तप, स्वाप्याय श्रादि नियम; इन्द्रियजयरूप प्रत्याहार इत्यादि जो योग के खास श्रद्ध हैं, उन्होंको साधु जीवन का एक मात्र प्राण माना है ।

जैन शास्त्रमें योग पर यहां तक भार दिया गया है कि पहले तो वह पुमुद्धुत्रों को आतम चिन्तन के सिवाय दूसरे कार्यों में प्रवृत्ति करने की संमति ही नहीं देता, श्रीर अनिवार्य रूपसे प्रवृत्ति करनी आवश्यक हो तो वह निवृत्तिमय प्रवृत्ति करने को कहता है। इसी निवृत्तिमय प्रवृत्ति का नाम उसमें श्रष्टप्रवचन-

१ प्रो॰ राजेन्द्रसास मित्र, स्वामी विवेकानन्द, श्रीयुत् रामप्रसाद श्रादि कृत । २ 'चउदसहिं सम्प्रसाहस्त्रीहिं ऋतीसाहिं श्रविश्वासाहस्त्रीष्टिं' उववाहस्त्र ।

३ देखो आचाराङ्ग, सूलकृताङ्ग, उत्तराध्ययन, दशनैकालिक, मुलाचार, आदि।

माता है। साधु जीवन की दैनिक श्रीर राशिक चर्या में तीसरे प्रहर के सिवाय अन्य तीनों प्रहरों में मुख्यतया स्वाध्याय श्रीर ध्यान करने को ही कहा गया है?।

यह बात भूलनी न चाहिए कि जैन ऋागमों में योगश्चर्य में प्रधानतया ध्यान शब्द प्रयुक्त है। ध्यान के लवण, मेद, प्रभेद, श्रालम्बन झादिका विश्तुत वर्णन झनेक जैन श्रागमों में है। श्रागम के बाद निर्पुक्ति का नम्बर है। उसमें भी श्रागमगत ध्यान का ही स्पष्टीकरण है। वाचक उमास्वाति कृत तत्त्वार्थ सूत्र में भी ध्यान का वर्णन है, पर उसमें श्रागम और निर्पुक्ति की अपेदा कोई श्रिषक बात नहीं है। जिनभद्रगणी स्वाधभमण का ध्यानशतक श्रागमादि उक्त प्रन्यों में वर्णित ध्यान का स्पष्टीकरण मात्र है, यहां तक के योगविषक जैन विचारों में श्रागमोक्त वर्णन की शैली ही प्रधान रही है। पर इस शैली को श्रीमान हरिभद्र सूरि ने एकदम बदलकर तत्कालीन परिस्थिति व लोकदिन के श्रनुसार नवीन परिभाषा देकर और वर्णन शैली श्रपूर्वंसी बनाकर जैन योगसाहत्य में नया युग उपस्थित किया। इसके सबूत में उनके बनाये हुए योगबिन्दु, योगदिष्ट समुचय, योगविशिका, योगशतक श्रीर घोडशक ये प्रन्थ प्रसिद्ध हैं। इन प्रन्थों में उन्होंने सिर्फ जैन—मार्गानुसार योग का वर्णन

उत्तराध्ययन ऋ० २६।

१ देखो उत्तराध्ययन श्र० २४।

२ दिवसस्स चउरो भाए, कुज्जा भिक्खु विश्वक्खयो ।
तश्रो उत्तरगुणे कुज्जा, दियभागेसु चउसु वि ॥ ११ ॥
पढमं पोरिति सज्भायं, बिद्दश्चं भागं भिन्नायद्द ।
तद्दश्चाए गोत्रारकालं, पुणो चउत्थिए सज्भायं ॥ १२ ॥
रित्त पि चउरो भाए भिक्खु कुज्जा विश्वक्खणो ।
तश्रो उत्तरगुणे कुज्जा राई भागेसु चउसु वि ॥ १७ ॥
पढमं पोरिति सज्भायं बिद्दश्चं भागं भिन्नायद्द ।
तद्दश्चाए निद्दमोक्खं तु चउत्थिए सुज्जो वि सज्भायं ॥ १८ ॥

३ देखो स्थानाङ्ग म्र०४ उद्देश्य १। समवायाङ्ग स०४। भगवती शतक-२५, उद्देश्य ७। उत्तराध्ययन म्र०३०, श्लोक २५।

४ देखो त्रावश्यकनिर्युक्ति कायोत्सर्ग स्रध्ययन गा० १४६२-१४८६।

५ देलो अ० ६ सू० २७ से आगे।

६ देलो हारिभद्रीय म्रावश्यक वृत्ति प्रतिक्रमणाध्ययन १० ५८१।

७ यह प्रन्थ जैन प्रन्थावित में उद्घितित है पूर्व ११३।

करके ही संतोष नहीं माना है, किन्तु पातक्षत योगसूत्रमें वर्षित योग प्रक्रिया होर उसकी खास परिमाषाक्रों के साथ जैन संकेतों का मिलान भी किया है । योगहिष्टसमुख्य में योग की श्राठ दृष्टियों का जो वर्षान है , वह सारे योग साहित्य में एक नवीन दिशा है।

इन ब्राट दृष्टियों का रवरूप, दृष्टान्त ब्रादि विषय, योग जिज्ञासुब्रों के लिये देखने योग्य है। इसी विषय पर यशोविजयजीने २१, २२, २३, ६४ ये चार द्वात्रिशिकार्ये लिखी हैं। साथ ही उन्होंने संस्कृत न जानने वालोंके दितार्थं ब्राट दृष्टियों की सज्क्षाय भी गुजराती भाषा में बनाई है।

श्रीमान् हरिमद्रस्रि के योगविषयक ग्रन्थ उनकी योगाभिक्वि श्रीर योग विषयक व्यापक बुद्धि के खासे नमूने हैं।

इसके बाद भीमाम् हेमचन्द्र स्रिकृत योग शास्त्र का नंबर म्राता है। उसमें पातज्ञत योगशास्त्र निर्दिष्ट म्राठ योगोगों के क्रम से साधु म्रीर एक्स्य जीवन की म्राचार-प्रक्रिया का जैन शैली के म्रानुसार वर्षान है, जिसमें म्रासन तथा प्राणायाम से संबन्ध रखने वाली म्रानेक बातों का विस्तृत स्वरूप है; जिसकी देखने से यह जान पड़ता है कि तत्कालीन लोगों में हटयोग-प्रक्रिया का कितना म्राधिक प्रचार था। हेमचन्द्राचार्य ने म्रापने योगशास्त्र में हरिभद्र स्रि के योगविषयक प्रन्यों की नवीन परिभाषा म्रोर रोचक शैली का कहीं भी उल्लेख नहीं किया है, पर ग्रुभचन्द्राचार्य के ज्ञानार्णवगत पदस्य, पिएडस्य, रूपस्थ म्रोर रूपतित ध्यान का विस्तृत व स्पष्ट वर्णन किया है। म्रान्त में उन्होंने स्वानुभव से विचित्त, यातायात, शिलष्ट म्रीर सुलीन ऐसे मनके चार मेदों का वर्णन करके नवीनता लाने का भी खास कीशल दिखाया है। निस्सन्देह उनका योग शास्त्र जैन तत्वज्ञान म्रीर जैन म्राचार का एक पाठ्य प्रस्थ है।

- श्वसाधिरेष एवान्यैः संग्रज्ञातोऽभिषीयते ।
   सम्यक्प्रकर्पर्सेया द्वस्यर्थज्ञानतस्तथा ॥४१८॥
   ऋसंप्रज्ञात एषोऽपि समाधिर्गीयते परैः ।
   निरद्धारोषद्वस्यादितस्यल्पानुवेषतः ॥४२०॥ स्त्यादि ।
   योगाविन्य ।
- २ मित्रा तारा बला दीमा स्थिरा कान्ता प्रभा परा। नामानि योगदृष्ठीनां लक्ष्णं च नित्रोचत ॥ १३॥
- ३ देखो प्रकाश ७-१० तक।
- र १२ वॉं पकाश श्रक्षोक २--**४** ।

इसके बाद उपाध्याय-श्रीयशोविजयकृत योग ग्रन्यों पर नजरं ठहरती है। उपाध्यायजी का शास्त्र ज्ञान, तर्क कौशल श्रीर योगानुभव बहुत गम्भीर था। इससे उन्होंने श्रध्यात्मसार, श्रध्यात्मभोपनिषद् तथा सटीक बचीस बचीसीयाँ योग संबन्धी विषयों पर लिखी हैं, जिनमें जैन मन्तर्थों की सूच्म श्रीर रोचक मीमांसा करने के उपरान्त श्रम्य दर्शन श्रीर जैन दर्शन का मिलान भी किया है। इसके सिवा उन्होंने हरिभद्र स्टिक्त योग विशिका तथा थोडशक पर टीका लिख कर प्राचीन गृद तत्वांका स्रष्ट उद्घाटन भी किया है। इतना ही करके वे भन्तुष्ट नी हुए, उन्होंने महिष् पतञ्जलकृत योग स्त्रों के उपर एक छोटी सी हिल जैन प्रक्रिया के श्रनुसार लिखी है, इसलिये उसमें यथासंभव योग दर्शन की मित्तित्वरूप सांख्य-प्रक्रिया का जैन प्रक्रिया के साथ मिलान भी किया है, श्रीर श्रनेक स्थलों में उसका सयुक्तिक प्रतिवाद भी किया है। उपाध्यायजी ने श्रमनी विवेचना में जो मध्यस्थता, गुण्याहकता, सूच्म समन्वय शक्ति और स्वष्टभाषिता दिखाई है ऐसी दूसरे श्राचार्यों में बहुत कम नजर श्राती है।

एक योगसार नामक प्रन्थ भी श्वेताम्बर साहित्य में है। कर्ताका उल्लेख उसमें नही है, पर उसके दृष्टान्त श्रादि वर्णन से जान पड़ता है कि देमचन्द्रा-चार्य के योगशास्त्र के श्राधार पर किसी श्वेताम्बर श्राचार्य के द्वारा वह रचा गया है। दिगम्बर साहित्य में ज्ञानावर्णय तो प्रसिद्ध ही है, पर ध्यानसार

१ श्रध्यातमसार के योगाधिकार झोर ध्थानाधिकार में प्रधानतया भगवद् गीता तथा पातझल सूत्र का उपयोग करके श्रनेक जैनप्रक्रियाप्रसिद्ध ध्यान विषयों का उक्त दोनों ग्रन्थों के साथ समन्वय किया है, जो बहुत ध्यान पूर्वक देखने योग्य है। श्रध्यात्मोपनिषद् के शास्त्र, ज्ञान, क्रिया झौर साम्य इन चारों योगों में प्रधानतया योगवासिष्ठ तथा तैत्तिरीय उपनिषद् के वाक्यों का श्रवतरण दे कर तात्विक ऐक्य बतलाया है। योगावतार बत्तीसी में खास कर पातझल योग के पदायों का जैन प्रकिया के श्रनुसार स्पष्टीकरण किया है।

२ इसके लिये उनका ज्ञानसार जो उन्होंने श्रंतिम जीवन में लिखा मालूम होता है वह ध्यान पूर्वक देखना चाहिये। शास्त्रवातीसमुख्य की उनकी टीका (पु॰ १०) भी देखनी श्रावश्यक है।

३ इसके लिये उनके शास्त्रवार्तासमुख्यादि प्रत्य ध्यानपूर्वक देखने चाहिये, श्रीर खास कर उनकी पातझल सूत्रवृत्ति मनन पूर्वक देखने से इमारा कथन श्राचरशः विश्वसनीय मालूम प्रवेगा । स्त्रीर बोगप्रदीप ये दो इस्तांतिसित प्रत्य भी हमारे देखने में स्त्राये हैं, जो पद्मबन्त्र स्त्रीर प्रमाण में छोटे हैं। इसके सिवाय श्वेताम्बर संप्रदाय के योगविषयक प्रन्यों का कुछ विशेष परिचय जैन प्रन्थावित पृ० १०६ से भी मिल सकता है। बस यहाँ तक ही में जैन योगसाहित्य समास हो जाता है।

बौद सम्प्रदाय भे जैन सम्प्रदाय की तरह निष्टत्ति प्रघान है। मगवान् गौतम बुद्ध ने बुद्धत्व प्राप्त होने से पहले छुद्द धर्ष तक मुख्यतया ध्यानद्वारा बोगाम्यास ही किया। उनके हजारों शिष्य भी उसी मार्ग पर चले। भौतिक बौद्धमन्यों में जैन आगमों के समान योग अर्थ में बहुवा ध्यान शब्द ही मिलता है, और उसमें ध्यान के चार मेद नजर आते हैं। उक्त चार मेद के नाम तथा माव प्रायः वही हैं, जो जैनदर्शन तथा योगदर्शन की प्रक्रिया में हैं। बौद्ध सम्प्रदाय में समाधिराज नामक प्रन्य भी है। वैदिक जैन और बौद्ध-संप्रदाय के योग विषयक साहित्य का हमने बहुत संचेप में आत्यावश्यक परिचव

१. सो लो श्रहं ब्राह्मण विविच्चेव कामेहि विविच अकुसलेहि चम्मेहि सिवतकां सिवचारं विवेकजं पीतिसुलं पदमण्यानं उपसंपत्र विद्यासं, वितकः विचारानं वूपसमा श्रण्यानं संपसादनं चेतसो एकोदिमानं अवितकः श्रविचारं समाधिजं पीतिसुलं दुतियग्यानं उपसंपत्र विद्यासं, पीतिया च विरागा उपेक्लः को च विद्यासं, सतो च संपजानो सुलं च कायेन पटिसंवेदेसिं, यं तं श्रादेशा आचिक्लिन-उपेक्लको सतिमा सुलविद्यारी ति ततियग्यामां उपसंपत्र विद्यासं, सुलस्स च पहाना पुन्वेव सोमनस्सदोमनस्सानं श्रास्थामा अतु-क्लमसुलं उपेक्लासति पारिसुद्धं चतुत्यग्यानं उपसंपत्र विद्यासं—मिण्यानिकाये भवमेरवसुलं ।

इन्हीं चार ध्नानों का वर्णन दीवनिकाय सामञ्जकपत्तासुत्त में है। देखो प्रो. सि. वि. राजवादे कृत मराठी अनुवाद पृ. ७२।

यही विचार प्रो. धर्मानंद कौशाम्बीतिखित बुद्धतीतासार संप्रह में है। देखो पु. १२८।

जैनसूत्र में शुक्तध्यान के मेरों का विचार है, उसमें उक्त सवितर्क त्रादि चार ध्यान जैसा ही वर्णन है। देखो तत्वार्थ ग्र॰ ६ स॰ ४१-४४।

योगशास्त्र में संप्रज्ञात समाधि तथा समापिसत्रों का वर्णन है। उसमें भी उक्त सवितर्क निर्वितर्क ब्रादि ध्यान जैसा ही विचार है। पा. सू. पा. १-१७, ४२, ४३, ४४। कराया है, पर इसके विशेष परिचय के लिये— कॅट्लोगस् कॅट्लॉगॉरम् , बो॰ १ पृ० ४७७ से ४८१ पर जो योगविषयक प्रन्यों की नामाविल है वह देखने योग्य है।

यहां एक बात खास ध्यान देने के योग्य है, वह यह कि यदाप बैदिक साहित्य में अनेक जगह हटयोग की प्रथा को अप्राद्य कहा है, तथापि उसमें हठयोग की प्रधानतावाले अनेक प्रन्थों का श्रीर मार्गों का निर्माण हुआ है। इसके विपरीत जैन और बौद साहित्य में हठयोगने स्थान नहीं पाया है, इतना ही नहीं, बल्कि उसमें हठयोग का स्पष्ट निषेष भी किया है।

## योगशास्त्र---

जपर के वर्णन से मालून हो जाता है कि—योगप्रक्रिया का वर्णन करने-वाले छोटे वहे श्रनेक ग्रन्थ हैं। इन सब उपलब्ध ग्रन्थों में महर्षि पतझलिकृत

१ थिश्राडोरे श्राउफरकृत लिप्फिग में प्रकाशित १८६१ की श्रावृत्ति । २ उदाहरणार्थः – सतीषु युक्तिष्वेतासु हठाप्रियमयन्ति ये । चेतस्ते दीपमृत्सुज्य विनिध्नन्ति तमोऽञ्जनैः ॥३७॥ विमृदाः कर्तुमुगुक्ता ये इठाचेतसो जयम् । ते निबधनन्ति नागेन्द्रमध्यमं विसतन्त्रिमः ॥३८॥

त । नवस्नान्त नागन्त्रभुग्मत्त । वसतन्तुः मः ।। रदा। चित्तं चित्तस्य वाऽवृ्रं संस्थितं स्वशारीरकम् ।

साधयन्ति समुत्सुज्य युक्ति ये तान्हतान् विदुः ॥३६॥ योगवासिष्ठ-उपशाम प्र० सर्ग ६२.

३ इसके उदाहरण में बौद धर्म में बुद भगवान् ने तो शुरू में कश्चमधान तपस्या का क्यारंभ करके ऋंत में मध्यमप्रतिपदा मार्ग का स्वीकार किया है— देखो बुद्धलीलाहारसंग्रह।

जैनशास्त्र में श्रीमद्रवाहुस्वामिने श्रावश्यकिनिर्शुक्ति में 'ऊसासं या यिषंभई' १५२० इत्यादि उक्ति से हठयोगका ही निराकरण किया है। श्रीहेमचन्द्राचार्य ने भी श्रापने योगग्रास्त्र में 'तन्नाप्नोति मनःस्वास्थ्यं प्रायायामैंः कदियतं। प्रायास्यायमने पीडा तस्यां स्थात् चित्तविष्त्रवः॥' इत्यादि उक्ति से उसी बात को दोहराया है। श्रीयशोविष्ययंजी ने भी पातञ्जलयोगसूत्र की झपनी वृत्ति में (१-३४) प्रायायाम को योग का झनिश्चित साधन कह कर इठयोग का ही निरसन किया है।

योगशास्त्र का श्रासन उत्त्वा है। इसके तीन कारण हैं-१ प्रन्य की संविधता तथा सरस्तता. २ विषय की स्पष्टता तथा पूर्णता. ३ मध्यस्यभाव तथा स्मनमव-सिद्धता । यही करण है कि योगदर्शन यह नाम सनते ही सहसा पातखाल योग-सत्र का स्मरण हो स्नाता है। श्रीशंकराचार्य ने स्नपने ब्रह्मसत्रभाष्य में योग-दर्शन का प्रतिवाद करते हए जो 'ब्रथ सम्यग्दर्शनाम्यपायो योगः' ऐसा उल्लेख किया है. उससे इस बात में कोई संदेह नहीं रहता कि उनके सामने पातञ्जल योगशास्त्र से भिन्न दसरा कोई योगशास्त्र रहा है क्यों कि पातजाल योगशास्त्र का श्रारम्भ 'श्रथ योगानुशासनम' इस सत्र से होता है. श्रीर उक्त भाष्योक्तिखित बाक्य में भी प्रत्थारम्भसूचक अथशब्द है, यद्यपि उक्त भाष्य में अन्यत्र श्रीर भी योगसम्बन्धी दो<sup>२</sup> उल्लेख हैं, जिनमें एक तो पातझल योगशास्त्र का संपूर्ण सूत्र ही है, 3 श्रीर दसरा उसका श्रविकल सूत्र नहीं, किन्तु उसके सूत्र से मिलता जलता है। तथापि 'श्रथ सम्यग्दर्शनाम्यपायो योगः' इस उल्लेख की शब्द-रचना और स्वतन्त्रता की ओर ध्यान देनेसे यही कहना पडता है कि पिछले दो उल्लेख भी उसी भिन्न योगशास्त्र के होते चाहिये. जिसका कि ग्रांश 'श्राथ सम्बन्दर्शनास्यपायो योगः' यह वाक्य माना जाय । ऋस्त, जो कळ हो. आज इमारे सामने तो पतञ्जलि का ही योगशास्त्र उपस्थित है, श्रीर वह सर्विप्रय है। इसिलये बहुत संज्ञेप में भी उसका बाह्य तथा आन्तरिक परिचय कराना श्रनपयक्त न होगा।

इस योगशास्त्र के चार पाद श्रीर कुल सूत्र १६५ हैं। पहले पादका नाम समाधि, दूसरे का साधन, तीसरे का विभूति, श्रीर चौथे का कैवल्यपाद है। प्रथमपाद में मुख्यतथा योग का स्वरूप, उसके उपाय श्रीर चित्तक्षियरता के

१ ब्रह्मसूत्र २-१-३ भाष्यगत ।

२ ''स्वाध्यायादिष्ठचेवतासंप्रयोगः' ब्रह्मसूत्र १-३-३३ भाष्यगत । योगशास्त्र-प्रसिद्धाः मनसः पञ्च वृत्तयः परिग्रह्मन्ते, 'प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतयः नाम' २-४-१२ भाष्यगत ।

पं वायुदेव शास्त्री अन्यंकरने अपने ब्रह्मसूत्र के मराठी अनुवाद के परिशिष्ट में उक्त दो उल्लेखों का योगसूत्रक्य से निर्देश किया है, पर 'अय सम्यन्दर्शनाम्युपायो योगः' इस उल्लेख के संबंध में कहीं भी ऊहापोह नहीं किया है।

रै मिलाक्रो पा. २ स. ४।

४ मिलाको पा. १ सु. ६।

उपायों का वर्षान है। दूसरे पाद में क्रियायोग, ब्राट योगाङ्ग, उनके फल तथा चतर्यां के का मुख्य वर्षान है।

तीसरे पारमें योगजन्य विभूतियों के वर्णन की प्रधानता है। श्रीर चोषे बाद में परिशामवाद के स्थापन, विज्ञानवाद के निराकरण तथा कैवल्य श्रवस्था के खरूप का वर्णन मुख्य है। महर्षि पत्रक्षांत ने श्रपने योगशास्त्र की नींव सांख्यसिद्धान्त पर डाबी है। इसिलिये उसके प्रत्येक पाद के श्रन्त में 'योगशास्त्र सांख्यप्रवचने' इत्यादि उल्लेख मिलता है। 'सांस्थ्यप्रवचने' इस विशेषण से यह स्पष्ट ध्वनित होता है कि सांख्य के सिवाय श्रन्यदर्शन के सिद्धांतों के श्राधार पर भी रचे हुए योगशास्त्र उस समय मौजुद थे या रचे जाते थे। इस योगशास्त्र के ऊपर श्रनेक छोटे बढ़े टीका ग्रन्थ हैं, पर व्यासकृत भाष्य श्रीर वाचस्पतिकत टीका से उसकी उपादेयता बहत बद गई है।

सव दर्शनों के ब्रन्तिम साध्य के सम्बन्ध में विचार किया जाय तो उसके दो पद्म दृष्टिगोचर होते हैं। प्रथम पद्म का ब्रन्तिम साध्य शाश्वत सुल नहीं है। उसका मानना है कि मुक्ति में शाश्वत सुल नामक कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, उसमें जो कुछ है वह दुःल की आत्यन्तिक निष्टति ही। दूसरा पद्म शाश्वन तिक सुललामको ही मोद्म कहता है। ऐसा मोद्म हो जानेपर दुःल की आत्यन्तिक निष्टति आप ही आप हो जाती है। वैशेषिक, नैयायिक³, सांख्य के श्री भी की हो। वेशन्तिक ली की जीनदर्शन ने प्रथम पद्म के अनुगामी है। वेदान्त श्रीर जैनदर्शन ने प्रथम पद्म के अनुगामी है। वेदान्त अप्रेर जैनदर्शन प्रथम पद्म के अनुगामी है। वेदान्त अप्रेर जैनदर्शन प्रथम पद्म के अनुगामी है। वेदान्त अप्रेर जैनदर्शन प्रथम पद्म के अनुगामी है।

१ देय, देयदेतु, हान, हानोपाय ये चतुर्व्यूह कहस्राते हैं। हनका वर्णन सत्र १६-२६ तक में है।

२ व्यासकृत भाष्य, वाचस्पतिकृत तत्त्ववैशारदी टीका, मोजदैवकृत राजमार्तेड, नागोस्नीमङ कृत दृत्ति, विज्ञानभिचु कृत वार्तिक, योगचन्द्रिका, मिष्यप्रमा, वाकरामोदासीन कृत टिप्पण म्रादि ।

३ 'तदत्यन्तविमोच्चोपवर्गः' न्यायदर्शन १-१-२२।

४ ईश्वरकृष्णकारिका १।

५ उसमें शनतत्व मान कर दु:ख के ब्रास्यत्विक नाशको ही शन कहा है। ६ बुद्ध भगवान् के तीसरे निरोध नामक ब्रार्यसत्य का मतत्वच दु:ख नाश से है।

<sup>े</sup> वेदास्त दर्शन में ब्रह्म को सिचदानंदस्वरूप माना है, इसीलिये उसमें नित्यसुख की ऋभिव्यक्ति का नाम ही मोख है।

८ जैन दर्शनमें भी ऋात्मा को सुखस्वरूप माना है, इसिलये मोच में स्वाभाविक सुख की ऋभिन्यक्ति ही उस दर्शन को मान्य है।

योगशास्त्र का विषय-विभाग उसके झन्तिम साध्यानुसार ही है। उसकें गौषा मुख्य रूप से झनेक सिद्धान्त प्रतिपादित हैं, पर उन सबका संद्येप में वर्गींकरण किया जाय तो उसके चार विभाग हो जाते हैं। १ हेप २ हेप-हेतु है हान ४ हानोपाय। यह वर्गींकरण स्वयं स्वकार ने किया है। और इसीसे भाष्यकार ने योगशास्त्र को चारव्यूहात्मक कहा है। सांख्यसूत्र में भी यही वर्गींकरण है। बुद्ध भगवान् ने इसी चतुव्यूह को आर्यंसस्य नाम से प्रसिद्ध किया है। और योगशास्त्र के आठ योगाङ्गों की तरह उन्होंने चौथ आर्यं—सस्य के साधनरूप से आर्यं अधाङ्गमार्गं का उपदेश किया है।

दुःख हेव<sup>3</sup> है, श्रविद्या हेय<sup>४</sup> का कारण है, दुःख का श्रास्यन्तिक नाश हान<sup>४</sup> है, श्रीर विवेकख्याति हान का उपाय<sup>६</sup> है।

उक्त वर्गीकरण की ऋषेचा दूसरी रीति से भी योग शास्त्र का विषय-विभाग किया जा सकता है। जिससे कि उसके मन्तन्यों का ज्ञान विशेष स्पष्ट हो। यह विभाग इस प्रकार है-१ हाता २ ईश्वर ३ जगत् ४ संसार-मोचका स्वरुप, ऋषेर उसके कारण।

१ हाता दुःख से खुटकारा पानेवाले द्रष्टा ऋर्थात् चेतन का नाम है। योगःशास्त्र में सांस्व वैदोधिक , नेयायिक, बौद, जैन और पूर्णप्रज्ञ

१ यथा चिकिसाशास्त्रं च चतुर्ब्यू इम्—रोगो रोगहेतुरारोग्यं मैषज्यभिति एविमदमि शास्त्रं चतुर्ब्यू इमेव । तद्यथा — संसारः संसारहेतुर्मोद्यो मोद्योपाय इति । तत्र दुःखबहुद्धः संसारो हेयः । प्रधानपुरुषयोः संयोगो हेयहेतुः । संयोग-स्यात्यन्तिकी निवृत्तिर्हानम् । हानोपायः सम्यग्दर्शनम् । पा० २ सू० १५ भाष्य ।

२ सम्यक् दृष्टि, सम्यक् संकल्प, सम्यक् वाचा, सम्यक् कर्मान्त, सम्यक् ब्राजीव, सम्यक् व्यायाम, सम्यक् स्मृति ब्रौर सम्यक् समाघि । वुद्धलीक्षासार संब्रह, पृ० १५० ।

- ३ 'दुःखं हैयमनागतम्' २-१६ यो. सू।
- ४ 'द्रष्ट्रस्ययोः संयोगो हेयहेतुः २-१७ । 'तस्य हेतुरविद्या' २-२४ यो. सू.।
- ५ 'तदभावात् संयोगाभावो हानं तद् हरोः कैवल्यम्' २-२६ यो. सू.।
- ६ 'विवेषख्यातिरविप्तवा हानोपायः' २-२६. यो. सू।
- ७ 'पुरुषबहुत्वं सिर्ख' ईश्वरकृष्ण कारिका १८।
- ८ 'व्यवस्थातो नाना'-३-२-२० वैशेषिक दर्शन ।
- ६ 'पुद्गवाजीवारःवनेकद्रव्याखि''-५-५ तत्वार्थं सूत्र-भाष्य ।

( मध्व ) दर्शन के समान द्वेतवाद श्रर्थात् श्रनेक चेनत माने गरे <sup>२</sup> हैं।

योग शास्त्र चेतन को जैन दर्शन की तरह<sup>3</sup> देह प्रमाय स्रर्थात् मध्यम-परिमाण वाला नहीं मानता, स्रोर मध्वसम्प्रदायकी तरह ऋगु प्रमाण भी नहीं मानता<sup>4</sup>, किन्तु सींख्य<sup>4</sup>, वैशेषिक<sup>8</sup>, नैयायिक स्रोर शांकर वेदान्तकी तरह वह उसको व्यापक मानता है<sup>6</sup>।

इसी प्रकार वह चेतन को जैन दर्शनकी तरह परिणामी नित्य नहीं मानता, श्रीर न बौद्ध दर्शन की तरह उकको चुणिक-स्त्रनित्य ही मानता है, किन्तु सांख्य स्त्रादि उक्त शेष दर्शनों की तरह र वह उसे कृटस्य-नित्न मानता । है।

१ जीनेश्वरिभदा चैन जडेश्वरिभदा तथा । जीनमेदो भियधीन जडजीनिभदा तथा ॥ भियध जडभेदो यः प्रपञ्चो मेदपञ्चकः । सोऽयं सत्योऽप्यनादिश्च सादिश्चेनाशमाप्नुयात् ॥ सर्वदर्शन संग्रह पूर्योभन्न दर्शन ॥

२ 'कृतार्थ' प्रति नष्टमप्यनष्ठं तदस्यसाधारण्त्वात्' २–२२ यो स् । ३ 'स्रसंख्येयभागादिषु जीवानाम्' । १५ । 'प्रदेशसंहारविसर्गान्यां प्रदीपवत्' १६ । तत्त्वार्थं सत्र ऋ० ५ ।

४ देखो 'उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम्'। ब्रद्धात्त्र २-३-१८ पूर्योग्ज भाष्य। तथा मिलान करो ऋम्यंकर शास्त्री कृत मराठी शांकरभाष्य ऋनुवाद भा•४ पृ०१५३ टिप्पण ४६।

५ 'निष्क्रयस्य तदसम्भवात्' सौ॰ स्॰ १-४६ निष्क्रयस्य-विभोः पुरुषस्य गत्यसम्भवात्-भाष्य विज्ञानभिद्ध ।

६ 'विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा ।' ७-१-२२- वै द ।

७ देखो ब्र० सू २-३-२६ भाष्य ।

इसिंबिये कि योगशास्त्र आत्मस्वरूप के विषय में सांख्य सिद्धान्ता-नुसारी है।

६ 'नित्यावस्थितान्यरूपाणि' ३ । 'उत्पादन्ययध्रौन्ययुक्तं सत्।' २६ । 'तन्नावान्ययं नित्यम्' ३०-तत्त्वार्थं सुत्र झ० ५ भाष्य सहित ।

१० देखो ई० क्व० कारिका ६३ सांख्यतत्त्व कौयुदी । देखो न्यायदर्शन ४-१-१० । देखो ब्रह्मसूत्र २-१-१४ । २-१-२७ । शांकरमाध्य सहित ।

११ देखो योगसूत्र 'सदाजाताश्चित्तवृत्तयस्तम्मोः पुरुषस्य श्चपरियामित्वात्' ४-१८ । 'चितेरमतिसंक्रमायास्तदाऽकारापत्तौ स्वबुद्धिसंवेदकम्' ४,२२ । तथा २ ईश्वर के सम्बन्ध में योगशास्त्र का मत सांस्य दर्शन से भिन्न है। सांस्य दर्शन नाना चेतनों के ऋतिरिक ईश्वर को नहीं मानता है, पर योगशास्त्र मानता है। योगशास्त्र—सम्मत ईश्वर का स्वरूप नैयायिक, वैशेषिक आदि दर्शनों में माने गये ईश्वर स्वरूप से कुछ भिन्न है। योगशास्त्र ने ईश्वर को एक ऋत्वग व्यक्ति तथा शास्त्रोपदेशक माना है सही, पर उसने नैयायिक ऋादि की तरह ईश्वर में नित्यशान, नित्य इच्छा और नित्यकृतिका सम्बन्ध न मान कर इसके स्थान में सस्वगुण का परमप्रकर्ष मान कर तद्द्वारा जगत् उद्यारिद की सब व्यवस्था घटा दी है।

३ वोगशास्त्र हश्य जगत् को न तो जैन, वैशेषिक, नैयायिक दर्शनों की तरह परमाग्रा का परिणाम मानता हैं, न शांकरवेदान्त दर्शन की तरह ब्रह्मका विवर्त या ब्रह्म का परिणाम ही मानता है, श्रीर न बौद दर्शन की तरह शहर या विज्ञानात्मक ही मानता है, किन्तु सांख्य दर्शन की तरह वह उसको प्रकृतिका परिणाम तथा श्रानादि-श्रानन्त-प्रवाह स्वरूप मानता है।

४ योगशास्त्र में वासना, क्लेश ऋीर कर्मका नाम ही संसार तथा वासनाहि का ऋभाव ऋर्यात् चेतन के स्वरूपावस्थान का नाम ही मोद् है। उसमें संसार का मूल कारण ऋविद्या ऋौर मोद्ध का गुरूथ हेतु सम्यग्दर्शन ऋर्यात् योग-जन्य विवेकस्थाति माना गया है।

## महर्षि पतञ्जलिकी दृष्टिविशालता

यह पहले कहा जा चुका है कि सांख्य सिद्धांत श्रीर उसकी प्रक्रिया को ले कर पतञ्जलि ने श्रपना योगशास्त्र रचा है, तथापि उनमें एक ऐसी विशेषता श्रयांत् दृष्टिविशालता नजर श्राती है जो श्रन्य दार्शनिक विद्वानों में बहुत कम पाई जाती है। इसी विशेषता के कारण उनका योगशास्त्र मानों सर्वदर्शन-

'द्वयी चेयं नित्यता, कूटस्थनित्यता, परिणामिनित्यता च । तत्र कूटस्थनित्यता पुरुषस्य, परिणामिनित्यता गुणानाम्' इत्यादि ४-३३ माष्य ।

१ देलो सांख्य सूत्र १-६२ ऋादि।

२ यदापि यह व्यवस्था मृत्त योग सूत्र में नहीं है, परन्तु भाष्यकार तथा टीकाकारने इसका उपपादन किया है। देखो पातक्षत्त योग स्॰ पा १ स् २४ भाष्य तथा टीका।

३ तदा द्रष्टः स्वरूपावस्थानम् । १-३ योग सूत्र ।

समन्त्रय बन गया है। उदाहरणार्थ सांख्य का निरीश्वरवाद जब वैशेषिक, नैयायिक आदि दर्शनों के द्वारा अञ्झी तरह निरस्त हो गया और साधारण लोकस्वभावका मुकाव भी ईश्वरोपासना की ओर विशेष मालूम पढ़ा, तब अधिकारिभेद तथा विविचित्रता का विचार करके पतझित ने अपने योगमार्ग में ईश्वरोपासना को भी स्थान विद्या, और ईश्वर के स्वरूप का उन्होंने निष्णच भाव से ऐसा निरूपण किया है जो सबको मान्य हो सके।

पतझिल ने सोचा कि उपासना करनेवाले सभी लोगों का साध्य एक ही है, फिर भी वे उपासना की भिन्नता श्रीर उपासना में उपयोगी होनेवाली प्रतिकों की भिन्नता के व्यामोह में श्रज्ञानवश श्रापस श्रापस में लड़ मरते हैं, श्रीर इस घार्मिक कलह में श्रपने साध्य को लोक भूल जाते हैं। लोगों को इस श्रज्ञान से हटा कर सत्पय पर लाने के लिये उन्होंने कह दिया कि तुम्हारा मन किसमें लगे उसी का ध्यान करो। जैसी प्रतीक तुम्हें पसन्द श्रावे वैसी प्रतीक अ ही उपासना करो, पर किसी भी तरह श्रपना मन एकाम व स्थिर करो। श्रीर तद्द्रारा परमात्मिन्तन के सच्चे पात्र बनों। इस उदारता की मूर्तिस्वरूप मतमेदसिहष्णु श्रादेश के द्वारा पतझिल ने सभी उपासकों को योगमार्ग में स्थान दिया, श्रीर ऐसा करके धर्म के नामसे होनेवाले कलहको कम करनेका उन्होंने सबा मार्ग लोगों को बतलाया। उनको इस दृष्टि विशालता

- १ 'ईश्वरप्रणिधानादा' १-३३।
- २ 'क्लेशकर्मविपाकाशयैरपरामृष्ठः पुरुषविशेष ईश्वरः' 'तत्र निरतिशयं सर्वेज्ञवीजम्' । पूर्वेषामि गुरुः कालेनाऽनवच्छेदात्' । १-२४, २५, २६ ।
  - ३ 'यथाऽभिमतण्यानादा' १-३६
    इसी भाव की सूचक महाभारत में यह उक्ति है—
    ध्यानमुत्पादयत्यत्र, संहितावत्तसंभयात् ।
    यथाभिमतमन्त्रेण, प्रण्वाद्यं जपेत्कृती ॥
    शान्तिपर्व प्र० १६४ श्लोक. २०
    श्रीर योगवासिष्ठ में कहा है—

 का श्रासर इब्बन्य गुराशाही श्राचार्यों पर भी पड़ा , श्रीर वे उस मतमेद-सांह्यपुता के तत्व का मर्म समभ गये ।

१. पुण्येश्व बिता चैव वकीः स्तोत्रेश्व शोमनैः । देवानां पूजनं ज्ञेयं शोचश्रद्धासमन्वितम् ॥ श्रविशेषेण् सर्वेषामधिमुक्तिवशेन वा । यहिणां माननीया यस्त्वें देवा महात्मनाम् ॥ सर्वान्देवाज्ञमस्यन्ति नैकं देवं समाश्रिताः । जितिन्द्रिया जितकोषा दुर्गाय्यतितरन्ति ते ॥ चारिसंजीवनीचारन्याय एष सतां मतः । नात्यथात्रेष्टसिद्धः स्याद्विशेषेण्यदिकर्मणाम् ॥ गुणाधिक्यपरिज्ञानाद्विशेषऽत्येतदिष्यते । श्रद्धेषेण तदन्येषां वृत्ताधिक्ये तथाःमनः ॥

योगबिन्द श्लो १६-२०

जो विशेषदर्शी होते हैं, वे तो किसी प्रतीक विशेष या उपासना विशेष को स्वीकार करते हुए भी अन्य प्रकार की प्रतीक मानने वालों या अन्य प्रकार की उपासना करने वालों से द्वेष नहीं रखते, पर जो धर्माभिमानी प्रथमाधिकारी होते हैं वे प्रतीकमेद या उपासनाभेद के व्यामोह से ही आपस में लड़ मरते हैं। इस अनिष्ट तत्त्वको दूर करने के लिये ही श्रीमान् हरिमद्र सूरिने उक्त पद्यों में प्रथमाधिकारी के लिये सब देवों की उपासना को लाभदायक बतलाने का उदार प्रयत्न किया है। इस प्रयत्नका अनुकरण श्री यशोविजयजीने भी अपनी 'पूर्व-सेवाहात्रिशिका' 'आठ दृष्टियों की सफ्साय' आदि प्रन्यो में किया है। एकदेशीय-सम्प्रदायामिनिवेशी लोगों को समजाने के लिये 'चारिसंजीवनीचार' न्याय का उपयोग उक्त दोनों आचायों ने किया है। यह न्याय बड़ा मनोरज्जक और शिकापद है।

इस समभावस्वक दृष्टान्त का उपनय श्रीज्ञानिमलने त्राठ दृष्टि की सक्काय पर किये हुए श्रापने गूजराती टबे में बहुत ऋच्छी तरह घटाया है, जो देखने योग्य है। इसका भाव संचेप में इस प्रकार है। किसी स्त्री ने ऋपनी सखी से कहा कि मेरा पति मेरे श्राधीन न होने से मुक्ते बढ़ा कष्ट है, यह सुन कर उस आगन्तुक सखी ने कोई जड़ी खिला कर उस पुरुषको बैल बना दिया, और वह ऋपने स्थान को चली गई। पतिके बैल बन जाने से उसकी पत्नी दुःखित हुई, पर फिर वह पुरुष रूप बनाने का उपाय न जानने के कारण उस बैक्ष रूप पतिको चराया वैशेषिक, नैयायिक श्रादि की ईश्वर विषयक मान्यता का तथा साधारण खोगों की ईश्वर विषयक श्रद्धा का योगमार्ग में उपयोग करके ही पतझिल जुफ न रहे, पर उन्होंने वैदिकेतर दर्शनों के सिद्धान्त तथा मिक्रमा जो योगमार्ग के लिये सर्वथा उपयोगी जान पड़ी उसका भी श्रपने योगशास्त्र में बड़ी उदारता से संग्रह किया। यदापि बौद विद्वान् नागार्जुन के विशानवाद तथा श्रातमपरिणामित्ववाद को युक्तिहीन समभ कर या योगमार्ग में श्रनुपयोगी समभ कर उसका निरसन चौथे पादमें किया है, तथापि उन्होंने बुद्ध भगवान् के परमित्रय चार श्रावंसत्यों का हेय, हेयहेतु, हान श्रीर होनोपाय रूपसे स्वीकार नि.संकोच भाव से श्रपने योगशास्त्र में किया है।

जैन दर्शन के साथ योगाशास्त्र का साहश्य तो अन्य सब दर्शनों की अपेदा अधिक ही देखने में आता है। यह बात स्पष्ट होने पर भी बहुतों को विदित ही नहीं है, इमका सब्ब यह है कि जैन दर्शन के खास अभ्यासी ऐसे बहुत कम हैं जो उटारत। पूर्वक योगशास्त्र का अवलोकन करनेवाले हों, और योगशास्त्र के खास अभ्यासी भी ऐसे बहुत कम हैं जिन्होंने जैनदर्शन का बारीको से ठीक. ठीक अवलोकन किया हो। इसकिये इस विषय का विरोष खुलासा करना यहाँ अधासक्तिक न होगा।

करती थी, श्रीर उसकी सेवा किया करती थी। किसी समय श्रचानक एक विद्याघर के मुख से ऐसा मुना कि श्रगर बैल रूप पुरुष को संजीवनी नामक जड़ी चराई जाय तो वह फिर श्रसली रूप धारण कर सकता है। विद्याघर से यह भी सुना कि वह जड़ी श्रमुक वृद्ध के नीचे है, पर उस वृद्ध के नीचे श्रमेक प्रकार की बनस्पति होने के कारण वह स्त्री संजीवनी को पहचानने में श्रसमर्थ थी। इससे उस दु:खित स्त्री ने श्रपने बैलरूपधारी पतिको सब बनस्पतियाँ चरा दों। जिनमें संजीवनी को भी वह बैल चर गया, श्रीर बैल रूप छोड़कर फिर मनुष्य बन गया। जैसे विशेष परीद्धान होने के कारण उस स्त्री ने सब वनस्रतियों के साथ संजीवनी खिलाकर श्रपने पतिका कृत्रिम बैल रूप छुड़ाया, श्रीर श्रपली मनुष्यत्व को प्राप्त कराया, वैसे ही विशेष परीद्धाविकल प्रथमाधिकारी भी सब देवों की सममाव से उपासना करते करते योगमार्ग में विकास करके इष्ट रूपम कर सकता है।

१ देखो सू० १५, १८। २ दुःख, समुदय, निरोध श्रीर मार्ग ।

योगशास्त्र और जैनदर्शन का साहश्य मुख्यतया तीन प्रकार का है। र शब्द का, २ विषय का श्रीर ३ प्रक्रिया का।

१ मूल योगस्त्र में ही नहीं किन्तु उसके भाष्यतक में ऐसे आतेक शब्द हैं जो जैनेतर दर्शनों में प्रसिद्ध नहीं हैं, या बहुत कम प्रसिद्ध हैं, किन्तु जैन शास्त्र में खास प्रसिद्ध हैं। जैसे-भवप्रत्यय, सिवितक सिवचार निर्विचार है, महावत, कित कारित आतुमोदित , प्रसाशावरस , सोपकम निरुपकम , बन्नसंहनन , केवली , कुराल, , ज्ञानावरसीयकमें , सम्यग्नान , केवली ,

१ "भवप्रत्ययो विदेहप्रकृततिल्लयानाम्" योगस्. १-१६ । 'भवप्रत्ययो

नारकदेवानाम्' तत्त्वार्थं श्र. १-२२।

२ ध्यानिवरोवका अर्थ में ही जैनशास्त्र में ये शब्द इस प्रकार हैं 'एकाश्रये सिवतकें पूर्वे' (तत्वार्थ आ. ६-४३) 'तत्र सिवचारं प्रथमम्' भाष्य 'आविचारं वितीयम्' तत्वा-अ ६-४४। योगसूत्र में ये शब्द इस प्रकार आये हैं—'तत्र शब्दार्थज्ञानिकल्यैः संकोणी सिवतकों समापत्तिः' 'स्मृतिपरिशु दौ स्वरूपस्ये वार्थमात्रनिर्माता निर्वितकों 'एतयैव सिवचारा निविचचारा च सूच्मविषया व्याख्याता' १-४२, ४३, ४४।

३ जैनशास्त्र में ग्रुनिसम्बन्धी पाँच यमों के लिये यह शब्द बहुत ही प्रसिद्ध है। 'सर्वती विरितर्महात्रतमिति' तत्त्वार्थ श्र० ७-२ भाष्य। यही शब्द उसी स्वर्थ में योगसन २-३१ में है।

४ ये शब्द जिस भाव के लिये योगसूत्र २-३१ में प्रयुक्त हैं, उसी भाव में जैनशास्त्र में भी खाते हैं, खन्तर सिर्फ इतना है कि जैनप्रन्यों में ख्रतुपोदित के स्थान में बहुवा ख्रतुमतराब्द प्रयुक्त होता है। देखो-तत्त्वार्थ, ख्र. ६-६।

५ यह शब्द योगसूत्र २-५२ तथा ३-४३ में है। इसके स्थान में जैन-शास्त्र में 'ज्ञानावरण' शब्द प्रसिद्ध है। देखा तत्त्रार्थ का. ६-११ ऋदि।

६ ये शब्द योगसूत्र ३-२२ में हैं। जैन कर्मतिययक साहित्य में ये शब्द बहुत प्रसिद्ध हैं। तत्वार्थ में भी इनका प्रयोग हुन्ना है, देखो-२-५२ भाष्य।।

७ यह शब्द योगसूत्र (३-४६) में प्रयुक्त है। इसके स्थान में जैन प्रन्यों में 'कन्न ऋत्रभनाराचसंहनन' ऐसा शब्द मिजजा है। देखो तस्त्रार्थ (ग्र॰ ८-१२) भाष्य।

८ योगसूत्र (२-२७) भाष्य, तत्त्वार्थ ( ग्र.० ६-१४ )।

६ देलो योगसूत्र ( २-२७ ) माध्य, तथा दरावैकालिकनिर्युंकि माथा १८६।

१० देलो योगसूत्र ( २-५१ ) माध्य तथा श्रावश्यकनिर्युक्त गाथा 💵 र ।

११ योगसूत्र ( २-२८ ) माध्य, तत्त्वार्थ ( श्र० १-१ )।

सम्यन्दर्शन भे, सर्वज्ञ भे, चीणक्लेश , चरमदेह आदि । २ प्रमुत, तनु आदि क्लेशावस्था पाँच यम , योगजन्य विभूति, सोपकम निरूपकम कर्म का खरूप, तथा उसके दृष्टान्त, अनेक

१ योगसूत्र (४-१५) भाष्य, तत्त्वार्थ ( श्र० १-२ )।

२ योगपत्र (३-४६) भाष्य, तत्त्वार्थ (३-४६)।

३ योगसूत्र (१-४) भाष्य । जैन शास्त्र में बहुधा 'द्गीणमोह' 'द्गीणकषाय' शब्द मिलते हैं। देखो तत्तार्थ ( ग्र० ६-३८ )।

४ योगसूत्र ( २-४ ) भाष्य, तत्त्वार्थ ( ऋ० २-५२ )।

५ प्रसुत, ततु, विच्डिन्न स्त्रीर उदार इन चार श्रवस्थाश्चों का योग (२-४) में वर्णन है। जैनशास्त्र में वही भाव मोहनीयकर्म की सत्ता, उपराम ख्योपराम, विरोधिप्रकृति के उदयादिकृत व्यवधान श्रीर उदयावस्था के वर्णनरूप से वर्तमान है। देखो योगसूत्र (२-४) की यशोविजयकृत वृत्ति।

६ पाँच यमीका वर्णन महाभारत आदि प्रत्यो में है सही, पर उसकी पिर्पूर्णता "जातिदेशकालसम्याऽनविक्रन्ताः सार्वभोमा महात्रतम्" ( योगस्य २-३१) में तथा दशवैकालिक अध्ययन ४ आदि जैनशास्त्रप्रतिपादित महात्रतों में देखने में आती है।

७ योगसूत्र के तीसरे पाद में विभूतियों का वर्षन है, वे विभूतियों दो प्रकार की हैं। १ वैज्ञानिक २ शारीरिक। ऋतीताऽनागतज्ञान, सर्वभूतवतज्ञान, पूर्वजातिज्ञान, परचितज्ञान, भुवनज्ञान, ताराज्यूह्ज्ञान, ऋादि ज्ञानिभृतियों हैं। अन्तर्भान, हस्तिवल, परकायप्रवेश, ऋषिमादि ऐश्वर्य तथा रूपलावण्यादि कायसंपत्, इत्यादि शारीरिक विभृतियों हैं। जैनशास्त्र में भी ऋविष्णान, मनः-पर्यायज्ञान, जातिस्मरण, पूर्वज्ञान ऋादि ज्ञानलिव्यों हैं, और ऋामीविध, विभुत्तियों, श्लोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, सर्वोपिध, जंयाचारण, विद्याचारण, वैक्रिय, ऋाहारक ऋादि शारीरिक लिव्ययों हैं। देलो ऋावश्यकनिर्मुक्त (गा० ६६, ७०) लिव्य यह विभृतिका नामान्तर है।

्योगभाष्य और जैनवन्यों में सोशकम निष्यकम श्रायुष्कर्म का स्वरूप विल्कुल एकसा है, इतना ही नहीं बल्कि उस स्वरूप को दिखाते हुए भाष्यकार ने यो. स. १–२२ के भाष्य में श्राद्र वस्त्र श्रीर तृष्याशि के जो दो दृष्टान्त लिखे हैं, वे श्रावश्यकिनियुंकि (गाया–६५६) तथा विशेषावश्यक भाष्य (गाया–३०६१) श्रादि जैनशास्त्र में सर्वत्र प्रसिद्ध हैं, पर तत्त्वार्थ (अ०-२. ५२) के भाष्य में दो दृष्टान्तों के उपरान्त एक तीसरा गिष्तविषयक दृष्टान्त भी लिखा कायोंका े निर्माण आदि ।

३ परिगामि-नित्यता श्रर्थात् उत्पाद्, व्यय, श्रीव्यरूप से त्रिरूप वस्तु मान इर तदनुसार धर्मधर्मी का विवेचन र इत्यादि ।

है। इस विषय में उक्त व्यासभाष्य श्रीर तत्त्वार्थभाष्यका शाब्दिक साहश्य भी बहुत श्रविक श्रीर श्रर्थसूचक है—

"यथाऽऽर्द्रवस्त्रं वितानितं लघीयसा कालेन ग्रुष्येत् तथा सोपक्रमम् । यथा च तदेन संपिधितं चिरेण संग्रुष्येद् एवं निरुपक्रमम् । यथा चान्निः ग्रुष्के कत्त्वे संपिधितं चिरेण संग्रुष्येद् एवं निरुपक्रमम् । यथा चान्निः ग्रुष्के कत्त्वे मुक्तो वातेन वा समन्ततो युक्तः चेपीयसा कालेन दहेत् तथा सोपक्रमम् । यथा वा "स एवाऽनिस्तृण्यशौ क्रमशोऽवयवेषु न्यस्तक्षिरेण दहेत् तथा निरुपक्रमम्" (योग. ३–२२) भाष्य । "यथा हि संहतस्य ग्रुष्कस्यापि तृण्यशोरत्यवशः क्रमेण दह्यमानस्य चिरेण दाहो भवति, तस्ये शिथिलप्रकीणोपित्तस्य सर्वतो युग्पदादीपितस्य पवनोपक्रमामिहतस्याग्रु दाहो भवति, तद्वत् । यथा वा संख्यानाचार्यः करण्लाववार्यं गृणकारभागहाराभ्यां राशि छेदादेवापवर्तयति न च संख्येयस्यार्थस्याभावो भवति, तद्वदुपक्रमामिहतो मरणसमुद्रपातदुःखार्तः कर्मप्रत्यमनाभोगयोगपूर्वेकं करण्विशेषमृत्याद्य फलोपभोगलाघवार्यं कर्मापवर्तयति न चास्य फलाभाव हिते ॥ किं चान्यत् । यथा वा घौतपटो जलार्द्र एव सहतक्षिरेण शोषमुपयाति । स एव च वितानितः सूर्यरिमवाय्वभिहतः विग्रं शोषमुपयाति ।" श्रु० २–५२ भाष्य ।

- १ योगवल से योगी जो अनेक शारीरों का निर्माण करता है, उसका वर्णन योगसूत्र (४-४) में है, यही विषय वैकिक-आहारक-लिवरूप से जैनप्रन्थों में वर्षित है।
- २ जैनशास्त्र में वस्तु को द्रव्यपर्यायस्वरूप माना है। इसीलिये उसका खद्धण तत्त्वार्थ ( श्र.० ५.-२६ ) में "उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं सत्" ऐसा किया है। बोगसूत्र ( ३-१३, १४ ) में जो घर्मधर्मी का विचार है वह उक्त द्रव्यपर्याय-उमयरूपता किंवा उत्पाद, व्यय, प्रौव्य इस त्रिरूपता का ही चित्रण है। भिक्रता सिर्फ दोनों में इतनी ही है कि-योगसूत्र सांख्यसिद्धान्तानुसारी होने से "ऋते चितिराक्तेः परिणामिनो भावाः" यह सिद्धान्त मानकर परिणामवाद का अर्थात् धर्मलक्षणावस्थापरिणाम का उपयोग सिर्फ जडमाग में अर्थात् प्रकृति में करता है, चेतन में नहीं। श्रीर जैनदर्शन तो "सर्वे भावाः परिणामिनः" ऐसा सिद्धान्त मानकर परिणामवाद अर्थात् उत्पादव्यदूष्ट्य पर्यायका उपयोग जड चेतन

इसी विचारसमता के कारण भीमान हरिभद्र जैसे जैनाचार्यों ने महर्षि पत्रकृति के प्रति अपना हार्टिक ब्राटर प्रकट करके अपने योगविषयक अन्यों में गगगाहकता का निर्मीक परिचय पूरे तौर से दिया है। श्रीर जगह जगह पत्रक्रांत के योगशास्त्रगत खास साङ्गेतिक शब्दों का जैन सङ्केतों के साथ मिलान करके सङ्गीर्ण-दृष्टिवालों के लिये एकताका मार्ग खोल र दिया है। जैन विद्वानः यशोविजयवाचकने हरिभद्रस्रिस्चित एकता के मार्ग को विशेष विशाल बनाकर पत्रकाल के योगसूत्र को जैन प्रक्रिया के अनुसार समभाने का थोड़ा किन्तु मार्मिक प्रयास किया 3 है। इतना ही नहीं बल्कि अपनी बनीसियों में उन्होंने पतस्त्रिक्त के योगसूत्रगत कुछ विषयों पर खास बत्तीसियाँ भी रची हैं। इन सब बातों को संचेप में बतलाने का उद्देश्य यही है कि महर्षि पतझिल की दृष्टिविशालता इतनी श्राधिक थी कि सभी दार्शनिक व साम्प्रदाधिक विद्वान योगशास्त्र के पास आते ही अपना साम्प्रदायिक अमिनिवेश भूल गये और एकरूपताका श्रनुभव करने लगे। इसमें कोई संदेह नहीं कि-महर्षि पतल्लील की दृष्टिविशालता उनके विशिष्ट योगानुभव का ही फल है. क्योंकि-जब कोई भी मनुष्य शब्दज्ञान की प्राथमिक भूमिका से आगे बदता है तब बह शब्द की पूंछ न खींचकर चिन्ताशान तथा भावनाज्ञान" के उत्तरोत्तर श्रधिकाधिक एकता वाले प्रदेश में अभेद आनन्द का अनुभव करता है।

दोनों में करता है। इतनी भिन्नता होने पर भी परिणामवाद की प्रक्रिया दोनों में एक सी है।

१ उक्तं च योगमार्गज्ञैस्तपोनिधूतकल्मषैः ।

भावियोगहितायोच्चैमींहदीपसमं वचः ॥ योगः बि. श्लोः ६६ ।

टीका—'उक्तं च निरूपितं पुनः योगमार्गहैरध्यात्मविद्धः पतञ्जलिन प्रमृतिभिः' ॥ "एतत्प्रधानः सच्छादः शीलवान् योगतत्परः जानात्यती-द्वियानर्थास्तथा चाह महामितः'' ॥ योगदृष्टिसमुच्चय रुतो. १०० ॥ टीका 'तथा चाह महामितः पतञ्जलिः'। ऐसा ही भाव गुण्यप्राही श्रीयशोविजयजी ने श्रपनी योगावतारद्वात्रिशिका में प्रकाशित किया है। देली-एको. २० टीका।

२ देखो योगबिन्दु श्लोक ४१८, ४२०।

३ देखो उनकी बनाई हुई पातज्जलसूत्रवृत्ति ।

४ देखो पातञ्जलयोगलच्चणविचार, योगावतार, क्लेशहानोपाय श्रीर योगमा-हात्म्य द्वात्रिशिका ।

५ शब्द, चिन्ता तथा भावनाजान का स्वरूप श्रीयशोविजयजी ने श्रध्यात्मी-

चा० हरिभद्र की योगमर्ग में नवीन दिशा-

शीहरिभद्र प्रसिद्ध जैनाचार्यों में एक हुए । उनकी बहुश्रतता, सर्वतोमुखी प्रतिभा. मध्यस्थता और समन्वयशक्ति का पूरा परिचय कराने का यहाँ प्रसंग नहीं है। इसके लिये जिज्ञास महाशय उनकी कृतियों को देख लेवें। हरिभक्तसरि की शतमुखी प्रतिभा के स्रोत उनके बनाये हुए चार स्नृतुयोगवियपक ग्रन्थों में ही नहीं बल्कि जैन न्याय तथा भारतवर्षीय तत्कालीन समग्र दार्शनिक सिद्धान्तों की चर्चावाले याग्यों में भी बहे हुए हैं। इतना करके ही उनकी प्रतिभा मौन न हरूँ, उसने योगमार्ग में एक ऐसी दिशा दिखाई जो केवल जैन योगसाहित्य में हीं नहीं बल्कि स्रोर्यजातीय संपूर्ण योगविषयक साहित्य में एक नई वस्तु है। जैनशास्त्र में आध्यात्मक विकास के कम का प्राचीन वर्णन चौदह गुणस्थानरूप से. चार ध्यान रूप से और बहिरात्म आदि तीन अवस्थाओं के रूप से मिलता है। हरिमद्रसूरि ने उसी श्राध्यात्मिक विकास के क्रम का योगरूप से वर्णन किया है। पर उसमें उन्होंने को शैली रक्खी है वह अभीतक उपसम्ध योगविषयक साहित्य में से किसी भी ग्रंथ में कम से कम हमारे देखने में तो नहीं ऋाई है। हरिभद्रसरि अपने ग्रन्थों में अनेक<sup>3</sup> योगियों का नामनिर्देश करते हैं। एवं योग-विषयक प्रत्यों का उल्लेख करते हैं जो श्रभी प्राप्त नहीं हैं। संभव है उन श्रमाप्य ग्रन्थों में उनके वर्णन की सी शैली रही हो, पर हमारे लिये तो यह. वर्णनशैक्षी और योग विषयक वस्तु बिल्क्कल श्रपूर्व है। इस समय इरिमद्रसूरि के योगविषयक चार प्रन्थ प्रसिद्ध हैं जो हमारे देखने में आये हैं। उनमें से घोडशक श्रीर योगविशिका के योगवर्णन की शैली श्रीर योगवस्त एक ही है। योगबिन्द की विचारसरबी और वस्त योगविंशिका से जदा है। योगदृष्टिसमञ्चय की विचार-

पनिषद् में लिला है, को ब्राध्यात्मिक लोगों को देखने योग्य है—श्रध्यात्मोपनि-वदं रखो॰ ६५, ७४।

१ द्रव्यानुयोगविषयक-धर्मसंब्रह्णो म्नादि १, गणितानुयोगविषयक-सेन-समास टीका म्नादि २, चरणकरणानुयोगविषयक-पञ्चवस्तु, धर्मान्नन्दु म्नादि ३, वर्मक्रयानुयोगविषयक-समराह्बकहा म्नादि ४ प्रन्थ मुख्य है।

२ श्रनेकान्तजयपताका, वड्दर्शनसमुख्य, शास्त्रवात्तीसमुद्धय श्रादि ।

३ गोपेन्द्र (योगिबन्दु श्लोक, २००) कालातीत (योगिबिन्दु श्लोक ३००) पतञ्जलि, भदन्तभास्करबन्धु, भगवदन्त (त्त ) वादी (योगदृष्टि० श्लोक १६ टीका )।

४ योगनिर्ण्य स्नादि (योगदृष्टि॰ श्लोक १ टीका )।

घारा श्रीर वस्तु योगविंदु से भी जुदा है। इस मकार देखने से यह कहना पड़ता है कि हरिभद्रसूरि ने एक ही श्रध्यात्मिक विकास के क्रम का चित्र भिन्न भिन्न प्रन्थों में भिन्न भिन्न वस्तु का उपयोग करके तीन प्रकार से खींचा है।

काल की ऋर्पारमित लंबी नदी में वासनारूप संसार का गहरा प्रवाह बहता है, जिसका पहला छोर ( मुल ) तो श्रनादि है, पर दूसरा ( उत्तर ) छोर सान्त है। इस लिये ममन्त्रक्षां के वास्ते सब से पहले यह प्रश्न बहे महत्त्व का है कि उक्त ब्रानादि प्रवाह में ब्राध्यात्मिक विकास का ब्रारम्भ कव से होता है ? ब्रीर उस श्रारंभ के समय श्रात्मा के लज्जण कैसे हो जाते हैं ? जिनसे कि श्रारंभिक श्राध्यात्मिक विकास जाना जा सके । इस प्रश्न का उत्तर श्राचार्य ने योगिबद् में दिया है। वे कहते हैं कि-"जब ब्रात्मा के ऊपर मोह का प्रभाव घटने का श्रारंभ होता है. तभी से श्राध्यात्मक विकास का सूत्रपात हो जाता है। इस सत्रपात का पूर्ववर्ती समय जो श्राध्यात्मिकविकासरहित होता है. वह जैनशास्त्र में श्रचरमपुदगलपरावर्त के नाम से प्रसिद्ध है । श्रीर उत्तरवर्ती समय जो श्राध्या-रिमक विकास के क्रमवाला होता है, वह चरम पदगलपरावर्त के नाम से प्रसिद्ध है। अचरमपुदगलपरावर्त और चरमपुदगलपरावर्तनकाल के परिमाण के बीच सिंधु श्रीर बिंद का सा श्रन्तर होता है। जिन श्रात्मा का संसारप्रवाह चरम-पुद्गलपरावर्त्तरमाण शेप रहता है उसको जैन परिभाषा में 'श्रपनबैधक' खौर सांख्यपरिभाषा में 'निवृत्ताधिकार प्रकृति' कहते हैं? । अपूनर्बन्धक या निवृत्ता-चिकारप्रकृति आत्मा का आन्तरिक परिचय इतना ही है कि उसके ऊपर मोह का दबाब कम होकर उलटे मोह के ऊपर उस श्रात्मा का दबाव शरू होता है। वही श्राध्यात्मिक विकास का बीजारोपण है। यहाँ से योगमार्ग का श्रारम्भ हो जाने के कारण उस ब्रात्मा की प्रत्येक प्रवृत्ति में सरलता, नम्नता, उदारता, परो-पकारपरायणता श्रादि सदाचार वास्तविकरूप में दिखाई देते हैं। जो उस विका-सोत्मल ब्रात्मा का बाह्य परिचय है"। इतना उत्तर देकर ब्राचार्य ने योग के आरंभ से लेकर योग की पराकाष्टा तक के आप्यात्मिक विकास की क्रमिक वृद्धि को स्पष्ट समभाने के लिये उसको पाँच भूमिकाओं में विभक्त करके हर एक भूमिका के लच्चण बहुत स्पष्ट दिखाये 3 हैं। श्रीर जगह जगह जैन परिभाषा के

१ देखो मुक्त्यद्वेषद्वात्रिंशिका २८।

२ देखो योगबिन्दु १७८, २०१।

३ योगबिःदु, ३१, ३५७, ३५६, ३६१, ३६३, ३६५ ।

साथ बौद तथा योगदर्शन की परिभाषा का मिलान कर के परिभाषामेंद की दिवार की तोड़कर उसकी श्रोट में ख्रिपी हुई योगवस्तु की भिल्लभिलदर्शनसम्मत एकरूपताका स्कृट प्रदर्शन कराया है। श्रध्यात्म, मावना, ध्यान, समता श्रोर हित्तसंच्य ये योगमार्ग की पाँच मूमिकायें हैं। इनमें से पहली चार को पतंजिल संग्रज्ञात, श्रीर श्रान्तिम भूमिका को श्रसंग्रज्ञात कहते हैं । यही संचेप में योगबिंदु की वस्त है।

योगदृष्टिससुचय में अध्यात्मिक विकास के क्रमका वर्णन योगिषन्तु की अयेवा दूसरे दंग से है। उसमें आध्यात्मिक विकास के प्रारंभ के पहले की विधितिको अर्थात् अवरमपुरदृत्तपरावर्तपरिमाण संसारकातीन आदमा की स्थिति को ओवदृष्टि कह कर उसके तरतमभाव को अनेक दृष्टांत द्वारा समकाया है , और पीछे आध्यात्मिक विकास के आरंभ से लेकर उसके अंत तक में पाई जानेवाली योगावस्था को योगदृष्टि कहा है। इस योगावस्था की क्रमिक दृद्धि को समकाने के लिये संवेप में उसे आठ भूमिकाओं में बाँट दिया है। वे आठ भूमिकामें उस प्रत्य में आठ योगदृष्टि के नाम से प्रसिद्ध हैं । इन आठ दृष्टिओं का विभाग पातंजल्वयोगदर्शनप्रसिद्ध यम, नियम, आसन, प्राचायाम आदि योगांगों के आधार पर किया गया है, अर्थात् एक एक दृष्टि में एक एक योगांगका सम्बन्ध मुख्यत्या बतलाया है। पहली चार दृष्टिओं योग की प्रारम्भिक अवस्था रूप होने से उनमें अविद्या का अल्प अंश रहता है। जिसको प्रस्तुत में अवेद्या का है । जानेवाले विश्वक्ष नहीं रहता। इस भाव को आवार्य ने वेद्यसंवेयपद शब्द से बताया है। इसके सिवाय प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष सके सिवाय प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष विद्या प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष सके सिवाय प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष विद्या प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष विद्या प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष व्याया विद्या विद्या प्रस्तुत ग्रंथ में पिक्कली चार दृष्टियों के सयय पाये जानेवाले विश्वक्ष विद्या का स्वरंप प्रस्तुत विद्या वि

- १ ''यत्सम्यन्दर्शनं बोधिस्तत्मघानो महोदयः । सत्त्वोऽध्द्व बोधिसत्त्वसद्धन्तैषोऽन्वर्यतोऽपि हि ॥ १७३ ॥ वरबोधिसमेतो वा तीर्यक्रद्यो भविष्यति । तथामव्यत्वतोऽसी वा बोधिसत्त्वः सतां मतः" ॥ २७४ ॥—योगनिन्दु ।
- २ देखो योगबिंदु ४२८, ४२०।
- ३ देखो-योगदृष्टिसमुचय १४।
- ۱۶۱ .. ۱۶۱
- પ્ર,, ,, હપ્રા
- ६ ,, ,, ७३।

श्चाध्यात्मिक विकास को इच्छायोग, शास्त्रयोग श्रीर सामर्थ्योग ऐसी तीन योगभूमिकाश्रों में विभाजित करके उक्त तीनों योगभूमिकाश्रों का बहुत रोचक वर्ष्युन किया है ।

श्चाचार्य ने श्चन्त में चार प्रकार के योगियों का वर्णन करके योगशास्त्र के श्चिकारी कीन हो सकते हैं, यह भी बतला दिया है। यही योगहिष्टसमुख्य की बहत संविक्त वस्त्र है।

योगविभिका में ब्राध्यात्मिक विकास की प्रारम्भिक ब्रावस्था का वर्णन नहीं है. किन्तु उसकी पृष्ट अवस्थाओं का ही वर्णन है। इसी से उसमें मुख्यतया योग के ऋषिकारी त्यागी ही माने गए हैं। प्रस्तत प्रनथ में त्यागी एइस्थ श्रीर साधकी आवश्यक किया को ही योगरूप बतला कर उसके द्वारा आध्यात्मिक विकास की क्रियक बृद्धिका वर्णन किया है। श्रीर उस श्रावश्यक क्रिया के द्वारा योग को पाँच भिकात्रों में विभाजित किया गया है। ये पाँच भिकाएँ उसमें स्थान, शब्द, अर्थ, सालंबन और निरालंबन नाम से प्रसिद्ध हैं। इन पाँच भूमिकात्रों में कर्मयोग और ज्ञानयोग की घटना करते हुए श्राचार्य ने पहलो दो भूमिका यों को कर्मशोग कहा है। इसके सिवाय प्रत्येक भूमिका स्रों में इच्छा, प्रवृत्ति, स्यैयं श्रीर सिद्धिरूप से श्राध्यात्मिक विकास के तरतमभाव का प्रदर्शन कराया है। स्रोर उस प्रत्येक भूभिका तथा इन्ह्या. प्रदृति स्नादि ग्रवान्तर स्थिति का लच्या बहुत स्पष्ट रूप से वर्णन किया है? । इस प्रकार उक्त पाँच भूमिकाओं की अन्तर्गत भिन्न भिन्न स्थितिस्रों का वर्णन करके योग के ग्रासी भेद किए हैं। श्रीर उन सबके लवाण बतलाए हैं, जिनको ध्यान-पूर्वक देखनेवाला यह जान सकता है कि मैं विकास की किस सीडी पर खडा हैं। यही योगविंशिका की संज्ञित वस्त है।

उपसंहार--

विषय की गहराई श्रीर श्रथनी श्रार्याता का खयाल होते हुए भी यह प्रयास इस लिए किया गया है कि श्रवतक का श्रवलोकन श्रीर स्मरण संत्रेष में भी लिपिबद हो जाय, जिससे भविष्य में विशेष प्रगति करना हो तो इस विषय का प्रथम सोपान तैयार रहे। इस प्रवृत्ति में कई मित्र मेरे सहायक हुए है जिनके नामोल्लेख मात्र से कृतज्ञता प्रकाशित करना नहीं चाहता। उनकी श्रादरणीय स्मृति मेरे हृदय में श्रवण्ड रहेगी।

१ देखो योगदृष्टिसमृचय २-१२।

२ योगविशिका गा० ५, ६।

पाठकों के प्रति एक मेरी स्चना है। वह यह कि इस निबन्ध में अनेक सास्त्रीय पारिभाषिक शब्द आए हैं। खास कर अप्तिम भाग में जैन पारिभाषिक शब्द अपिक हैं, जो बहुतों को कम विदित होंगे। उनका मैंने विशेष खुलासा नहीं किया है। पर खुलासा वाले उन प्रंयों के उपयोगी स्थल का निर्देश कर दिया है। जिससे विशेष जिज्ञाल मूलग्रंथ द्वारा ही ऐसे कठिन शब्दों का खुलासा कर सकेंगे। अगर यह सैंजिस नियन्ध न होकर खास पुस्तक होती तो इसमें विशेष खुलासों का भी अवकाश रहता।

इस प्रवृत्ति के लिए मुक्त को उत्साहित करने वाले गुजरात पुरातत्व संशो-घन मन्दिर के मंत्री परील रसिकलाल छोटाक्वाल हैं जिनके विद्याप्रेम को मैं भूल नहीं सकता।

🕏० १६२२ \rceil

[ योगदर्शन-योगबिंदु भूमिका



## प्रतिभामृति सिद्धसेन दिवाकर

भारतीय दर्शन अध्यात्मलस्य हैं। पश्चिमीय दर्शनों की तरह वे मात्र बुद्धि प्रधान नहीं हैं। उनका उद्गम ही आत्मशुद्धि की दृष्टि से हुआ है। वे आत्मतस्त को और उसकी शुद्धि को लस्य में रख कर ही बाह्य जगत का भी विचार करते हैं। इसलिए सभी आस्तिक भारतीय दर्शनों के मौलिक तस्त्र एक से ही हैं।

जैन दर्शन का स्रोत भगवान् महावीर और पार्श्वनाय के पहले से ही किसी न किसी रूप में चला आ रहा है यह वस्तु इतिहाससिद्ध है। जैन दर्शन की दिशा चारित्र-प्रधान है जो कि मूल आधार आत्म शुद्धि की दृष्टि से विशेष संगत है। उसमें ज्ञान, भिक्त आदि तत्वों का स्थान अवश्य है पर वे सभी तत्व चारित्र-पर्यवसायी हो तभी जैनत्व के साथ संगत हैं। केवल जैन परंपरा में ही नहीं बल्कि वैदिक, बौद्ध आदि सभी परंपराओं में जब तक आध्यात्मिकता का प्रधान्य रहा या वस्तुतः उनमें आध्यात्मिकता जीवित रही तत्र तक उन दर्शनों में तर्क और वाद का स्थान होते हुए भी उसका प्राधान्य न रहा। इसीलिए हम सभी परम्पराओं के प्राचीन प्रन्थों में उतना तर्क और वादतायडव नहीं पाते हैं जितना उत्तरकालीन प्रन्थों में।

श्राध्यासिकता श्रीर त्याग की सर्वसाधारण में निःसीम प्रतिष्ठा जम चुकी थी। श्रतएव उस उस आध्यासिक पुरुष के श्रासपास सम्प्रदाय भी श्रपने श्राप जमने लगते थे। जहाँ सम्प्रदाय वने कि फिर उनमें मूल तत्व में भेद न होने पर भी छोटी छोटी बातों में श्रीर श्रवान्तर प्रश्नों में मतभेद श्रीर तज्जन्य विवादों का होता रहना स्वाभाविक है। जैसे जैसे सम्प्रदायों की नींव गहरी होती गई श्रीर वे फैलने लगे वैसे नैसे उनमें परस्पर विचार संघर्ष भी बढ़ता चला। जैसे श्रनेक छोटे बढ़े राज्यों के बीच चढ़ा-ऊतरी का संघर्ष होता रहता है। राजकीय संघर्षों ने यदि लोकजीवन में लोभ किया है। इस संघर्ष में पड़ने के कारण सभी श्राधक लोभ साम्प्रदायिक संघर्ष ने किया है। इस संघर्ष में पड़ने के कारण सभी श्राधक लोभ साम्प्रदायिक संघर्ष ने किया है। इस संघर्ष में पड़ने के कारण सभी श्राध्यात्मिक दर्शन तर्कप्रधान बनने लगे। कोई श्रागे तो कोई पंछे पर सभी दर्शनों में तर्क श्रीर नगय का बोलबाला शुद हुश्रा। प्राचीन समय में जो श्रान्वीत्तिकी एक सर्वसाधाग्य खास विद्या थी उसका श्राधार लेकर चीरे चीर सभी सम्प्रदायों ने श्रपने दर्शन के श्रमुकुल श्रान्वीत्तिकी की रचना की। मूल श्रान्वीत्तिकी विद्या वैशेषिक दशन के साथ धुल मिल गई पर उसके श्राधार से कभी बौद-परम्परा ने तो कभी मीमांसकों ने, कभी सांख्य ने तो कभी

जैनों ने, कभी श्रद्धेत वेदान्त ने तो कभी श्रम्य वेदान्त परम्पराश्रों ने श्रपनी स्वतन्त्र श्रान्वीक्षिकी की रचना शुरू कर दी। इस तरह इस देश में प्रत्येक प्रधान दर्शन के साथ एक या दूसरे रूप में तर्कविद्या का सम्बन्ध श्रनिवार्य हो गया।

जब प्राचीन त्रान्वीित्की का विशेष बल देखा तब बौदों ने संभवतः सर्व प्रथम क्राल्या स्वानुकृत क्रान्वीित्की का खाका तैथार करना शुरू किया। संभवतः फिर मीमांसक ऐसा करने लगे। जैन सम्प्रदाय व्रयनी मूल प्रकृति के अनुसार अधिकतर संयम, त्याग, तपस्या श्रादि पर तिशेष भार देता क्रा रहा था; पर आसपास के वातावरण ने उसे भी तर्कविद्या की क्रीर मुकाया। जहाँ तक इम जान पाये हैं, नससे मालूम पड़ता है कि विक्रम की ५ वीं शताब्दी तक जैन दर्शन का खास मुकाव स्वतंत्र तर्क विद्या की क्रीर न था। उसमें जैसे जैसे संस्कृत भाषा का अध्ययन प्रवल होता गया वैसे वैसे तर्क विद्या का श्राकर्षण भी बढ़ता गया। पांचवीं शताब्दी के पहले के जैन वाङ्मय क्रीर इसके बाद के जैन वाङ्मय में हम स्पष्ट भेद देखते हैं। क्रव देखना यह है कि जैन वाङ्मय के इस परिवर्तन का स्थादि सूत्रधार कीन है १ क्रांर उसका स्थान भारतीय विद्यानों में कैसा है ?

## आदि जैन तार्किक-

जहाँ तक में जानता हूँ, जैन परम्परा में तर्क विद्या का श्रीर तर्क प्रधान संस्कृत बाद्मय का श्रादि प्रणेता है सिढसेन दिवाकर । मैंने दिवाकर के जीवन श्रीर कायों के सम्बन्ध में श्रन्यत्र विस्तृत ऊहाशोह किया है; यहाँ तो यथा मंभव संचेप में उनके व्यक्तित्व का सोदाहरण परिचय कराना है।

सिद्धसेन का सम्बन्ध ; उनके जीवनकथानको के अनुसार उज्जैनी और उसके अधिप विक्रम के साथ अवश्य रहा है, पर वह विक्रम कीन सा यह एक विचारणीय प्रश्न है। अभी तक के निश्चित एमाणों से जो सिद्धसेन का समय विक्रम की पाँचवीं और छुट्टी शताब्दी का मध्य जान पड़ता है, उसे देखते हुए अधिक संभव यह है कि उज्जैनी का वह राजा चन्द्रगुप्त द्वितीय या उसका पौत्र करन्द्रगुप्त हितीय या उसका पौत्र करन्द्रगुप्त हितीय या

सभी नये पुराने उल्लेख यही कहते हैं कि सिद्धसन जन्म से ब्राह्मण्ये। यह कथन बिल्कुल सत्य जान पड़ता है, क्योंकि उन्होंने प्राकृत जैन वाङ्मयको

१ देखिए गुजरात विद्यापोठ द्वारा प्रकाशन सम्बाहतर्ग का गुजराती माषान्तर, भाग ६, तथा उर्सका इंग्लिश भाषान्तर श्वेतान्वर जैन कोन्फ्रन्स, पारमञ्जरी बोग्वे, द्वारा प्रकाशित।

संस्कृत में रूपान्तरित करने का जो विचार निर्मयता से सर्व प्रथम प्रकट किया वह बाह्यण-सुलभ शक्ति और रुचि का ही द्योतक है। उन्होंने उस युग में जैन दर्शन तथा दूसरे दर्शनों को लच्य करके जो अत्यन्त चमत्कारर्श्य संस्कृत पद्यबद कृतियों की देन दी है वह भी जन्मसिद्ध ब्राह्मण्य की ही द्योतक है। उनकी जो कुळ थोड़ी बहुत कृतियों प्राप्य हैं उनका एक एक पद और वाक्य उनकी कवित्व विषयक, तर्क विषयक, और समग्र भारतीय दर्शन विषयक तलस्पर्शी प्रतिभा को व्यक्त करता है।

श्रादि जैन कवि एवं श्रादि जैन स्त्रतिकार-

इम जब उनका कवित्व देखते हैं तम अश्वयोष, कांबिदास आदि याद आते हैं। ब्राह्मण्धमं में प्रतिष्ठित आश्रम व्यवस्था के अनुगामी कांबिदास ने जग्नमावना का श्रीचित्य बतलाने के लिए लग्नकालीन नगर प्रवेश का प्रसंग लेकर उस प्रसंग से ह्यांस्मुक लियों के अवलोकन कींतुक का जो मार्मिक शब्द-चित्र खींचा है वैसा चित्र अश्वयोष के काव्य में और सिद्धसेन की स्तुति में भी है। अग्तर केवल इतना ही है कि अश्वयोप और सिद्धसेन दोनों श्रमण्डम में प्रतिष्ठित एकमात्र त्यागाश्रम के अनुगामी हैं इसलिए उनका वह चित्र वैराग्य और एहत्याग के साथ मेल लाए ऐसा है। अतः उसमें बुद्ध और महावीर के एहत्याग से लिल और उदास लियों की शोकजनित चेष्टाओं का वर्णन है नहीं कि ह्योंस्तुक लियों की चेष्टाओं का। तुलना के लिए नीचे के पद्यों को देखिए—

अर्श्वशोकोपतनक्तामि नेत्रोदकित्वलविशेषकािषा । विविक्तशोभान्यवलाननाि विलापदाित्यपरायणाि ॥ मुग्योन्मुलाचाण्युपदिष्टवाक्यसंदिग्धजल्पाि पुरःसरािषा । बालाि मार्गाचरणकियाि प्रलंबवस्त्रान्विकर्षणाि ॥ अङ्गिमसनेद्दमयपदीवदीनेत्त्रणाः साश्रुमुलाश्च पौराः । संसारसात्म्यज्ञनिकवन्यो न भावशुद्धं जयदुर्मनस्ते ॥

—सिद्ध० ५-१०, ११, १२।

त्रातप्रहर्गादय शोकमूछिताः कुमारसंदर्शनलोललोचनाः । यहाद्धिनश्रकपुराशया स्त्रियः शरत्ययोशादव विद्युतश्रलाः ॥ थिलम्बकेश्यो प्रिलनां शुकाम्बर्गा निरखनैर्नाध्यहते स्रुणेर्मुखैः । स्त्रियो न रेजुर्पृजया विनाङ्गता दिशेष तारा रजनी स्वयाक्ष्याः ॥ श्ररक्तता ग्रेश्वरणेरन् पुरेरकुष हलेराज्यकम्बर्गमुँखैः । स्वभावर्गाने जेषने समेखलैरहारयोक्त्री मुँपितैरिव स्तनैः ॥

--- त्रश्व० बुद्ध० सर्ग ८-२०, २१, २२

तिस्मन् मुहूर्ते पुरसुन्दरीयामीयानसंदर्शनसाससमा ।
प्रासादमासासु बभूदुरित्थं त्यक्तान्यकार्याखि विचेष्टितानि ॥ ५६ ॥
विस्तीचनं दिव्यमञ्जनेन संमान्य तद्विद्धितानि ॥ ५६ ॥
तथैव वातायनसंनिकर्षे यथौ शस्ताकामपरा वहन्ती ॥ ५६ ॥
तासां मुखैरासवगन्ध्रगर्मै-र्यासान्तराः सान्द्रकृतृह्सानाम् ।
विस्तोस्तनेत्रभ्रमरैर्गवाद्याः सहस्रपात्रामरणा इचासन् ॥ ६२ ॥
(कालि॰ कुमार॰ सर्ग ७.)

सिद्धसेन ने गद्य में कुछ लिखा हो तो पता नहीं है। उन्होंने संस्कृत में बत्तीस बत्तीसियों रची थीं, जिनमें से इकीस ग्रभी लम्य हैं। उनका प्राकृत में रचा 'सम्मित प्रकरण' जैनहि श्रीर जैन मन्तन्थों को तर्क शैली से स्पष्ट करने तथा स्थापित करनेवाला जैन वाङ्भय में सर्व प्रथम ग्रन्थ है। जिसका ग्राभय क्रक्तवर्ती सभी श्वेताम्बर विगम्बर विद्यानों ने लिया है।

संस्कृत बत्तीसियों में ग्रुरू की पांच श्रीर ग्यारह्वीं स्तुतिरूत हैं। प्रथम की पाँच में महावीर की स्तुति है जब कि ग्याहर्त्वी में किसी पराक्रमी श्रीर विजेता राजा की स्तुति है। ये स्तुतियाँ श्रश्यवीर समकात्तीन बोद स्तुतिकार मातृचेंट के 'श्रध्यवेशरातक,' 'चतुःशतक की श्रीती की थाद दिलाती हैं। शिद्धसेन ही जैन परम्परा का श्राय संस्कृत स्तुतिकार है। श्राचार्थ हैमचन्द्र ने जो कहा है 'क सिद्धसेनस्तुतयो महायां श्रीशिद्धिता-लापकला क चैपा' वह विलक्कत सही है। स्वामी समन्तमद्र का 'स्वयंभूस्तोत्र' जो एक हृदयहारिणी स्तुति है श्रीर 'श्रुक्त्यनुशासन' नामक दो दार्शनिक स्तुतियाँ ये सिद्धसेन की कृतियों का श्रनुकरण जान पड़ती हैं। हेमचन्द्र ने भी उन दोनों का श्रायन हो बत्तीसियों के द्वारा श्रातकरण किया है।

का त्रापनी दो बत्तीसियों के द्वारा अनुकरण किया है।
बारहवीं सटी के आचार्य हेमचन्द्र ने अपने व्याकरण में उदाहरण्रूक्य में
जिल्ला है कि 'अनुसिद्धसेनं कवयः'। इसका भाव यदि यह हो कि जैन परप्यरा के संस्कृत किवयों में सिद्धसेन का स्थान सर्व प्रथम है (समय को दृष्टि से
और गुण्वता की दृष्टि से अन्य सभी जैन किवयों का स्थान सिद्धसेन के बाद
आता है) तो वह कथन आज तक के जैनवाङ्मय की दृष्टि से अव्हरशः सत्य
है। उनकी स्वित और किवता के कुछ नमूने देखिये—

स्वयं भुतसहस्रनेत्रमनेकमेकावरभावतिङ्गम् । ग्रन्थक्तमन्याइतविश्वलोकमनादिमध्यान्तमपुष्यपपम् ॥ समन्तमर्वात्तुगुणं निरत्तं स्वयंप्रभं सर्वगतावभासम् । श्रतीतसंख्यानमनंतकत्यमचिन्त्यमाद्यस्योकलोकम् ॥ कुदेतुतकौपरतप्रपञ्चसद्भावशुद्धाप्रतिवादवादम् । प्रयम्य सन्द्वासनवर्धमानं स्तोध्ये यतीन्द्रं जिनवर्धमानम् ॥

स्तुति का यह प्रारम्भ उपनिषद् की भाषा श्रीर परिभाषा में विरोधा**लकार-**गर्भित है।

एकान्तिनर्गुणभवान्तपुपैत्य सन्तो वत्नार्जितानिष गुणान् जहित च्योन । क्लीबादरस्विय पुनर्व्यसनोल्वणानि भुक्ते चिरं गुणपस्तानि हिवापनष्टः ॥ इसमें सांख्य परिभाषा के द्वारा विरोधाभास गभित स्तृति है । किलिबातिपद्यपातगुरु गम्यते ते वचः, स्वभावनियताः प्रजाः समयतंत्रवृत्ताः किलित् । स्वयं कृतभुजः किलित् परकृतोपभागाः पुननेवा विषदवाददोषमिलनोऽस्यहो विस्मयः ॥

इसमें श्वेताश्वर उपनिषद् के भिन्न भिन्न कारणवाद के समन्वय द्वारा वीर के लोकोत्तरत्वका सचन है।

कुलिरेन सहस्रक्षोचनः सविता चांशुसहस्रक्षोचनः । न विदारियतुं यदीश्वरो जगतस्तद्भवता इतं तमः ॥ इसमें इन्द्र श्रीर सूर्य से उत्क्रष्टस्व दिखाकर वीर के लोकोत्तरस्य का व्यंजन किया है ।

> न सदःसु वदन्नशिद्धितो लभते वक्तृविशेषगौरवम् । स्रतुपास्य गुरुं त्वया पुनर्जगदाचार्यकमेव निर्जितम् ॥

इसमें व्यतिरेक के द्वारा स्तुति की है कि हे भगवन् ! श्रापने गुडसेवा के विना किये भी जगत का श्राचार्य पद पाया है जो दूसरों के लिए संभव नहीं।

उद्धाविव सर्वेसिन्धवः समुदीर्णारूविय सर्वेदृष्टयः । न च तासु भवानुदीच्यते प्रविभक्तासु सरित्स्विवोदिधः ॥ इसमें सरिता श्रौर समुद्र की उपमा के द्वारा भगवान् में सब दृष्टियों के श्रस्तित्व का कथन है जो श्रनेकान्तवाद की जड़ है ।

गतिमानथ चाक्रियः पुमान् कुरुते कर्म फलैर्न युज्यते । फलसुक् च न चार्जनञ्जमो विदितो यैविंदितोऽसि तैर्मुने ॥ इसमें विभावना, विशेषोक्ति के द्वारा श्चात्म-विषयक जैन मन्तन्य प्रकट किया है ।

किसी पराक्रमी श्रौर विजेता उपति के गुणों की समग्र म्तुति स्नोकोत्तर कवित्वपूर्ण है। एक ही उदाहरण देखिए— एकां दिशं त्रजति यद्गतिमद्गतं च तत्रस्थमेव च विभाति दिगन्तरेषु । यातं कथं दशदिगन्तविभक्तमूर्ति युज्येत वक्तुमुत वा न गतं यशस्ते ॥ त्र्याच जैन वादी---

दिवाकर श्राद्य जैन वादी हैं। वे वादिवद्या के संपूर्ण विशादर जान पड़ते हैं, क्यां कि एक तरफ से उन्होंने सातवीं वादोपनिषद् बत्तीसी में वादकालीन सब नियमोपनियमों का वर्णन करके कैसे विजय पाना यह बतलाया है तो दूसरी तरफ से श्राठवीं बत्तीसी में वाद का परा परिहास भी किया है।

दिवाकर ब्राध्यात्मिक पथ के त्यागी पथिक थे ब्रौर वाद कथा के भी रिसक थे। इसिलए उन्हें ब्रिपने ब्रानुभव से जो ब्राध्यात्मिकता ब्रौर वाद—विवाद में ब्रासंगति दिख पड़ी उसका मार्मिक चित्रण खींचा है। वे एक मांस-पिएड में लुक्य ब्रौर लड़नेवाले दो दुनों में तो कभी मैत्री की संभावना कहते हैं; पर दो सहोदर भी वादियों में कभी सख्य का संभव नहीं देखते। इस भाव का उनका चमत्कारी उदगार देखिए —

ग्रामान्तरोपगतयोरेकामिषसंगजातमत्मरयोः । स्यात् सख्यमपि शुनोभ्रात्रोरपि वादिनोर्न स्यात् ॥ ८, १.

वे स्रष्ट कहते हैं कि कल्याया का मार्ग अन्य है श्रीर वादीका मार्ग अन्य ; क्यों कि किसी मुनि ने वाय्युद्ध को शिव का उपाय नहीं कहा है---

> श्चन्यत एव श्रेयांस्यन्यत एव विचरन्ति वादिवृषाः । वाक्संरंभं कचिद्षि न जगाद मुनिः शिवोपायम् ॥

श्राद्य जैन दार्शनिक व श्राद्य सर्वदर्शनसंप्राहक-

दिवाकर द्याय जैन टार्शनिक तो है ही, पर साथ ही वे द्याय सर्व भारतीय दर्शनों के संग्राहक भी हैं। सिढसेन के पहले किसी भी द्यत्य भारतीय दर्शनों के संग्राहक भी हैं। सिढसेन के पहले किसी भी द्यत्य भारतीय दर्शनों का वास्तविक निरूपण यदि किया हो तो उसका पता द्रश्मीतक इतिहास को नहीं है। एक बार सिद्धसेन के द्वारा सब दर्शनों के वर्णन की प्रथा प्रारम्भ हुई कि फिर द्यागे उसका द्रमुकरण किया जाने लगा। द्याठवीं सदी के हिस्मद्र ने 'षड्दर्शनसमुच्चय' लिखा, चौदहवीं सदी के माधवाचार्य ने 'सर्वदर्शनसंग्रह' लिखा; जो सिद्धसेन के द्वारा प्रारम्भ की हुई प्रथा का विकास है। जान पड़ता है सिद्धसेन ने चार्वाक, मीमांसक द्यादि प्रत्येक दर्शन का वर्णन किया होगा, परन्तु द्रभी जो बत्तीसियां लभ्य हैं उनमें न्याय, वैशेषिक, सांख्य, बौढ, द्वाजीवक द्वीर जैन दर्शन की निरूपक बत्तीसियां ही हैं। जैन दर्शन का निरूपण तो एकाधिक वर्णीसियों में हन्ना है। पर किसी

भी जैन जैनेतर विद्वान को आश्चर्य चिकत करने वाली सिद्धरेन की प्रतिभा का-स्पष्ट दर्शन तब होता है जब हम उनकी पुरातनत्व समालोचना विषयक श्रीर वेटान्त विषयक दो बत्तीसियों को पढते हैं। यदि स्थान होता तो उन होनों ही बत्तीसियों को में यहाँ पूर्ण रूपेया देता । मैं नहीं जानता कि भारत में ऐसा कोई विद्वान हम्रा हो जिसने परातनत्व श्रीर नवीनत्व की इतनी क्रान्तिकारिणी तथा इदयहारिगी एवं तलस्पर्शिनी निर्भय समालोचना की हो । मैं ऐसे विद्वान को भी नहीं जानता कि जिस श्राकेले ने एक बत्तीसी में प्राचीन सब उपनिषदों तथा गीता का सार वैदिक ग्रौर श्रौपनिषद भाषा में ही शाब्दिक श्रौर श्रार्थिक श्रलङ्कार युक्त चमत्कारकारिग्री सरग्री से वर्णित किया हो। जैन परम्परा में तो सिद्धसेन के पहले श्रीर पीले श्राज तक ऐसा कोई विद्वान हन्ना ही नहीं है जो इतना गहरा उपनिषदों का अभ्यासी रहा हो श्रीर श्रीपनिषद भाषा में ही श्रीपनिषद तत्व का वर्णन भी कर सके। पर जिस परम्परा में सदा एक मात्र उपनिषदों की तथा गीता की प्रतिष्ठा है उस वेदान्त परम्परा के विद्वान भी यदि सिद्धसेन की उक्त बत्तीसी को देखेंगे तब उनकी प्रतिभा के कायल होकर यही कह उठेंगे कि आज तक यह प्रन्थरन दृष्टिपथ में आने से क्यों रह गया। मेरा विश्वास है कि प्रस्तृत बत्तीसी की क्रोर किसी भी तीच्या-प्रश वैदिक विद्वान का ध्यान जाता तो वह उस पर कुछ न कुछ बिना लिखे न रहता। मेरा यह भी विश्वास है कि यदि कोई मल उपनिषदों का साम्नाय श्राध्येता जैन विद्वान होता तो भी उस पर कुछ न कुछ लिखता। जो कुछ हो. मैं तो यहाँ सिद्धसेन की प्रतिभा के निदर्शक रूप से प्रथम के कुछ पद्य भाव सहित देता हैं।

कभी कभी सम्प्रदायाभिनियेश वश श्रपढ़ व्यक्ति भी, श्राजही की तरह उस समय भी विद्वानों के सम्मुख चर्चा करने की धृष्टता करते होंगे। इस स्थिति का मजाक करते हुए सिद्धसेन कहते हैं कि विना ही पढ़े प्रिष्टतंमन्य व्यक्ति विद्वानों के सामने बोलने की इच्छा करता है फिर भी उसी ख्रण वह नहीं फट पख़ता तो प्रश्न होता है कि क्या कोई देवताएँ दुनियाँ पर शासन करने वाखी हैं भी सही ! श्रर्थात् यदि कोई न्यायकारी देव होता तो ऐसे व्यक्तिको तत्त्व्या ही सीधा क्यों नहीं करता—

यदशिद्धितपिषडतो जनो विदुषािमञ्जूति वक्तुमग्रतः।
न च तत्त्वणमेव शीर्यते जगतः किं प्रभवन्ति देवताः॥ (६.१)
विरोधी वद जाने के भय से सच्ची बात भी कहने में बहुत समात्तोचकः
हिचकिचाते हैं। इस भीरु मनोदशा का जनाय देते हुए दिवाकर कहते हैं कि

**100** 

पुशतनैयों नियता व्यवस्थितिस्तत्रैव सा किं परिचिन्त्य सेत्यिति ।
तथित वक्तुं मृतरूदगौरवादहन्न जातः प्रययन्तु निद्विषः ॥ (६.३)
हमेशा पुरातन प्रेमी, परस्पर विरुद्ध अनेक व्यवहारों को देखते हुए भी
अपने इष्ट किसी एक को यथार्थ और बाकी को अयथार्थ करार देते हैं। इस
दशा से ऊन कर दिवाकर कहते हैं कि—सिद्धान्त और व्यवहार अनेक प्रकार
के हैं, वे परस्पर विरुद्ध भी देखें जाते हैं। फिर उनमें से किसी एक की सिद्धि
का निर्णय जल्दी कैसे हो सकता है ? तथापि यही मर्यादा है दूसरी नहीं—ऐसा
एक तरफ निर्णय कर लेना यह तो पुरातन प्रेम से जड़ बने हुए व्यक्ति को ही
शोभा देता है. सक्त जैसे को नहीं—

बहुपकारा: स्थितयः परस्परं विरोधयुक्ताः कथमाशु निश्चयः ।
विशेषसिद्धावियमेव नेति वा पुरातनप्रेमजलस्य युज्यते ॥ (६.४)
जब कोई नई चीज ब्राई तो चट से सनातन संस्कारी कह देते हैं कि, यह
तो पुराना नहीं है। इसी तरह किसी पुरातन बात की कोई योग्य समीचा करें
तब भी वे कह देते हैं कि यह तो बहुत पुराना है, इसकी टीका न कीजिए।
इस ब्राविवेकी मानस को देख कर मालविकाग्निमित्र में कालिदास को कहना
पडता है कि-

पुरारामित्येव न साधु सर्वं न चापि काब्यं नविमत्यवद्यम् । सन्तः परीक्यान्यतरद् भजन्ते मृदः परप्रत्यदनेयबुद्धिः ॥

ठीक इसी तरह दिवाकर ने भी भाष्यरूप से कहा है कि—यह जीवित वर्तभान व्यक्ति भी भरने पर श्रागे की पिढ़ो की दृष्टि से पुराना होगा; तब वह भी पुरातनों की ही गिनती में श्रा जायगा। जब इस तरह पुरातनता स्ननवस्थित है स्रथात् नवीन भी कभी पुरातन है श्रीर पुराने भी कभी नवीन रहे; तब फिर अधक वचन पुरातन कथित है ऐसा मान कर परी हा बिना किए उस पर कौन विश्वास करेगा ?

जनोऽयमन्यस्य मृतः पुरातनः पुरातनैरेव समो भविष्यति । पुरातनेष्वत्यनवस्थितेषु कः पुरातनोक्तान्यपरीक्ष्य रोचयेत् ॥ (६. ५) पुरातन प्रेम के कारण परीज्ञा करने में श्रालसी बन कर कई लोग ज्यों ज्यों सम्यग् निश्चय कर नहीं पाते हैं त्यों त्यों वे उल्लटे मानों सम्यग् निश्चय कर लिया हो इतने पसल होते हैं श्रीर कहते हैं कि पुराने गुरु जन मिष्यामाधी थोडे हो सकते हैं! मैं खुद मन्दमित हूँ उनका आशय नहीं समक्ता तो क्या हुआ! ऐसा सोचने वालों को लच्य में रख कर दिनाकर कहते हैं कि वैसे लोग आस्मनाश की श्रोर ही दौड़ते हैं—

विनिश्चयं नैति यथा यथात्तसत्तथा तथा निश्चितवस्पसीदति । स्रवन्य्यवाक्या गुरवोऽइमल्पधीरिति व्यवस्यन् स्ववधाय धावति ॥

शास्त्र श्रीर पुरायों में देवी च-त्कारों श्रीर श्रसम्बद्ध घटनाश्रों को देल कर जब कोई उनकी समीद्या करता है तब श्रन्धश्रद्धालु कह देते हैं, कि भाई ! हम टहरे मनुष्य, श्रीर शास्त्र तो देव रचित हैं; किर उनमें हमारी गित ही क्या ! हस सर्व सम्प्रदाय साधारण श्रानुभव को लच्च में रख कर दिवाकर कहते हैं, कि हम जैसे मनुष्य स्वप्तारियों ने ही मनुष्यों के ही चरित, मनुष्य श्रविकारी के ही निमित्त प्रथित किये हैं। वे परीद्या में श्रसमर्थ पुरुषों के लिए श्रपार श्रीर गहन भले ही हो पर कोई हृदयवान विद्यान उन्हें श्रमाध मान कर कैसे मान लेगा ! वह तो परीद्यापूर्वक ही उनका स्वीकार-श्रस्वीकार करेगा—

मनुष्यञ्चत्तानि मनुष्यत्तद्वर्णैर्मनुष्यहेतोर्नियतानि तैः स्त्रसम् । श्रज्ञव्यपाराययत्तसेषु कर्णयानगाथपाराणि कथं महीष्यति ॥ (६. ७)

हम सभी का यह अनुभव है कि कोई सुसंगत श्रयतन मानवकृति हुई तो उसे पुराणप्रेमी नहीं छुते जब कि वे किसी श्रस्त-व्यस्त श्रीर श्रसंबद तथा समभ में न श्रा सके ऐसे विचारवाले शास्त्र के प्राचीनों के द्वारा कहे जाने के कारण प्रशंसा करते नहीं श्रपाते । इस श्रनुभव के लिए दिवाकर इतना ही कहते हैं कि वह मात्र स्मृतिमोह है, उसमें कोई विवेकपदुता नहीं—

> यदेव किंचिद्विषमप्रकल्पितं पुरातर्नैककिमिति प्रशस्यते । विनिश्चिताऽप्ययमनुष्यवाककृतिर्ने पठ्यते यत्स्मृतिमोह एव सः ॥(६-)

हम ऋंत में इस परीज्ञा प्रधान बत्तीसीका एक ही पद्य भावसहित देते हैं-न गौरवाक्रान्तमतिर्विगाहते किमत्र युक्तं किमयुक्तमयंतः।

गुणावनोधप्रभवं हि गौरवं कुलांगनाइ त्तनतोऽन्यया मवेत् ॥ (६-२८)
भाव यह है कि लोग किसी न किसी प्रकार के वड़प्पन के श्रावेश से, प्रस्तुत
में क्या युक्त है श्रीर क्या श्रयुक्त है, इसे तत्वतः नहीं देखते । परन्तु सत्य बात
सो यह है कि वड़प्पन गुणहां में ही है । इसके सिवाय का बड़प्पन निरा कुलांगा का चरित है । कोई श्रञ्जना मात्र श्राने खानदान के नाम पर सद्इत्त सिद्ध
नहीं हो सकती ।

श्रन्त में यहां में सारी उस वेदान्त विषयक द्वात्रिशिका को मूल मात्र दिए देता हूँ। यद्यपि इसका श्रर्थ द्वैतसांख्य श्रीर वेदान्त उमय दृष्टि से होता है त्यापि इसकी खूवी मुक्ते यह भी जान पड़ती है कि उसमें श्रीपनित्र भाषा जैन तत्वज्ञान भी श्रवाधित रूप से कहा गया है। शब्दों का सेतु पार करके यदि कोई सूलमपज्ञ श्रर्थ गाम्भीर्य का स्पर्ध करेगा तो इसमें से बौद दर्शन का भाव भी पकड़ सकेगा। श्रवएव इसके श्रर्थ का विचार में स्थान संकोच के कारण पाठकों के उत्पर ही छोड़ देता हूँ। धान्य उपनित्र ते के तथा गीता के विचारों श्रार वाक्यों के साथ इसकी तुलना करने की मेरी इन्द्रा है, पर इसके किए श्रन्य स्थान उपयुक्त होगा।

श्रजः पतंगः शवजो विश्वमयो धत्ते गर्भमचरं चरं च । योऽस्याध्यत्वमकलं सर्वधान्यं वेदातीतं वेद वेद्यं स वेद ॥ १ ॥ स एवैत्रहिश्वमधितिष्ठत्येकस्तमेचैनं विश्वमधितिष्ठत्येकम । म हुवैतहेट यदिहास्ति वेदां तमेवैतहेद यदिहास्ति वेदाम् ॥ २ ॥ स एवैतदभवनं सुजित विश्वरूपस्तमेवैतत्सुजित भुवनं विश्वरूपम् । न चैवैनं सुजति कश्चिनित्यजातं न चासौ सुजति भूवनं नित्यजातम् ॥ एकायनशतात्मानमेकं विश्वात्मानममतं जायभानम् । यस्तं न वेद किम् वा कारेष्यति यस्तं च वेद किम् वा करिष्यति ॥४॥ सर्वद्वारा निभृत(ता) मृत्युपाशैः स्वयप्रभानेकसहस्रपर्वा । यस्यां वेदाः शोरते यज्ञगर्भाः सैवा गृहा गृहते सबमेतत ॥॥। भावोभावो निःसतस्वो [ सतस्वो ] नारंजना [ रंजनो ] यः प्रकारः । गुणात्मको निर्गुणां निष्प्रभावा निश्वेश्वरः सर्वभयो न सर्वः ॥ ६ ॥ खट्टा खट्टा स्वयमेवोरभंक्ते सर्वश्चायं भतसर्गी यतश्च । न चास्या यत्कारण सर्गक्षिद्धौ न चात्पान सुजते नापि चान्यान् ॥ ७ ॥ निरिन्द्रियचत्तुपा वेत्ति शब्दान श्रोत्रेण रूपं जिव्रति जिह्नया च । पादैर्बवीति शिरसा याति तिष्ठन् सर्वेण सर्व कुरुते मन्यते च ॥ ८ ॥ शब्दातीतः कथ्यते वात्रद्कैर्ज्ञानातीतो ज्ञायते ज्ञानवद्भिः। बन्धातीतो बध्यते क्लेशपाशैमीं वातीतो मुच्यते निर्विकल्पः ॥ ६ ॥ नायं ब्रह्मा न कपदीं न विष्णुर्बह्मा चायं शंकरश्राच्युतश्र । त्र्रास्मन् मृदाः प्रतिमाः कल्पयन्तो(न्ते) ज्ञानश्चायं न च भूयो नमोऽस्ति II श्रापो विह्नमातिरश्वा हताशः सत्यं मिथ्या वसुधा मेवयानम् । यसा कीटः शंकरस्तार्क्त(क्यं)केतः सर्व। सर्वथा सर्वतोऽयम ॥११॥

स एवायं निभृता येन सत्त्वाः शश्वदःखा दुःखमेवापियन्ति । स एवायमुषयो यं विदित्वा व्यतीत्य नाकममृतं स्वादयन्ति ॥१२॥ विद्याविद्ये यत्र नो संभवेते यन्नासन्नं नो दवीयो न गम्यम्। यस्मिन्मृत्युर्नेहते नो तु कामा(कामः) स सोऽचरः परमं ब्रह्म वेद्यम् ॥१३॥ श्रोतप्रोताः पशवो येन सर्वे श्रोतप्रोतः पश्रभिश्चेष सर्वैः । सर्वे चेमे पशवस्तस्य होम्यं तेषां चायमीश्वरः संवरेगयः ।।१४॥ तस्यैवैता रश्मयः कामधेनोर्याः पाप्मानमदुद्दानाः चरन्ति । येनाध्याताः पंच जनाः स्वपन्ति [प्रोद्धद्धास्ते] स्वं परिवर्तमानाः ॥ १५ ॥ तमेवाश्वत्थमृषयो वामनन्ति हिरएमयं व्यस्तसहस्रशोर्षम् । मनःशयं शतशाखप्रशाखं यस्मिन् बीजं विश्वमोतं प्रजानाम् ॥१६॥ स गीयते वीयते चाध्वरेषु मन्त्रान्तरात्मा ऋग्यज्:सामशाखः । अधःशयो विततांगो गहाध्यद्धः स विश्वयोनिः पुरुषो नैकवर्णः ॥१७ ॥ तेनैवैतद्विततं ब्रह्मजालं दुराचरं दृष्युपसर्गपाशम्। श्चरिमन्मग्ना मानवा मानशल्यैर्विवेष्यन्ते पश्चो जायमानाः ॥१८॥ श्रयमेवान्तश्चरति देवतानामस्मिन् देवा श्रधिविश्वे निषेदुः। श्रयमुद्दगढः प्राग्रमुक् प्रेतयानैरेष त्रिषा बद्धो वृषमो रोखीति ॥१६॥ श्चवां गर्भः सविता विद्वरेष हिरएमयश्चान्तरात्मा देवयानः । एतेन स्तंभिता सुभगा द्यौर्नभक्ष गुर्वी चोर्वी सप्त च भीमयादसः ॥२०॥ मनः सोमः सविता चत्तरस्य घाणं प्राणो मुखमस्याज्यपिवः । दिशः श्रोत्रं नामिरं प्रमब्दयानं पादाबिलाः सुरसाः सर्वमापः ॥२१॥ विष्णुबीजमंभोजगर्भः शंभुश्रायं कारणं लोकसृष्टौ । नैनं देवा विद्रते नो मनुष्या देवाश्चेनं विदुरितरेतराश्च ।। २२ ।। श्रिरमन्तुदेति सविता लोकचच्चरिमन्नस्तं गच्छति चांश्रगर्भः एषोऽजसं वर्तते कालचक्रमेतेनायं जीवते जीवलोकः ॥२३॥ श्रिरिमन् प्राणाः प्रतिबद्धाः प्रजानामस्मिन्नस्ता रथनाभाविवाराः । अस्मिन् श्रीते शीर्णमूलाः पतन्ति प्राणाशंसाः फलमिन मुक्तवृन्तम् ॥२४॥ श्रास्मिन्नेकशतं निहितं मस्तकानामस्मिन् सर्वा भूतयश्चेतयश्च । महान्तमेनं पुरुषं वेद वेद्यं ब्राह्मादत्यवर्णं तमसः परस्तात् ।।२५।। विद्वानमधेतनोऽचेतनो वा सृष्टा निरीहः स ह पुमानात्मतन्त्रः । द्धराकारः सततं चाद्धरात्मा विश्वीर्यन्ते वाचो युक्तयोऽस्मिन् ॥२६॥ बुद्धिबोद्धा बोधनीयोऽन्तरात्मा बाह्यश्चायं स परात्मा दुरात्मा । नासादेकं नाष्ट्रयक् नामि नोमी सर्वे चैतत्त्रश्वो य द्विवन्ति ॥२७॥

सर्वात्मकं सर्वगतं परीतमनादिमध्यान्तमपुण्यपापम् ।
वालं कुमारमजरं च दृढं य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥२८॥
नाहं नात्मे नो महान्नो कनीयाज्ञिःसामान्यो जायते निर्विशेषः ॥२६॥
नीतं मत्वा शोचते नाम्युपैति नाप्याशास्ते म्नियते जायते वा ।
नाहिंमक्लोके ग्रह्मते नो परिमक्लोकातीतो वर्तते लोक एव ॥३०॥
वस्मात्परं नापरमस्ति किचिद् यस्मान्नाणीयो न ज्यायोऽति कश्चित् ।
वृद्ध इस स्तब्धो दिवि तिष्टत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम् ॥३१॥
नानाकल्पं पश्यतो जीवलोकं नित्यासका व्याध्यश्चाध्यश्च ।
यहिमन्नेवं सर्वतः सर्वतस्वं दृष्टे देवे नो पुनस्तापमेति ॥३२॥ १

चपसंहार-

उपसंहार में सिब्सेन का एक पद्य उद्भृत करता हूँ जिसमें उन्होंने वाष्ठर्य-पूर्ण वक्तृत्व या पारिडत्य का उपहास किया है—

दैवलातं च वदनं ग्रात्मायत्तं च बाङ्मयम् । श्रोतार: सन्ति चोक्तस्य निर्त्तजः को न परिडतः ॥

सारांश यह है, कि मुख का गहा तो दैवने ही खोद रखा है, प्रयत्न यह अपने हाथ की बात है और मुननेवाले सर्वत्र मुखभ हैं; इसलिए वक्ता या पिछत बनने के निभित्त यदि जरूरत है तो केवल निर्लाजताकी है। एक बार भृष्ट बन कर बोलिए फिर सब कुछ सरल है।

Fo 8884 ]

िभारतीय विद्या

१ इस बत्तीसी का विवेचन श्री पंडित सुखलाल जी ने ही किया है, जो भारतीय विद्याभवन बंबई के द्वारा ई० १९४५ में प्रकाशित है। —सं०

## स्रची

**अकबरभाई** श्रकलंक ८१, ८६, ११६, १३२, 188, 184, 188, 140, 142, 148, 148,, 162, 163, 166, १७१, १७३, १७७, १८६, १८८, १८६, १६८,२०६, २२५-२२९ श्रकिञ्चित्कर म्रक्रियावादी १०१ ९५, १०६, ११७, १२०, १६१, १६८, १६७, २१३, २१९, २२५, २२६ श्रज्ञातत्वं १८५ श्रज्ञाननिष्टृत्ति १५४ ग्रज्ञानवादी ग्रज्ञानविनाश স্বত্য श्रतध्यता अदोपोद्भावन २२८ ऋधर्म अध्यारम ग्रध्यात्मसार श्रध्यात्मोपनिषद् २४८, २६२, २६३ श्चनधिगत **भ**नधिगतार्थक मनध्यवसित १९७, १६८,२०३, २०४ E4, 969, 968 भनाकार उपयोग

श्रनित्यवाद 383 श्चनिन्द्रिय श्रनिन्द्रियाधिपत्य १०१ **अनुपल**ब्धि श्रनुपलम्भ 155 चनुभव श्रनुभृति 190, 168 108, 151, 158, 190, श्रनुमान २०७, २१८ परार्थ २०७ दार्शनिकों के मत १७४-१७६ श्रनुमिति श्रनुयो[गद्वारसूत्र] १७६ श्रनेकान्तजयपताका २६३ श्रनेकान्तदृष्टि श्चरैकान्तिक १६१,१९७,२०२,२०६ श्रन्यथानुपपन्नत्व कारिका 3=8 **श्रम्यथासिद्ध** श्चन्वय **च्चपरोक्ष** ग्रपूर्व **अपूर्वार्थ**ःव अप्रदर्शितब्यतिरंक

**अ**प्रदर्शितान्वय 211 द्मप्रयोजक द्यवाधितविषयस्य ग्रभयचन्त्र ग्रभयदेव श्रमिधर्मकोष १८, १३७,१३१,१७१, अभ्यंकरशास्त्री द्यभान्त श्रमरखबत्ति श्रमृतचन्द्र 984 श्चयोगा ब्यवच्छेदद्वात्रिशिका । EO, 984, 9EO, 9E9. 158, 154 २४२ श्चर्थकियाकारी द्यर्थकियाकारित्व १४२ श्चर्थशाख **चर्यसारू**प्य द्मर्थापित श्चर्पणवृत्ति श्वलीकिकप्रत्यक्ष १५६ सवग्रह ७७ ब्यावहारिक-नैश्चयिक ७७ स्रवधिदर्शन १५७ ष्मवधूत श्रवभास श्चवयव चाचयची व्यविनाभाव १८०, १८१, १८५ द्मविसंवादि

श्रविसंवादित्व ११८ च्यस्य तिरेक श्रम[घोषकृत] बुद्ध[चरित] २७१ 54, 64, 998, 949, श्रष्टसहस्री १५३, २२६, २२६ श्रसङ्ग श्चसस्प्रतिपक्षस्य श्रसदुत्तर श्रसांप्रदायिक श्रसाधनाङ्गवचन २२८ २०२, २०३, २०५ ग्रसित 338-038 ग्रस्पष्टता श्रागमाधिपस्य ₹ श्राचार श्राचा[रांग] १२६, १७२, २२५ श्राचार्य NΕ श्राजीवक ४१, ४६, २७५ श्रात्मज्ञान श्चारमतस्व श्चास्मवादी 100, 113, 114, 124, १४७, २३७ का स्वपरप्रकाश ११२-११६ श्चारमीयभाव श्चाध्यास्मरिमकता ४४ श्चाध्यत्मिकवाद ब्राध्यात्मिकविकास २६४ Apte's Sanskrit Diction

944 उत्तरमीमांसा ३ श्चीप्त ब्राप्तमी[मांसा] ११६, १२६, १३३, **उत्तराध्ययन १४५,१५१,२४५,२४६** 143, 213 उदयनाचार्यं 110, 148, 145 **ग्रार्थजा**ति उदारता 3 & F कालक्षण २३४ उदासीन श्चार्यदेव २७२ उदाहरण 353 श्रार्यरक्षित १७६ उदाहरणाभास २०८-२१० म्रार्थसंस्कृति उद्योतकर १६, १६०, १६२, १६३, की जड़ २३५ १७७, १८४, २२६ श्चालम्बन उपनिषद् ५२, २३७, २७५ श्रातोक 395 उपमान 909, 908 श्रालोचन ७२ उपलब्धि ११७, १८८ श्राव[श्यक]नि[र्युक्ति] १२६, २५०, उपायहृद्य १७६,२१३,२१६, २१६, २५१, २६० ब्राश्रयासिद्ध २००, २०८ उपालम्भ उभवासिद्ध २०७ इच्छायोग २६३ उमास्वाति ७६, १४४, १४५, १७३, इन्द्रिय 942 २४६ विषयक दार्शनिक मत १३४-१३८ उववाई**स्**त 284 इन्द्रियाधिपस्य १०१ १७२, १७३ इष्टविघातकृत् २०१ ऋग् [बेद] १४१, १७२, २६८, २४० 94 इस्जाम ऋजुसूत्र Indian Psychology: Per-१३२, २१२ ऋषभ ception ७३, १५७ एवम्भूत ईश्वर १२८,१५५,१५८,२५४, २५८ कठो[पनिषद्] ११३, १७२, २४० ई[श्वर]कृ[ध्याकृत] कारिका १०६, क्णाद ११७, १८४, १६७, २०२, 283 १६३, २५४ क्यादस्त्र १५७, २०४, २०७ ईश्वरदर्शन २५ २१३, २२१ ईश्वरवादी १२२, १२३, १२६ कथा वाद, जल्प, वितण्डा ६२ ईसाईधर्म १५ कथापद्धति २१३ ईसु २३२ 'कथापद्धतिनुं स्वरूप' ६२ ईहा १ ७३ कन्दली ७५,१२३,१२६,१५१,१६०, उज्जैनी २७० 161, 168, 164, 148, 140 उत्तर 518

कन्याशिचा ३४ कपिल १३०, २१२ कवीर २४५ कमलशील 189, 147, 140 कर्तव्यकर्म कैवल्य कमकाण्ड 285 कौषीतकी कर्म फल क्राइस्ट कर्मयोग क्रिया कर्मसिद्धान्त क्रियामार्ग कला करुपना 900 क्षगभङ्ग कल्पनापीत 538 कामजाब कारग 355 श्रीर कार्यलिङ १६० कारिकावली कार्य 155 कार्यं लिझ खानपान 990 कालातीत १६८, २६३ कालापहाड 20 ग्य कालिदास २३३, २५६ गर्खी कालिदासकृत कुमार[संभव] २७२ काव्यनुशा[सन] गमक गम्य काष्यालंकार कण्डलग्राम कुन्दकुन्द गांधीजी कुमारिल 54, 55, १०७, ११३, ११८, १२३, १२६, १२८-१३१, १४४, १४६, १५३, १६१, १६२, १६४, १६८ कुसान 285

कृष्णमूर्ति ४७ केटेलॉगस केटेलोगोरम् २५० केवलदर्शन १५७ केशव [ मिश्रकृत ] तर्कभाषा 909 २४० 984 क्लेशावरण १३२ 184, 188 क्षत्रियकुण्ड ५१ क्षेत्रसमास टीका २६३ खण्डन[खण्डखाद्य] ६७, ६८, १०१, खण्डनमण्डन २२१ 38 गंगेश ७५, ६६, १७३, १७८, १८०, 959, 988, 984 950 गमकभाव १८० गादाधरप्रामाण्यवाद १२४ 28, 40 ¤३, २३३, २३५, २४४, २७५ गीतारहस्य २३० 183, 184, 186

| समुदाय १४४                    | छान्दोग्य २४०              |
|-------------------------------|----------------------------|
| गृहस्थाश्रम ३८                | जगन्नाथ २७, ६६             |
| गृहीतग्राहि १६८               | जयंत १३७, १४६, १६०, १६२,   |
| गोपेन्द्र २६३                 | १६४, १६८, १७१, १७२, १८५,   |
| गोभिजगृह्यसूत्र ३६            | १९८, २०१, २०८, २१६, २२९    |
| गोरक्षपद्धति २४४              | जय २२७, २२६                |
| गोरक्षशतक २४४                 | जयराशिभर्ट ७६, ८१, ८५, १०३ |
| गोशालक ४०                     | जरथोस्त २३२<br>जल्प ६२-६७  |
| गीतम २०२, २४१                 | जल्पकक्ष्पत्तता ६८         |
| गौतमस्त्र २०१                 | जवाबदेही                   |
| ब्रीस ६८                      | के अनेक प्रकार १६          |
| घेरण्डसंहिता २४४              | जाति १०७, २१४-२१६, २१६,    |
| चतुराश्रम ३८                  | २२१, २२७                   |
| चतुःर्युह २५२, २५३            | तुलनात्मक कोष्ठक २१६       |
| चतुःशतक २७२                   | जिजीविषा ३, ४              |
| चन्द्रगुप्त ६५, २७०           | मूलक श्रमरत्ववृत्ति ६      |
| चरकसं[हिता] १५५, १७६, २१३,    | जिन १३०                    |
| २१५, २२१, २२२, २२४, २२५       | जिनभद्ग १४४, २४६           |
| चाण्डय १०१                    | जिनविजयजी ८०               |
| चारविद्स्की १८४               | जीवनदृष्टि २६              |
| चारित्र २४१                   | में मीजिक परिवर्तन २६      |
| चारिसंजीवनीचार २५७            | जीवनशक्ति २०               |
| चार्वाक ७१, ८२, ८३, १००, १०१, | का स्वरूप २२               |
| १२५, १५६, २७४                 | के तीन अंश २३              |
| दर्शनका इतिहास १००            | जैन ३, १५, ३८, ४१, ४२, ४५, |
| चित्तमृत्तिनिरोध २३१          | ४६, ५८, ७४, ७५, ८१, ५८,    |
| चित्सुखी ६७                   | १०७, ११६, १२२, १२३, १२५,   |
| चिन्तामिया १८०, १९४           | १२६, १२६, १३२, १३४, १३५,   |
| चिन्ता[मिण] गादा[धरी] १८०,१८३ | १३९, १४१, १४३, १४५, १४८-   |
| चेतन २५४                      | १५१, १५३, १५५, १५६, १५⊏,   |
| चेतना                         | १६०, १६२, १६५, १६७, १६१-   |
| का स्वरूप २२                  | १७३, १७५-१७६, १८२, १८४-    |
| खुख २१५-२१७                   | १८६, १८८-१६०, १६६-१९५,     |

तत्त्ववैशारदी १६७ १६७, १९८, २०२, २०६, २०८, २०६, २१२-२१४, २१६, २१७, तस्वसं प्रह्नेन्द, ११६, १२३, १२४, २२१-२२३, २२५, २२६, २३३, १२६. १२८-१३३, १३६, १४२. २३८, २४५-२४८, २५२, २५३, १४८, १४६, १५३, १५४, १६०, २७०, २७४ ૧૬૧, ૧૬૫, ૧૬૬, ૧૭૭, ૧૦૪, जैनप्रन्थावित २४६, २४९ 954 जैनतर्कवार्तिक ८५ तस्वार्थभाष्यो १३४, १३५, १३७, जैनदर्शन १४३, १७३ **जैनपरंपरा** तस्वार्थभा[ब्य] टी[का] ७२, ७६ **जै**नेतर 039 तत्त्वार्थरलो किवार्तिक । १२०, १५४, **जै**मिनी १६१, १६२, १६५, १७७, २१३, 385 २१५, २२३, २२६, २२८, २२६, जैमिनीय १५०, १५५, १७२ २३१ जैमिनीयन्या[यमाला] १७२ तस्वार्थस् त्रो ७३, ७४, ६८, १२०, जैमि[नीय] सृत्रि] १२२, १६२ १४५, १५६, २३३, २४६, २५३, ज्ञान ११०, १५१,१३५, २३६,२४२ 935-288 की स्वपरप्रकाशकता ११० तस्वो[पप्लवसिंह] ७६, ८२, ८३, श्रीरयोग २३५ ज्ञानदेव २४४,२४५ परिचय ज्ञानबन्धु २३६ 98, 58 विषय परिचय १०४ ज्ञानबिन्दु ७६,७७ ज्ञानमार्ग २७, २८ ६०, ८३ तथागत ३८, २०६ ज्ञानयोग २६६ तथागत बुद्ध ज्ञानविसल २५७ तध्यता 800 ज्ञानार्णव तन्त्र 283 280 तन्त्रवा तिंको १३०, १५६, १६७ जानी 385 ਕਧ ज्ञानेश्वरी २४४, २४५ के विविध प्रकार ४३ ज्ञेयावरण १३२ टैगोर बाह्य 83 ३१, २३४ तपोवन 38 तस्व \$ तर्क १७१, १७२, १८० तरवचिन्तन का विकासक्रम तर्कभाषा ७७, १५६, १७८, १७६ तस्वचि[न्तामणि] १२३, १२४, १७८ तर्कवाद १४८ तस्वनिर्वाय 229 तकेशास २१३,२१४,२१६,२२५

| तहत्ति ६०                                                                                                                                                                                                                               | रष्टान्त १८१, १८२, १६५                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तात्पर्यं[टीका] ११७, १२२, १३६, १६१-१६४, १६८, १६८, १४३, १४३, १४४, १८४, १८४, १८४, १८४, १८४, १८४, १८४                                                                                                                                      | द्यान्त १६१, १६२, १६५  द्यान्ताभास २०७, २०८,२१०, १११ द्रिष्ट २४७  देवस्रि ७७, ६८, १२०, १४५, १५३, १५६, १५४, १७८, १८३, १८६, १८६, १८६, १८६, १८६, १८६, १८६, १८६                     |
| का अर्थं २६१ दशवैकालिक २४५, २४६, २६० नि[र्शुक्ति] १८२, १८३ दशर्शनिक साहित्य शैली के ५ प्रकार ६७ दिगम्बर-स्वेताम्बर ८८, १८६, १८६, १८६, १८६, १२६, १२६ दिगम्बरीय १८७ दिक्नाग ९६, १०५, १०६, ११८, १५२, १६६, १६६, १६२, १६२, १६२, १६२, १६२, १६ | धम ९१, १४४ की व्याख्याओं ३ का बीज और विस्तार ३ का बीज जिजोविषामें ४ की श्रारमा और देह ६ और संस्कृति ९ और बुद्धि १३ के दो रूप १३ ईसाई १५ हस्ताम १५ ताचिक-व्यावहारिक १६ सरयादि १६ |
| दीक्षा  बालदीक्षा ३६, ४१  उद्देश्य ४१ दीव्यनिकाय १००, १०१, २४६ दूरवाद्ववाभास २१३, २१४, २१८,                                                                                                                                             | और विद्या का तीर्थ 'वैशाली' ४६<br>और धन ६२<br>धर्मकीर्ति म्प, म्प, ५६, १०५,<br>१०६, ११८, ११९, १२म, १५२,<br>१६०, १६६, १७०, १मम, १६०,<br>१९१, १९३-१६५, १९७, १९९-                  |

२०१, २०४, २१३, २१४, २२५-निग्रह २२७ निग्रहस्थान २२५-२२७ धर्मज्ञवाद 978 निस्यवाद 181 निदर्शन धर्मविन्द २०८ 243 निदर्शनाभास २०७, २०६ धर्मनीज का स्वरूप नियतसाहचर्य १८१ निरीश्वरवाद धर्मव्यापार २३१ निर्प्रनथनाथ महावीर ३८ धर्मसंप्रहणी २६३ निर्णय धर्माधर्म 920 128 धर्मानन्द कीशाम्बी २४६ निर्धीति 950 धर्मोत्तर १५२,१५४,१६५,१८६, निर्बाधस्व 115 838 निर्यं क्ति १८२, १८३ धर्मोत्तरीय 980 निर्विकल्पक ७४, ७५, १५७, २३१ 9 2 धवला निहें तुकविनाश १०७ धारावाहिकज्ञान १६३-१६६ **तिपेधसाधक** धार्मिक **३**५, ४६ २३१ नेत्रजन्यज्ञान धोलका 50 नैयायिक १०७, १२२, १३६, १५५, ध्यान ४३,२३१,२४६,२४७,२४६, १६३, १७१-१७३, १७७, १८२, ध्यानशतक २४६ १८४, १९०, १९५, २२२, २२३, ध्यानसार २४८ २२५, २५२, २५६, २५८ नन्दी 96, 998 नैरारम्यदर्शन १३२ न्याय ७२, १०५,१०६, १७०,१७५, नैगमादि ५६ १६७, २१२, २२१, २२५, २२७, नयवाद 45 २७४ नरपाल 50 **=यायकलिका २१३, २१९, २२**८ नध्यन्याय न्यायकुमुदचन्द्र] ६७,७०,११७, १६४, १६८ नब्यन्य।ययुग 995 न्यायकु[सुमाञ्जर्ला] १२३ नागार्जुन हप, ह७, १७६, २५७ न्यायदर्शन १७६, १७६, २३३,२४१ नागोजी न्यायदर्शनभा[ध्य] २४२ नाथसंप्रदाय २४५ न्यायप्र[वेश] ६८, १६०, १७७,१८४, नानक १६२-१६५, १९६, १६७, १९६, नास्तिक 909 २०१, २०५, २०७, २०८, २११, निचेप 383 २१४, २१८, २१६, २२४ निगम ५९

न्यायकि न्द्रि पर, १६, १६, ११६, १५१, १५४, १५६, १६०, १६५, १७७, 958, 954, 955-988, 988-२०१, २०४-२०६, २१०, २१२, ₹93 री का 343 न्यायभा[व्य] ३३, ११६,११७, १२२ १४७, १५१, १८३, १६४, २१३, न्यायम[अरी] १२३, १२७, १३६, १४६, १६०-१६४, १६८, १७०-१७३, १८५, १६०, १६८, २००, २०१, २०५, २१३, २२६ म्यायमुख २१३, २१४, २१८, २१६ न्यायवाक्य 305 न्यायवा तिंक 194, 140-143, १७७, १८४, २१३, २२१ न्यायवि[निश्चय] १२०, १६३,१७७, १७८, १८६, १६८, २०६, २१३, २१५ टी[का] ११६, २२६ न्यायवृ[त्ति] न्यायवैशेषिक ७४, ७५, १०२,११६, ११७, १२२, १२५, १२६, १३७, 189, 188, 186, 141-142, १५६-१५८, १६४, १६७ न्यायसार १२०, १५७, १५८ १७८, १६७, २००, २०१, २०५, २०६, २०८ न्यायसूत्र ६०, ६६, १०६, १२०, 120, 124, 141, 144, 141, १७२, १७४, १७६, १६५-१६७, २००, २०२, २०७, २०८, २१३, २१४, २१६, ११८, २२१

न्याया[वतार] ११४, ११६, १५६, 140, 141, 100, 105, 154, १६५-१९७, २०६, २०६, २१३, 215 287-984 पक्ष पच्छमैता १८५ १८४ पत्रसस्व 288, 200 पक्षामास **F F F** पञ्चवस्त १४३ पञ्चाशक पतअति १३४, १४४, २३१, २४८ की इष्टि विशालता २५५ पतअली 268 . पत्रपरीचा 228 १०७ पद १८७ पद्मावती ११७ परप्रकाश ११० परप्रत्यक्ष परप्रत्यक्षवादी ११६ १३९ परमाणु परमारमतस्व २३५ २२७, २२६ पराजय परार्थानुमान १९५, २०७, २१३ के अवयव १८१ परियाम 888 परियामवाद परिणामनित्यवाद १४१ परिवर्तनीय बातें \$ 6 परी[क्षामुख] ७७, १३५, १२४,१५३, १७८, १८१, १८२, १८८, १८६, १६३, १९५, १९६, १६८-२०१ 308 परीख-रसिक्खाक ७९, ६१

परोक्ष ७४, १५६, १५८ सांक्य का ब्रक्षण परोक्षज्ञानवादी ११३ पर्यास 389-588 पर्यायाधिक 984 पहनावा 3 8 पाणिनिस्त्रि १००, १३३, १४३ पात[क्षल]महा[भाष्य] =९, १४४, 888 पातञ्जलयोगसूत्र २४७ पातञ्जलयोगसूत्रवृत्ति २५० पात्रकेसरी १८७, २२५ पात्रस्वामी 244. 254 पारली किक पार्थसारथि १५२, १६४, १८१ पाइर्वनाथ 289 पनर्जन्म E, 40 पुरातस्व ६२, ९७, २१६, २७५ प्ररुपार्थ 35 पुत्रयपाद १३७, १४५ प्रयोशज 20.3 प्रवैमीमांसा ३, १०३, १३७, २४२ पूर्वमीमांसक ७४, ७५, १२५, १३६ पूर्वसेवाद्वात्रिशिका २५७ पौराशिक २०५, १०६ १६५ प्रकरराप[ब्रिका] १११, १३९, १५१, १५८, १६०, १६४, १६८, १८१ प्रजापति 230 प्रतिज्ञा १८१, १८२ प्रतिपेध 288 385 प्रतीति २६८ १५५, १७४, १८४ सांस्यवहारिक 98 बौदों का सक्षय 260 मीमांसक जक्षया 888

888 प्रस्पभिज्ञा १७० प्रभाकर ८५, १०६, १०७, ११६. ११७, १५८, १६२, १६४ प्रभाचन्त्र ६१, १४६, १५४, १६६, १८२, १८६, १९८, २००, २०६, २२६, २२७, २२६ प्रभावकचरित ९१ प्रमाण १५२, १६४, १६७ जचर्यों की ताकिक परंपरा ११७ का विषय 888 प्रमाण्यचैतन्य १५७ प्रमाणन[यतस्वाखोक] ७२, ७७, १२०, १२४, १४५, १५३, १८९, १६५-१९७, २००, २०१, २११, २१३, प्रमाण्यिशिषा १२०, १५४, १७८, १८६, १८६ प्रमाणक्ल १५१-१५४ प्रमारा मि मांसा । ७८,१४४,१५८, १६१, १७१, १८०, १६०, १९९, 222, 222, 220 प्रमाण्या तिंको ६८, ११८, १२८, १३२, १४२, १६६, १८२, १६४, प्रमाणसं प्रह्री १८८, २२३ प्रमाणस[मुख्य] ११८, १५१,१६०-१६३, १७६, १७७, १८४, २१३, प्रमाग्यस[मुख्यय]टी का ) ११८ प्रमाखोपप्तव १०३ प्रमेयक[मलमार्तण्ड] ७७, १६१,१६५, १७७, १८४, १८६, १६८, २०६, २१३, २२६, २२७, २२९

प्रमेयर[स्नमाला] का महस्व 44 प्रसर्वेकज्ञान 230 बीजक २४५ प्रशस्तिपाद १६८, १८४, १९३, बुद्ध २४, १३०, १३५, १७२, २४६ १९७, १६८, २०१-२०५, २०७. ब्रद्धलीलासारसंग्रह २४९, २५३ २०८, २१२ बुद्धि प्रशस्तिपादभाष्यो ६८, १२६, १५७, बुद्धिस्ट लॉ जिक ११९, १७६, १८४ १७५, १८४, १९२, १६३, १६७-बृहती **११७, १**२२, **१**६२ १६६, २०१-२०५, २०७, २०८, बृहतीप[अिका] १६४ २११, २१२ बृहदार व्यक] १००, १३३ प्रश्नोत्तर २२१ बृहद्द्ग्यसंग्रहटीका प्राणादिमस्व १९० बृहस्पति 50, 53, 88, 80º प्रामाण्य છપ बृ[हत् ]स्वयं[भूस्तोत्र] ११९ स्वतः या परतः १२२-१२४ बेचरदास 98 प्री दीङ्नाग बुद्धिस्ट लॉजिक २२५ बोध ₹3 8 प्रेम ų बौद्ध ३, १५, २२, ४०-४२, ४७, बस्तियार[स्तिताजी] २७ ४६, ५६, ७४, ७७, ७८, ८१, बत्तीसी २४८, २७२, २७४ ह्म, १०५-१०७,११८, १२१-१२३, बदलना 30 १२५-१२८, १३१, १३४, १३५, बन्ध-मोच €83 १३७, १३६, १४१, १४२, १४७, २३ बल १४८, १५०-१५५, १५७, १६०, 3 बाइबल १६२, १६३, १६५-१७१, १७३-बाउल ₹७ १७८, १८२, १८४, १८६, १८६, 285 बादरायग १६०, १६२, १६५, १६७, १६८, बाधविवर्जित ११९ २०२, २०४, २०५, २०७, २०८, बाधित 983 **२१३, २१४, २१७, २१७, २२१,** Biographies of the words २२३, २२५-२२७, २३३, २३८. and the home of the २४६, २५३, २६६, २७४ Aryans २३५ वहा बाबादीचा ३८ ब्रह्मचर्य 3 & F के उद्देश्यों का विचार ४२ **83, 902, 28**? बह्य सुत्र की असामयिकता 88 वहासूत्रभाष्य २५१ बाह्यार्थविकोप ब्रह्मवादी 188 200 बिन्द्योग ब्र शस्त्र शाक्करमा [व्य] विद्वार 44 ब्रह्मसाक्षात्कार २५

१२८, १३० महायान नहार ब्राह्मया ४२, ६१,१३०, १३१, २१३, महावीर २४, ४०, ४३, ४३, ५२, २१४, २१४, २१६, २२५, २२७ ११३, १२५, १३०, १४७, १७२, भक्ति 585 284, 248 भग[वतीस्त्र] ११३, १२६, १४२, महेन्द्रकुमार ६७,७०,६७ १४५, २४६ माठर कृत सांक्यकारिका श्रति १३५, भगवदुगीता २४८ १३६, १७६, १८४, १६३, १६७, भदन्तभास्करबन्धु २६३ 188, 209, 205 भद्रवाह १८२, २६० माणिक्यनंदी ७७,११९,१२०,१५३, भर्नहरि ह्र १०६ 144, 151-152, 155, 156, भवदेव 588 १६३-१९५, १९८, २००, २०६, भागवत 583 भागवताचा उपसंहार २३८ माण्डक्यकारिका ६८ भागह 980 माधवाचार्य १०३, १२३, २७४ भारतीय विद्या 50, 109 माध्यमिककारिका ९५, ९९ भासर्वेज्ञ १५७,१५८ १७७,१६७, मानवजीवन १९८, २०५ के चार संबन्ध ४६ भीऽम २३६, २४३ मानसज्ञान भूतवादी 909 909 मालविषया दलसुखभाई ८० भूदान 60 मज्जिम[निकाय] १२८, १७२, २४६ मालविकारिनमित्र ₹95 मतिज्ञान १७३ मिलि[न्दपण्हो] 358 मीमांसक १०२, ११७, १२२, १२३, मध्व 53 मन २३१, २४७ १२८, १२९, १३१, १५१-१५३. विशेष विचारणा 338 १५५-१५७, १६२, १६४, १६५, मन:पर्यय 940 १६८, १७०, १७१, १७३, १७५, मनुस्मृति २३३ १७६, १८१, १८२, १८५, १९४, मनोरथ 9 4 8 २६६, २७४ ममख मीमांसा १०५, १०६, १६७ 4 मिक्षिपेया मीमांसादर्शन १७५ 80 महर्पिरमण ४७ मीमांसारलो[कवार्तिक] ५५, ९६, महानिर्वागतम्त्र २४३ १२८, १८१ महाभारत ३९, २३३, २३=, २४३ मीरांबाई ४७ महाभाष्य 358 मुक्ता[वर्ता] १३७, १५८, १८५

मुक्ति मुक्त्यद्वेषद्वात्रिंशिका २६४ मुण्डको पनिषद् ३, २२३ सहस्मद 284 मुलाचार मेक्समूलर २३४, २३५ २२३, २३७, २४१, २४२ मोच मोह 4. 29 यज्ञर 131 यशोविजय ७७, ९६, १५९, १७८, १७६, २४७, २४८, २५०, २५७, २५8, २६२ यशो विजयकृत वादद्वा सिशिका 295 याज्ञवल्क्यस्मृति 233 युक्त्य[नुशासन] 185 यधिष्ठिर २३३, २४३ 88, 120, 140, 231, योग २४६, २५२ योगकस्पद्रम २४४ योगतारावज्ञी २४४ योगदर्शन २३१, २४२ योगद्रष्टिसमुच्चय २४६, २४७, २६२-२६४ योगनिर्णय 263 योगनिबन्ध 588 योगप्रदीप 388 योगबिन्द्र २३१, २४६, २४७, २५७, 263-264 योगबीज २५४ योगमा व्यो १२७, १५५ योगवासिष्ठ २३३, २३६,२३७,२४३, 286 योगविषा २३०

योगशहरार्थ २३० योग के प्राविष्कार का श्रेय २३२ स्यावहारिक स्रोर पारमार्थिक २३६ हो धाराएँ 230 का साहित्य 235 ज्ञान एवं योग का संबंध २३५ आ० हरिभद्र की देन 588 योगविशिका २३१, २४६,२४८, २६३, २६६ योगशतक २४६ योगशास्त्र २४५, २४७ विद्रोष परिचय २५० की टीकाएँ २५२ जैन से तलना 248 योगसार 582 योगस्[त्रं १२७, १४४, १५६,२३१ २३८, २४१, २५६-२६१ योगसेन १४६ योगांग २४१, २४४, २४७ योगाचार ११३, १५२, १५४ योगावतारद्वात्रिशिका २६२ योगिप्रस्यक्ष 329 योगी 238 रघुवंश रत्नमण्डन रत्नाकरावतारिका २०० रविशंकर महाराज ३१ रसगंगाधर ६६ राकफेसर १८ राजकीय ₹4, 88 श्रीर धर्मसंघ ५२ रामकृष्य रामचन्द्रजी २३३

रामतीर्थं

| रामदास ४४                        | वादन्याय १४८, ११३, २१५, २२५-          |
|----------------------------------|---------------------------------------|
| रामानुज ६३, १५७                  | २२६                                   |
| रामायण १७२, २३३                  | वादविधि २१६                           |
| लक्ष्मणसार ८७                    | वादाष्टक २१५                          |
| त्तवीय[स्त्रय] ७२, ७७, १४१, १५३, | वादिदेव ८५, १८२, १८३, १६७,            |
| 148, 198                         | १९८, २००, २०६, देखो देवसूरि           |
| <b>क्षिण्</b> छवी ५६             | वादिराज २२६                           |
| तिच्छ्याड ५ <b>१</b>             | वादोपनिषद्द्वात्रिशिका २२२            |
| खिङ्ग १८४, १८५, १८८              | वार्षगयय १०६, १६३                     |
| लोकमान्य तिलक २३०                | वासुदेव शास्त्री श्रभ्यंकर २५१        |
|                                  | विकल्प १६५                            |
| लोकायतिक १०१                     | विकल्पज्ञान १६६, १७३                  |
| लोर्ड प्रवेत्ररी २३१             | विकल्पसिद्ध १६४                       |
| बोर्ड मोर्ले ३                   | <b>बिका</b> स                         |
| लौकिक प्रस्यक्ष १५६              | का मुख्य साधन १८                      |
| वर्धमान १३२,२१२                  | विक्रमादिस्य २७०                      |
| वर्षा १०७                        | विगृह्यकथन २२१                        |
| वस्त्रभ म३                       | विगृह्यसंभाषा २२१                     |
| वसिष्ठ २३३                       | विद्रहब्यावर्तिनी ६५                  |
| वसुबन्धु ११६, १७७                | विजिगीपुकथा २२१-२२३                   |
| वस्तु १४२                        | विज्ञानवाद १०२, ११६, १२१              |
| वस्तुत्व                         | विज्ञानवादी म३                        |
| की कसौटी १४७, १५०                | वितण्डा १२-९६, २२१                    |
| वस्तुपाल ८०                      | विदेह ४९                              |
| बाक्यपदीय ८९, १०६                | विद्याभूमि ५५                         |
| वाचस्पति १३७, १४९, १५२,१६०,      | विद्या ४६, ५०                         |
| १६२, १६३, १६४, १६८, १७०,         | विद्याकेन्द्र ५६                      |
| १७१, १७३, १७७, १८४, १८६,<br>२२६  | विद्यानंद मभ, म६, १२०, १४५,           |
| वास्यायन १६,११७,१८३,११४,२२६      | १५४, १६६, १७७, १८६, १८८,              |
| वास्यायन माध्य ९८, १७७           | १मह, २२६, २२७, २२६                    |
| बाद १२-९५, २१६, २२१-             | विधवा विवाह ३४                        |
| 444, 444, 441-<br>444, 444       | विधिसाधक १८६                          |
| बादकथा १६                        | विनिश्चयमहामास्य ५६                   |
| वावद्वात्रिंशिका ६६, २१५, २१७    | विन्ध्यवासी १६६                       |
|                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

वैराग्य विवक्षस्याष्ट्रसस्य १८४ ₹ 19 विभूतियाँ वैशासी 280 मानवमात्र का तीर्थ ४६ विरुद्ध १६७, २००, २०३ वैशेषिक १०७, ११६, १३६, १५५, विरुद्धाव्यभिचारी २०२-२०५ १५६, १६८, १७४-१७६, १८४, विरोधी 955 १६०, १६७, २०४, २०५, २६२, विवाद 221 २५२, २५६, २५८, २६६, २७४ विशद 945 वैशेषिक दर्शन २४१ विञ्जिद्धिमार्ग १३४, १५७, १५१ वै[होषिक]स् [त्र] १२६, १३३, १३३, विशेषा[वश्यकभाष्य] १४४, १७४ १५१, १८८, १८६ १६७, २४१ विश्वनाथ वैध्याव ४७ विश्वास ध्यक्ति 3 0 विषयचैतन्य १५७ व्यतिरेक १९०, १९१ विषयद्वेविध्व ध्यभिचार २०४ विषयाधिगम १५२ व्यवसाय १२० व्यवसायासम्ब १२० विष्णु 930 ब्यवसिति 948 विष्णुपुराख 909 ब्यवहार 48 चीतराग २२३ ब्यापकधर्म 150 चीर्य २३ ब्यासि १७३, १७६, १८०, १८५ २४५ वड ब्याप्यधर्म १८० बेद इ, २६, इह, १२२,१२३,१२५, ब्यावहारिक ५8 930, 944 **ब्यासभाष्य** १४४ वेदप्रामाण्य १२२ शंकर ७४, ८३ ७५, १०३, १२५, १२७, शंकर दिग्विजय ३९ १३६, १४१, १४६, १५६, २३३, शंकर स्वामी 598 २५२, २७०, २७५, २७६ शंकराचार्यं मह, ९६, २५१ वेदान्तपरिभाषा १५७ शतपथ ब्राह्मण ३९ वेदाप्रामायय 122 48, 152 शब्द वैदिक १५, ४७, १४६, १५१, १५३, शब्दशास्त्र २३४ १६७,१७०, १७५, १७७-१७६, शब्देन्द्रशेखर २०२, २०५-२०६, २१२, २१३ शंकरभाष्य वैश्वक २१३, २१४, २२१, १२५ शंकरवेदान्त १०२, १५७ वैधर्म्य १६६, २०७, २०८ शाकद्वीपी २८ वैयाकरण 104, 104

शाकुम्तक २६३ शान्तरक्षित मद, ११८, १२३, १२४, १२८, १२६, १३१, १३२, १५२-148. 140-142 शान्सिस्रि ८५, ९१ वादि वेताल ९१ शाबर भाष्य १८, १२२, २२५, १३०, १६२, १७२, १७५ 908 হাতিই शाखिकनाथ १५८, १६०, १६४,१८१ शास्त्रदी विका ११८, १६४ शास्त्रयोग 385 शास्त्रवा[तीसमुखय] २४८, २६३ शास्त्राभ्यास ४२ शास्त्रीय परिभाषा श्रीर लोकजीवन ५८ शिवसंहिता 288 शक्रध्यान 88 ग्रुभचन्द्र २४७ 903 ज्ञुन्यचाद द्यस्यवादी 53 शैव 80 २३१, २३१ श्रदा श्रद्धान ७२ श्रमग २१३ श्रीधर १६०, १६४, १६८, १८४ श्रीहर्प 99 भ्रति 98 9 क्कोक [वार्तिक] न्याय [रहाकर टीका] ११६, ११८, १२२, १२३, १२६, 128, 120, 188, 184, 149-१५३, १६२, १६८, १७१ रवेतास्वर दिगस्वर ७२, ७६, ७७, ११६, १२०, १६५, १७८, १७६,

२१८ देखी दिगम्बर-स्वेताम्बर रवेतारवतर २४०,२७३ षट्चक निरूपण षट्द[दर्शनसमुखय] ८४, ६०, १०३, २३२, २७४ गुण्यस्वरीका ६० षोडशक २४६, २४८, २६३ संकलनात्मक संकल्पशक्ति २३ संग्रह संघराज्य ५३ संघसंस्था संन्यास 35 संप्रदाय 8= संबंध चार 86 संयोग 350 संयोगी १८८ संस्कृति ३९ और धर्म ह सन्त संस्कृति ३६ सत्ता ७४ सत्तायोग १४२ सस्व 185 सद्धर्मवाद २२१ सन्तबाल सन्तान 909 सन्दिग्ध २०२, २०६ सन्धायसंभाषा २२१, २२२ समिकर्ष १०७, १५२ सन्मति ७९, ८५, १२०, १४८, २१३ सन्मति टोका ७६, ७७, १२०, १४६. १६२, १७८, १८७ सपक्षसस्व १८४

समन्तभद्र ६६, ११६-१२१, १६२. सांख्यस् न्त्रि १५५, १६३, २४१ 184, 143, 148, 213, 202 सांप्रदायिकता समभिक्द ५९ श्रने तेना प्रशंवाश्रीनं दिग्दर्शन ९७ समराइच कहा २६६ सांव्यवहारिक १५६ स्रमवाय साक्षास्कार **६७, ७**२, समवायांत 386 साधना २३४ समवायी 955 साधनाभास समाज ३०, ३३ साधर्म्य ११६, २०७, २०८ 'समाज को बदलो' ३० साध समाधि 930 श्रीर सेवा ४६ साध्य 960 समाधिराज 288 साध्यसम 388 समालोचक 93 सामर 939 समालोचना € ₹ सामर्थ्ययोग २६६ 223 सस्भाषा सामाजिक सर्वजनाट 124-132 सामान्यावबोध सर्वदर्शनसंग्रह मध, १०१, १०३, १२३, १४०, २५४, २७४ विशेष विचार ७२ सर्वपार्षद २१२ सामदायिक वृत्ति ६ सर्वार्थ[सिद्धि] १३५, १३७, १५८ सारनाथ सविकल्पक ७४, १५७ सिब्रान्तीचन्द्रोवियी ११८ सब्यभिचारी २०२ सिक्सेन १६, ११४, ११६-१२१, 127, 184, 184, 142, 148, सांख्य ४१,७२,७४, ७५, १०५. १५८-१६०, १७७, १८४, १६५-१०७, १२३, १२७, १३२, १३७, १९७, २०६, २०८, २८९, २१३, 186, 188, 183, 180, 104, २१५, २१७, २२२, २६६ १८१, १८४, १८७, २१३, २५२, श्रीर जैन दार्शनिक २७४ २५५, २६९, २७४ श्रीर सर्वेदर्शनसंग्रह २७४ सांख्यकारिका ६८, १३३, १५१, १५५ श्रादि जैन तार्किक २७० 948, 963, 904, 983 श्रादि जैन कवि सांख्यत[स्वकीमुदी] १५१ द्यादि जैन स्तुतिकार २७० सांख्यदर्शन २३३, २४१ चाय जैन वादी 208 त्यांहयपरिवाजक ४० सिद्धसेनगन्धहस्ति ७६ सांख्यप्रकिया २४८ सिद्धान्त संहिता २४५ सांस्ययोग ७४,७५,१०२,१२५,१३६, । सिद्धि विनिश्चय ५५ १४१,१५६,१५७

सिद्धिवि निश्चयो ही का २१३, २२१ सि वि. राजवाडे २४६ सीमन्धर १८७ सधारक १३ सुरगुरु १०१ सहीरोबा झंबिये २४५ सत्रकृतांग १००, १४१, २४५ सुत्रधार ५९ सेकेड बुक्स श्रॉफ धी इष्ट २३५ सेश्वरवादी सोकेरीस २४ संग्रान्तिक ८३, १५४ स्कन्दगप्त २७० स्थानांग २४६ gr3 148 स्पष्टता स्फटा थाँभिधर्मकोषब्याख्या र 930 138, 980 ∓फोट 900 स्मृति १६३, १६५, १६९ स्मृतिप्रमोष ८५, १०७ स्मृतिप्रामाण्य १६६, १६७ स्याद्वादम[आरी] स्याद्वादर्रात्नाकर नप. १८, १५८, १५९, १६२, १६६, १७८, १८१-953, 954, 984, 995 स्वपरप्रकाशकता ११०-११२ स्वपरावभासक स्वप्रकाश ११०, ११५ स्त्रप्रस्यक्ष स्वयंभूस्तोत्र २७२ स्वर्ग 285

स्वसंवित्ति ११6, 947 ११६, १५३ स्वाभासी स्वार्थेब्यवसायात्मक १२० हंसविजयजी हठयोग २४४, २५० हठयोग प्रदीपिका २३७, २४४ म्ब. १०३, १४'s, २३१, हरिभद्र २४६-२४८, २५७, २६३, २७४ की योगमार्गमें नयी दिशा २६३ हिन्दधर्म 94 हेतु १७४, १८०-१८५, १८६, १६६ १८४ के प्रकार १८८ हेतफलभाव 900 हेतुबिन्द ८०, १६५; १८४ विवरण हेतुबि[न्दु रिंका] १६५,१७३,१७५ हेतुविडम्बनोपाय हेरवाभास १६०, १६७ २०६ ७७, ११३-११५,१२०, १२३, १३२, १३७, १३८, १४२-१४६, १५०, १४४, १६१-१६३. १६५, १६९, १७३, १७८ १८२. 164-188, 183-194, 186-२००, २०१, २०६, २१०, २११, २१८, २२७, २२९, २४७, २५०, हेमचन्द्र-धातुपाठ २३० मश् ब्दानुशासनम् ।

द्वितीय खग्ड

जैन धर्म ग्रौर दर्शन

# भगवान पार्श्वनाथ की विरासत ।

[ एक ऐतिहासिक श्रध्ययन ]

वर्तमान जैन परंपरा भगवान महावीर की विरासत है। उनके स्राचार विचार की छाप इसमें अनेक रूप से प्रकट होती है, इस बारे में तो किसी ऐतिहासिक को सन्देह था ही नहीं। पर महावीर की श्राचार-विचार की परंपरा उनकी निजी निर्मित है-जैसे कि बौद्ध परंपरा तथागत बुद्ध की निजी निर्मित है-या वह पूर्ववर्ती किसी तपस्वी की परंपरागत विरासत है ? इस विषय में पाश्चात्य ऐति-हासिक बद्धि चप न थी। जैन परंपरा के लिये श्रद्धा के कारण जो बात श्रासन्दिग्ध थी उसी के विषय में वैज्ञानिक दृष्टि से एवं ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करनेवाले तटस्थ पाश्चात्य विद्वानों ने सन्देह प्रकट किया कि, पार्श्वनाथ स्त्रादि पूर्ववर्ती तीर्थंकरों के श्रस्तित्व में क्या कोई ऐतिहासिक प्रमाण है ? इस प्रश्न का माकल जवाब तो देना चाहिए था जैन विद्वानों को. पर वे वैसा कर न सके। श्राखिर को डॉ॰ याकोबी जैसे पाश्चात्य ऐतिहासिक ही ग्रागे ग्राए. ग्रौर उन्होंने ऐति-हासिक दृष्टि से छानबीन करके अकाट्य प्रमाणों के आधार पर बतलाया कि. कम से कम पार्श्वनाथ तो ऐतिहासिक हैं ही । इस विषय में याकोबी महाशय ने जो प्रमाण बतलाए उनमें जैन त्यागमां के त्यतिरक्त बौद्ध पिटक का भी समावेश होता है । बौद्ध पिटकगत उल्लेखों से जैन श्रागमगत वर्णनों का मेल बिठाया गया तब ऐतिहासिकों की प्रतीति इदतर हुई कि, महावीर के पूर्व पार्श्वनाथ अवश्य हुए हैं। जैन आगमों में पार्श्वनाथ के पूर्ववर्ती बाईस तीर्थंकरों का वर्णन आता है। पर उसका बहुत बड़ा हिस्सा मात्र पौराणिक है। उसमें ऐतिहासिक प्रमाणों की कोई गति श्रमी तो नहीं दिखती।

१. बॉo याकोबी : "That Parsva was a historical person, is now admitted by all as very probable."

<sup>-</sup>Sacred Books of the East, Vol. XLV, Introduction, pp. XXI-XXXIII

याकोबी द्वारा पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता स्थापित होते ही विचारक श्रौर गवेषक को उपलब्ध जैन श्रागम श्रमेक वातों के लिए ऐतिहासिक दृष्टि से विशेष महस्व के जान पहे श्रौर वैसे लोग इस दृष्टि से भी श्रागमों का श्रध्ययन-विवेचन करने लगे। फलतः कतिपय भारतीय विचारकों ने श्रौर विशेषतः पाश्चात्य विद्वानों ने उपलब्ध जैन श्रागम के श्राधार पर श्रमेकविध ऐतिहासिक सामग्री इकड़ी की श्रौर उसका यत्रनतत्र प्रकारान भी होने लगा। श्रव तो धीरे-धीरे रूढ़ श्रौर श्रद्धालु जैन वर्ग का भी ध्यान ऐतिहासिक दृष्टि से श्रुत का श्रध्ययन करने की श्रोर जाने लगा है। यह एक सन्तोप की बात है।

प्रस्तुत लेख में उसी ऐतिहासिक दृष्टि का आश्रय लेकर विचार करना है कि, भगवान् महावीर को जो आचार-विचार की आध्यात्मिक विरासत मिली वह किस-किस रूप में मिली और किस परंपरा से मिली ? इस प्रश्न का संच्चेप में निश्चित उत्तर देने के बाद उसका स्पष्टीकरण क्रमशः किया जाएगा । उत्तर यह है कि, महावीर को जो आध्यात्मिक विरासत मिली है, वह पार्श्वनाथ की परंपरागत देन है । वह विरासत मुख्यतया तीन प्रकार की है—(१) संघ (२) आचार और (३) शृत ।

ययि उपलब्ध श्रागमों में कई श्रागम ऐसे हैं कि जिनमें किसी न किसी रूप में पार्श्वनाथ या उनकी परंपरा का सूचन हुआ है। परन्तु इस लेख में मुख्यतया पाँच श्रागम, जो कि इस विषय में श्रिधिक महत्त्व रखते हैं, श्रीर जिनमें श्रानेक पुरानी वातें किसी न किसी प्रकार से यथार्थ रूप में मुरिन्नित रह गई हैं, उनका उपयोग किया जाएगा। साथ ही बौद्ध पिटक में पाए जानेवाले संवादी उल्लेखों का तथा नई खोज करनेवालों के द्वारा उपस्थित की गई सामग्री में से उपयोगी श्रंश का भी उपयोग किया जाएगा।

दिगंवर-श्वेतांवर दोनों के ग्रंथों में वर्षित है कि, पार्श्वनाथ का जन्म काशी—बनारस में हुन्रा ग्रौर उनका निर्वाण सम्मेतशिखर वर्तमान पार्श्वनाथ पहाड़—पर हुन्रा। दोनों के चिरित्र-विषयक साहित्य से इतना तो निर्विवाद मालूम होता है कि पार्श्वनाथ का धर्म-प्रचार-चेत्र पूर्व भारत—खास कर गंगा के उत्तर ग्रौर दिच्चण भाग—में रहा। खुद पार्श्वनाथ की विहार भूमि को सोमा का निश्चित निर्देश करना ग्रभी संभव नहीं, परन्तु उनकी शिष्य परंपरा, जो पार्श्वापत्यिक कहलाती है, उसके विहार चेत्र की सीमा जैन ग्रौर बौद्ध ग्रंथों के श्राधार पर, ग्रस्पष्ट रूप में भी निर्देश की जा सकती है। श्रंगुत्तरनिकाय नामक

२. श्राचारांग, सूत्रकृतांग, स्थानांग, भगवती श्रीर उत्तराध्ययन ।

बौद्ध प्रन्थ में बतलाया है कि, वप्प नाम का शास्य निर्प्रन्थश्रावक था। 3 इसी मल सत्त की श्रद्रकथा में वप्प को गौतम बुद्ध का चाचा कहा है। वप्प बुद्ध का समकालीन कपिलवस्त का निवासी शाक्य था। कपिलवस्त नेपाल की तमाई में है। नीचे की श्रोर रावती नदी—जो बौद ग्रन्थों में श्रचिरावती नाम से प्रसिद्ध है, जो इरावती भी कहलाती है - उसके तट पर श्रावस्ती नामक प्रसिद्ध शहर था, जो अ।जकल सहटमहट<sup>४</sup> कहलाता है। श्रावस्ती में पार्श्वनाथ की परंपरा का एक निर्यन्थ केशी था, जो महावीर के मुख्य शिष्य गौतम से क्रिला थार्थ। उसी केशी ने पएसी नामक राजा को श्रीर उसके सारिथ को धर्म प्राप्त कराया था । जैन आगमगत सेयविया ही बौद पिटकों की सेतव्या जान पड़ती है, जो श्रावस्ती से दर नहीं । वैशाली, जो मुजफ्फरपुर जिले का स्त्राजकल का बसाद है, श्रीर चत्रियकराड जो वासकराड कहलाता है तथा वाशिज्य-ग्राम, १° जो बनिया कहलाता है, उसमें भी पार्श्वापत्यिक मौजद थे. जब कि महावीर का जीवनकाल आता है। महावीर के माता-पिता भी पार्श्वापत्थिक कहे गए हैं ११। उनके नाना चेटक तथा बढ़े भाई नन्दीवर्धन श्राटि पार्श्वापत्यिक रहे हों तो ग्राश्चर्य नहीं । गंगा के दिवस राजयही था, जो ग्राजकल का राजगिर है । उसमें जब महाबीर धर्मोपदेश करते हुए स्राते हैं तब तुंगियानिवासी पार्श्वापत्यिक श्रावकों श्रीर पार्श्वापत्यिक थेरों के बीच हुई धर्म चर्चा की बात गौतम के द्वारा

- ३. एकं समयं भगवा सक्केसुं विहरति कपित्तवत्थुस्मिं श्रथ खो वण्यो सक्को निगर्यठसावगो इ०॥—श्रंगुत्तरनिकाय, चतुक्कनिपात, वगग ५॥
  - The Dictionary of Pali Proper Names, Vol II, P. 832.
  - ४. श्री नन्दलाल डे: The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India, P. 189.
  - ५. उत्तराध्ययनसूत्र, ग्र० २३।
  - ६. रायपसेणइय ( पं० वेचरदासजी संपादित-), पृ० ३३० श्रादि ।
  - ७. देखो उपर्युक्त ग्रन्थ, पृ० २७४।
  - म्, ६, १० देखो—वैशाली अभिनन्दन ग्रन्थ, पू० ६२; श्रा० विजय-क्लुयाराद्धरि कृत श्रमसम्भगवानमहावीर में विद्वारस्थलनाम-कोष; The Geographical Dictionary of Ancient and Mediaeval India.
  - समण्रस्त णं भगवन्त्रो महावीरस्त श्रम्मापियरो पासावश्चित्रसमणोवासगा
     यावि होत्था ।—श्राचारांग, २, भावचृतिका ३, सूत्र ४०१ ।

सुनते हैं १ व | तुंगिया राजग्रह के नजदीक में ही कोई नगर होना चाहिये, जिसकी पहचान ऋाचार्य विजयकल्याणसूरि ऋाधुनिक तुंगी गाम से कराते हैं १ 3 ।

वचे-खुचे ऊपर के ऋति ऋल्य वर्णनों से भी इतना तो निष्कर्ष हम निर्विवाद रूप से निकाल सकते हैं कि, महावीर के भ्रमण और धर्मोपदेश के वर्णन में पाए जाने वाले गंगा के उत्तर दिख्य के कई गाँव-नगर पार्श्वनाथ की परम्परा के निर्मर्थों के भी विहार-दोत्र एवं धर्मप्रचार-चेत्र रहे। इसी से हम जैन ऋगामों में यत्र-तत्र यह भी पाते हैं कि, राजग्रही ऋादि में महावीर की पार्श्वापियकों से भेंट हुई।

खुद बुद श्रपनी बुद्धत्व के पहले की तपश्चर्या ग्रीर चर्या का जो वर्णन करते हैं, किपले साथ तत्कालीन निर्मंथ ग्राचार १४ का हम जब मिलान करते हैं, किपलेवस्तु के निर्मंथ श्रावक वप्प शाक्य का निर्देश सामने रखते हैं तथा बौद्ध पिटकों में पाए जाने वाले खास ग्राचार ग्रीर तत्त्वज्ञान संबन्धी कुछ पारिमापिक शब्द १५, जो केवल निर्मंथ प्रवचन में ही पाए जाते हैं — इन सब पर विचार करते हैं तो ऐसा मानने में कोई खास सन्देह नहीं रहता कि, बुद्ध ने भले थोड़

'पुग्गल' शब्द बीद पिटक में पहले ही से जीव-व्यक्ति का बोधक रहा है। (मिक्सिमिनकाय ११४)। जैन परम्परा में वह शब्द सामान्य रूप से जड़ परमासुश्चों के अर्थ में रुढ़ हो गया है। तो भी भगवती, दशवैकालिक के प्राचीन स्तरों में उसका बीद पिटक स्वीकृत अर्थ भी सुरिद्धित रहा है। भगवती के द-१०-३६१ में गौतम के प्रश्न के उत्तर में महावीर के मुख से कहलाया है कि, जीव 'पोग्गली' भी है और 'पोग्गल' भी। इसी तरह भगवती के २०-२ में जीवतत्त्व के अभिवचन—पर्यायरूप से 'पुग्गल' पद आया है। दशवैकालिक ५-१-७३ में 'पोग्गल' राब्द 'मांस' अर्थ में प्रयुक्त है, जो जीवनधारी के शरीर से संबंध रखता है। ध्यान देने योग्य बात यह है कि वह शब्द जैन-बौद भुत से भिन्न किसी भी प्राचीन उपलब्ध श्रुत में देखा नहीं जाता ▶

'श्रासव' श्रीर 'संवर' ये दोनों शब्द परस्पर विरुद्धार्थक हैं। श्रासव चित्त या श्रात्मा के क्लेश का बोधक हैं, जब कि संवर उसके निवारण एवं निवारणोपायका। ये दोनों शब्द पहले से जैन-श्रागम श्रीर बौद्ध पिटक में समान

१२. भगवती, २, ५।

१३. श्रमण्मगवान्महावीर, पृ० ३७१।

१४. तुलना—दशर्वेकालिक, ग्र॰ ३, ५–१ श्रौर मिक्किमनिकाय, महासिंहनादमुत ।

१५. पुग्गल, ग्रासव, संवर, उपोसथ, सावक, उपासग इत्यादि ।

ही समय के लिये हो, पार्श्वनाथ की परंपरा को स्वीकार किया था। ऋष्यापक धर्मा-नन्द कौशाम्बी ने भी ऋपनी ऋन्तिम पुस्तक 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्मे' (पृ० २४, २६ ) में ऐसी ही मान्यता सूचित की है।

बुद्ध महावीर से प्रथम पैदा हुए श्रौर प्रथम ही निर्वाण प्राप्त किया । बुद्ध ने निर्प्रथों के तपःप्रधान श्राचारों की श्रवहेलना कि है, श्रौर पूर्व-पूर्व गुरुश्रों की त्रवहेलना कि है, श्रौर पूर्व-पूर्व गुरुश्रों की ज्यां तथा तत्वज्ञान का मार्ग छोड़ कर श्रपने श्रनुभव से एक नए विशिष्ट मार्ग की स्थापना की है, गृहस्थ श्रीर त्यागी संघ का नया निर्माण किया है; जब कि महावीर ने ऐसा कुछ नहीं किया । महावीर का पितृषर्म पार्श्वापत्यक निर्प्यं का है । उन्होंने कहीं भी उन निर्म्यों के मौलिक श्राचार एवं तत्वज्ञान की जरा भी श्रवहेलना नहीं की है; प्रस्पुत निर्म्यों के परम्परागत उन्हीं श्राचार-विचारों को श्रपनाकर श्रपने जीवन के द्वारा उनका संशोधन, परिवर्षन एवं प्रचार किया है । इससे हमें मानने के लिए बाध्य होना पड़ता है कि, महावीर पार्श्वनाय की

त्रर्थ में ही प्रयुक्त देखे जाते हैं ( तत्वार्थाधिगम सूत्र ६−१, २,; ५−१ ; ६−१ ; स्थानांगसूत्र १ स्थान : समवायांगसूत्र ५ समवाय : मिक्फिमनिकाय २ ।

'उपोसथ' शब्द यहस्थां के उपव्रत-विशेष का बोधक है, जो पिटकों में स्राता है (दीघनिकाय २६)। उसी का एक रूप पोसह या पोसध भी है, जो स्रागमों में पहले ही से प्रयुक्त देखा जाता है ( उचासगदसास्रो )।

'सावग' तथा 'उवासग' ये दोनों शब्द किसी-न किसी रूप में पिटक (दीघनिकाय ४) तथा त्रागमों में पहले ही से प्रचलित रहे हैं। यदापि बौद्ध परम्परा में 'सावग' का ऋर्य' है 'बुद्ध के साद्मात् भिद्ध-शिष्य' (मिंडिक्सिनिकाय ३), जब कि जैन परम्परा में वह 'उपासक' की तरह ग्रहस्थ ऋनुयायी ऋर्य में ही प्रचलित रहा है।

कोई व्यक्ति ग्रहस्थाश्रम का त्याग कर भिन्तु बनता है तब उस ऋर्थं में एक वाक्य रूढ है, जो पिटक तथा ऋगगम दोनों में पाया जाता है। वह वाक्य है "ऋगगरस्मा ऋनगारियं पव्यजन्ति" ( महावग्ग ), तथा "ऋगगराऋो ऋगगगरियं पव्यक्तप्त" ( भगवती ११-१२-४३१ )।

यहाँ केवल नमूने के तौर पर थोई से राज्यों की तुलना की है, पर इसके विस्तार के लिए श्रीर भी पर्याप्त गुजाइश है। ऊपर सूचित शब्द श्रीर श्रर्थ का साहश्य खासा पुराना है। वह श्रकस्मात् हो ही नहीं सकता। श्रतएव इसके मूल में कहीं-न-कहीं जाकर एकता खोजनी होगी, जो संभवतः पाश्वनाथ की परम्परा का ही संकेत करती है।

१६. मण्भिमनिकाय, महासिंहनादसुत्त ।

परम्परा में ही दीवित हुए.—फिर भले ही वे एक विशिष्ट नेता बने । महावीर तत्कालीन पार्श्वपिक परंपरा में ही हुए, इसी कारण से उनको पार्श्वनाथ के परंपरागत संघ, पार्श्वनाथ के परंपरागत ब्राचार-विचार तथा पार्श्वनाथ का परम्परागत श्रुत विरासत में मिले, जिसका समर्थन नीचे लिखे प्रमाणों से होता है। संघ—

मगवती १-६-७६ में कालासवेसी नामक पार्श्वापित्यक का वर्णन है, जिसमें कहा गया है कि, वह किन्हीं स्थिवरों से मिला श्रीर उसने सामायिक, संयम, प्रत्याख्यान, कायोत्सर्ग, विवेक श्रादि चिरित्र संवन्धी मुद्दों पर प्रश्न किए । स्थिवरों ने उन प्रश्नों का जो जवाब दिया, जिस परिभाषा में दिया, श्रीर कालासवेसी ने जो प्रश्न जिस परिभाषा में किए हैं, इस पर विचार करें तो हम निश्चित रूप से कह सकते हैं कि, वे प्रश्न श्रीर परिभाषाएँ सब जैन परिभाषा से ही सम्बद्ध हैं । थेरों के उत्तर से कालासवेसी का समाधान होता है तब वह महावीर के द्वारा नवसरोधित पंचमहाव्रत श्रीर प्रतिक्रमण्धर्म को स्वीकार करता है । श्रथांत् वह महावीर के संघ का एक सभ्य वनता है ।

भगवती ५-६-२२६ में कितपय थेरां का वर्णन है। वे राजग्रही में महावीर के पास मर्थादा के साथ जाते हैं, उनसे इस परिमित लोक में अनन्त रात-दिन श्रीर परिमित सत-दिन के बारे में प्रश्न पूछते हैं। महावीर पार्श्वनाथ का हवाला देते हुए जवाब देते हैं कि, पुरिसादाणीय पार्श्व ने लोक का स्वरूप परिमित ही कहा है। फिर वे अपेन्नामेद से रात-दिन की अनन्त और परिमित संख्या का खुलासा करते हैं। खुलासा मुनकर थेरां को महावीर को सर्वकृता के विपय में प्रतीति होती है, तब वे वन्दन-नमस्कारपूर्वक उनका शिष्यत्व स्वीकार करते हैं, अर्थात् पंच महावतीं और सप्रतिक्रमण्यर्थमें के अंगोकार द्वारा महावीर के संघ के अंग बनते हैं।

भगवती ६-३२-३७८, ३७६ में गांगेय नामक पाश्वांपत्यिक का वर्षन है। वह वािषण्यप्राम में महावीर के पास जाकर उनसे जीवों की उत्पत्तिन्युति श्रादि के बारे में प्रश्न करता है। महावीर जवाब देते हुए प्रथम ही कहते हैं कि, पुरिसादाखीय पाश्व ने लोक का स्वरूप शाश्वत कहा है। इसी से में उत्पत्ति-च्युति श्रादि का खुलासा श्रमुक प्रकार से करता हूँ। गांगेय पुनः प्रश्न करता है कि, आप जो कहते हैं वह किसी से सुनकर या स्वयं जानकर ? महावीर के मुख से यहाँ कहलाया गया है कि, में केवली हूँ, स्वयं ही जानता हूँ। गांगेय को सर्वज्ञता की प्रतिति हुई, फिर वह चातुर्यामिक धर्म से पंचमहावत स्वीकारने की श्रपनी

इच्छा प्रकट करता है श्रौर वह श्रन्त में सप्रतिक्रमण पंच महाव्रत स्वीकार करके महावीर के संघ का श्रंग बनता है।

सूत्रकृतांग के नालंदीया अप्ययन (२-७-७१, ७२, ८१) में पार्श्वायित्यक उदक पेढाल का वर्णन है, जिसमें कहा गया है कि, नालंदा के एक श्रावक लेप की उदकराला में जब गौतम ये तब उनके पास वह पार्श्वापत्यिक आया और उसने गौतम से कई प्रश्न पृष्ठे। एक प्रश्न यह था कि, तुम्हारे कुमार-पृत्र आदि निर्मंथ जब गृहस्थों को स्थूल बत स्वीकार कराते हैं तो यह क्या सिद्ध नहीं होता कि निर्मंथ जब गृहस्थों को स्थूल बत स्वीकार कराते हैं तो यह क्या सिद्ध नहीं होता कि निर्मंध के सिवाय अन्य हिंसक प्रवृत्तियों में स्थूल बत देनेवाले निर्मंथों की अनुमति है ? अमुक हिंसा न करो, ऐसी प्रतिज्ञा कराने से यह अपने आप फलित होता है कि, वाकी की हिंसा में हम अनुमत हैं—हत्यादि प्रश्नों का जवाब गौतम ने विस्तार से दिया है। जब उदक पढ़ाल का प्रतीति हुई कि गौतम का उत्तर स्युक्तिक है तब उसने चतुर्यांमधर्म से पंचमहावत स्वीकारने की इच्छा प्रकट की। फिर गौतम उसको अपने नायक ज्ञातपुत्र महावीर के पास ले जाते हैं। वहीं उदक पढ़ाल पंचमहावत सप्रतिक्रमण्डमं को अंगीकार करके महावीर के संत्र में स्मिलित होता है। गौतम और उदक पढ़ाल के बीच हुई विस्तृत चर्चा मनोरंजक है।

उत्तराध्ययन के २३ वें अध्ययन में पार्श्वापित्यक निर्मंथ केशी श्रीर महावीर के मुख्य शिष्य इन्द्रभृति—दोनों के श्रावस्ती में मिलने की श्रीर आचार-विचार के कुछ मुद्दों पर संवाद होने की वात कही गई है। केशी पार्श्वापित्यक प्रभाव-शाली निर्मंथ रूप से निर्दिष्ट हैं; इन्द्रभृति तो महावीर के प्रधान श्रीर साजात शिष्य ही हैं। उनके बीच की चर्चा के विषय कई हैं, पर यहाँ प्रस्तुत दो हैं। केशी गौतम से पूछते हैं कि, पार्श्वनाथ ने चार याम का उपदेश दिया, जब कि वर्धमान—महावीर ने पाँच याम—महावत का, सो क्यों ? इसी तरह पार्श्वनाथ ने सचेल—सबस्त्र धर्म बतलाया, जब कि महावीर ने श्रचेल—श्रवसन धर्म, सो क्यों ? इसके जवाब में इन्द्रभृति ने कहा कि, "जत्वहिष्ट से चार याम श्रीर पाँच महावत में कोई श्रन्तर नहीं हैं, केवल वर्तमान युग की कम श्रीर उलटी समक देलकर ही महावीर ने विशेष शुद्धि की दृष्टि से चार के स्थान में पाँच महावत का उपदेश किया है। श्रीर मोच्च का वास्तिवक कारण तो श्रान्तर ज्ञान, दर्शन श्रीर शुद्ध चारित्र ही है, वस्त्र का होना, यह तो लोकहिष्ट है। इन्द्रभृति के मृलगामी जवाब की यथार्थता देलकर केशी पंचमहावत स्वीकार करते हैं; श्रीर इस तरह महावीर के संघ के एक श्रंग बनते हैं।

१७. उत्तराध्ययन. ग्र० २३, श्लोक २३-३२।

ऊपर के थोहें से उद्धरण इतना समभने के लिए पर्याप्त हैं कि महाबीर श्रीर उनके शिष्य इन्द्रभृति का कई स्थानों में पार्श्वापत्यिकों से मिलन होता है। इन्द्रभृति के ख्रलावा ख्रन्य भी महाबीर-शिष्य पार्श्वापत्यिकों से मिलते हैं। मिलाप के समय ख्रापस में चर्चा होती है। चर्चा मुख्य रूप से संयम के जुदै-जुदे ख्रंग के ख्रर्थ के बारे में एवं तत्वज्ञान के कुछ मन्तव्यों के बारे में होती है। महाबीर जवाब देते समय पार्श्वनाथ के मन्तव्य का ख्राधार भी लेते हैं और पार्श्वनाथ को 'पुरिसादाण्यि' ख्रथांत 'पुरुगों में ख्रादेय' जैसा सम्मानस्चक विशेषण देकर उनके पति हार्दिक सम्मान स्चित करते हैं। और पार्श्व के प्रति निष्ठा रखनेवाले उनकी परंपरा के निर्मर्थों को ख्रपनी ख्रोर ख्राकृष्ट करते हैं। पार्श्वापत्यिक भी महाबीर को ख्रपनी परीला में खरे उतरे देखकर उनके संघ में दाखिल होते हैं ख्रथांत् वे पार्श्वनाथ के परंपरागत संघ और महाबीर के नवस्थापित संघ—दोनों के संधान में एक कड़ी बनते है। इससे यह मानना पड़ता है कि, महाबीर ने जो संघ रचा उसकी भित्ति पार्श्वनाथ की संघ-परंपरा है।

यद्यपि कई पार्श्वापत्यिक महावीर के संघ में प्रविष्ट हुए, तो भी कुछ पारवांगित्यक ऐसे भी देखे जाते हैं, जिनका महावीर के संघ में सिम्मिलित होना निर्दिष्ट नहीं है। इसका एक उदाहरण भगवती २-५ में यो है-तुंगीया नामक नगर में ५०० पार्श्वापित्यक श्रमण पधारते हैं। वहाँ के तत्त्वज्ञ श्रमणोपासक उनसे उपदेश सनते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थविर उनको चार याम ग्रादि का उपदेश करते हैं। आवक उपदेश से प्रसन्न होते हैं ग्रौर धर्म में स्थिर होते हैं। बे स्थिवरों से संयम, तप ब्रादि के विषय में तथा उसके फल के विषय में प्रश्न करते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थिवरों में से कालियपत्त, मेहिल, स्नानन्दरिक्वय स्त्रीर कासव ये चार स्थविर ऋपनी-ऋपनी दृष्टि से जवाब देते हैं। पार्श्वापत्यिक स्थविर त्रौर पार्श्वापत्यिक श्रमणोपासक के बीच तंगीया में हुए इस प्रश्नोत्तर का हाल इन्द्रभृति राजग्रही में सुनते हैं श्रीर फिर महावीर से पूछते हैं कि - "क्या ये पार्श्वापत्यिक स्थविर प्रश्नों का उत्तर देने में समर्थ हैं ?" महावीर स्पष्टतया कहते हैं कि - "वे समर्थ हैं। उन्होंने जो जवाब दिया वह सच है: मैं भी वही जवाब देता।" इस संवादकथा में ऐसा कोई निर्देश नहीं कि तंगीयावाले पार्श्वापत्यिक निर्मंथ या श्रमणोपासक महावीर के संघ में प्रविष्ट हुए । यदि वे प्रविष्ट होते तो इतने बड़े पार्श्वापत्यिक संघ के महावीर के संघ में सम्मिलित होने की बात समकालीन या उत्तरकालीन ऋाचार्य शायद ही भूलते।

यहाँ एक बात खास ध्यान देने योग्य है कि, पार्श्वापत्यिक श्रमण न तो

महावीर के पास ऋाए हैं, न उनके संघ में प्रविष्ट हुए हैं, फिर भी महावीर उनके उत्तर की सचाई ऋौर चमता को स्पष्ट स्वीकार ही करते हैं।

दूसरी बात ध्यान देने योग्य यह है कि, जो पार्श्वापत्यिक महावीर के संघ में श्राप, वे भी महावीर की सर्वज्ञता के बारे में पूरी प्रतीति कर लेने के पश्चात् ही उनको विधिवत् वन्दन-नमस्कार 'तिक्खुत्तो श्रायाहिणं पयाहिणं वन्दामि'— करते हैं; उसके पहले तो वे केवल उनके पास शिष्टता के साथ श्राते हैं— 'श्रदूर-सामंते ठिचा'।

पार्श्वनाथ की परंपरा के त्यागी श्रीर ग्रहस्थ व्यक्तियों से संबन्ध रखने वाली, उपलब्ध श्रागमों में जो कुछ सामग्री है, उसको योग्य रूप में सकलित एवं व्यवस्थित करके पार्श्वनाथ के महावीर-कालीन संघ का सारा चित्र पं दलसुल मालविष्णिया ने श्रपने एक श्रम्थासपूर्ण लेख में, बीस वर्ष पहले खींचा है जो इस प्रसंग में खास द्रष्टव्य है। यह लेख 'जैन प्रकाश' के 'उत्थान-महावीरांक' में छपा है।

### श्राचार---

श्रव हम श्राचार की विरासत के प्रश्न पर श्राते हैं। पार्श्वापित्यक निर्प्रयों का श्राचार बाह्य-श्राभ्यन्तर दो रूप में देखने में श्राता है। श्रनगारत्व, निर्प्रथत्व, सचेलत्व, शीत, श्रातप श्रादि परिपह-सहन, नाना प्रकार के उपवास व्रत श्रीर भिद्याविधि के कठोर नियम इत्यादि बाह्य श्राचार हैं। सामायिक समत्व या समभाव, पचक्ताण—त्याग, संयम—इन्द्रियनियमन, संवर—कपायनिरोध, विवेक - श्रुलिसता या सदसिंद्रवंक, ब्युत्सर्ग—ममत्वत्याग, हिंसा श्रसत्य श्रदत्तादान श्रीर बहिद्यादाण से विरति इत्यादि श्राभ्यन्तर श्राचार में सम्मिलित हैं।

पहले कहा जा चुका है कि, बुद्ध ने यहत्याग के बाद निर्मंथ श्राचारों का भी पालन किया था। बुद्ध ने अपने द्वारा आचरण किए गए निर्मंथ आचारों का जो संचेप में संकेत किया है उसका पार्श्वापियक निर्मंथों की चर्या के उपलब्ध वर्णन के साथ मिलान करते हैं <sup>9 ह</sup> एवं महावीर के द्वारा आचिरत बाह्य चर्या के साथ मिलान करते हैं <sup>9 ह</sup> एवं महावीर के द्वारा आचिरत बाह्य चर्या के साथ मिलान करते हैं <sup>9 ह</sup> तो सन्देह नहीं रहता कि, महावीर को निर्मंथ या अनगार धर्म की बाह्य चर्या पार्श्वापत्थिक परंपरा से मिली है — भले ही उन्होंने उसमें देशकालानुसारी थोड़ा-बहुत परिवर्तन किया हो। आस्यन्तर आचार भी भगवान महावीर का वही है जो पार्श्वापत्थिकों में प्रचलित था। कालासवेसीपुत्त

१८ देखो – नोट नं० १४।

१६. श्राचारांग, श्र० ६।

जैसे पार्श्वापत्यिक श्राभ्यन्तर चरित्र से संबद्ध पारिभाषिक शब्दों का जब ऋर्थ पूछते हैं तब महावीर के श्रमुयायी स्थविर वही जवाब देते हैं, जो पार्श्वापत्यिक परंपरा में भी प्रचलित था।

निर्युधों के बाह्य-श्राभ्यंतर श्राचार-चारित्र के पार्श्वपरंपरा से विरासत में मिलने पर भी महावीर ने उसमें जो सधार किया है वह भी श्रागमों के विश्वसनीय प्राचीन स्तर में सरिवत है। पहले संघ को विरासतवाले वर्णन में हमने सचित किया ही है कि. जिन-जिन पार्श्वापत्यिक निर्मर्थों ने महावीर का नेतृत्व माना उन्होंने सप्रतिक्रमण पाँच महावत स्वीकार किए । पार्श्वनाथ की परंपरा में चार याम थे. इसलिए पार्श्वनाथ का निर्प्रथधर्म चातुर्याम कहलाता था। इस बात का समर्थन बौद्ध पिटक दीवनिकाय के सामञ्जपतासत्त में श्राए हए निर्प्य के 'चात-याम-संवर-संवतो' इस विशेषण से होता है । यद्यपि उस सूत्र में ज्ञातपुत्र महावीर के मख से चातर्याम धर्म का वर्णान बौद्ध पिटक-संग्राहकों ने कराया है। पर इस ग्रंश में वे भ्रान्त जान पडते हैं। पार्श्वापत्यिक परंपरा बुद्ध के समय में विद्यमान भी थी ग्रौर उससे बद्ध का तथा उनके कुछ ग्रानुयायियों का परिचय भी था, इसलिये वे चातुर्याम के बारे में ही जानते थे। चातुर्याम के स्थान में पाँच यम या पाँच महाव्रत का परिवर्तन महावीर ने किया. जो पार्श्वापित्यकों में से ही एक थे। यह परिवर्तन पार्श्वापत्यिक परंपरा की दृष्टि से भले ही विशोष महत्त्व रखता हो. पर निर्धन्थ भिन्न इतर समकालीन बौद्ध जैसी श्रमण परंपराश्चों के लिए कोई खास ध्यान देने योग्य बात न थी। जो परिवर्तन किसी एक फिरके की त्र्यान्तरिक वस्तु होती है उसकी जानकारी इतर परम्परात्र्यों में बहुधा तुरन्त नहीं होती । बुद्ध के सामने समर्थ पार्श्वापत्यिक निर्मेथ ज्ञातपुत्र महावीर ही रहे, इसलिए बौद्ध ग्रंथ में पार्श्वापत्यिक परंपरा का चातुर्याम धर्म महावीर के मुख से कहलाया जाए तो यह स्वाभाविक है। परन्त इस वर्णन के ऊपर से इतनी बात निर्विवाद साबित होती है कि. पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ पहले चातुर्याम धर्म के श्रनु-यायी थे, त्रीर महावीर के संबन्ध से उस परंपरा में पंच यम दाखिल हुए । दूसरा सुधार महावीर ने सप्रतिक्रमण धर्म दाखिल करके किया है, जो एक निर्प्रन्थ परम्परा का त्र्यान्तरिक सुधार है। सम्भवतः इसीलिए बौद्ध प्रन्थों में इसका कोई निर्देश नहीं।

त्रौद्ध प्रन्थों में ° पूरणकाश्यप के द्वारा कराए गए निर्ग्रन्थ के वर्णन में 'एकशाटक' विशेषण त्राता है; 'म्रचेल' विशेषण त्राजीवक के साथ त्राता है। निर्ग्रन्थ का 'एकशाटक' विशेषण मुख्यतया पाश्वीपत्थिक निर्ग्रन्थ की क्रोर

२०. श्रंगुत्तरनिकाय, छक्कनिपात, २-१।

हौ संकेत करता है। हम आचारांग में वर्णित और सबसे अधिक विश्वसनीय महावीर के जीवन-श्रंश से यह तो जानते ही हैं कि महावीर ने गृहत्याग किया तब एक वस्त्र—चेल धारण किया था। क्रमशः उन्होंने उसका हमेशा के वास्ते त्याग किया. और पूर्णतया अचेतत्व स्वीकार किया १ । उनकी यह अचेतत्व भावना मलगत रूप से हो या पारिपार्शिवक परिस्थिति में से ग्रहण कर स्त्रात्मसात की हो. यह प्रश्न यहाँ प्रस्तत नहीं : प्रस्तत इतना ही है कि. महावीर ने सचेलत्व में से ऋचेलत्व की ऋोर कदम बढाया । इस प्रकाश में हम बौद्धग्रन्थों में ऋाए हए निर्ग्रन्थ के विशेषण 'एकशाटक' का तालर्थ सरलता से निकाल सकते हैं। वह यह कि. पार्श्वापत्यिक परंपरा में निर्प्रत्यों के लिये मर्यादित वस्त्रधारण वर्जित न था. जब कि महावीर ने वस्त्रधारण के बारे में ऋनेकान्तदृष्टि से काम लिया। उन्होंने सचेतत्व ग्रीर ग्राचेतत्व दोनों को निर्प्रन्थ संघ के लिए यथाशक्ति ग्रीर यथारुचि स्थान दिया । ऋध्यावक धर्मानन्द कौशाम्बी ने भी ऋपने 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म' (पू॰ २०) में ऐसा ही मत दरसाया है । इसी से हम उत्तराध्ययन के केशी-गौतम-संवाद में अचेल और सचेल धर्म के बीच समन्वय पाते हैं। उसमें खास तौर से कहा गया है कि. मोत्त के लिये तो मुख्य श्रीर पारमार्थिक तिंग-साधन ज्ञान-दर्शन-चारित्ररूप श्राध्यात्मिक सम्पत्ति ही है। श्रचेलत्व या सचेलत्व यह तो ब्रोकिक--बाह्य लिंगमात्र है, पारमार्थिक नहीं।

इस तात्वर्य का समर्थन भगवती स्त्रादि में वर्णित पार्श्वापत्यकों के परिवर्तन से स्पष्ट होता है। महावीर के संघ में दाखिल होनेवाले किसी भी पार्श्वापत्यिक निर्मंथ के परिवर्तन के बारे में यह उल्लेख नहीं है कि, उसने सचेलत्व के स्थान में स्रचेलत्व स्वीकार किया; जब कि उन सभी परिवर्तन करनेवाले निर्मंथों के लिए निश्चित रूप से कहा गया है कि उन्होंने चार याम के स्थान में पाँच महावत स्रीर प्रतिक्रमण धर्म स्वीकार किया।

महावीर के व्यक्तित्व, उनकी आध्यात्मिक दृष्टि श्रीर श्रनेकान्त वृत्ति को देखते हुए ऊपर वर्णन की हुई सारी घटना का मेल सुसंगत वैट जाता है। महाव्रत श्रीर प्रतिक्रमण का सुधार, यह श्रन्तःशुद्धि का सुधार है इसलिए महावीर ने उस पर पूरा भार दिया, जब कि स्वयं स्वीकार किए हुए श्रचेलत्व पर एकान्त भार

२१. गो चेविमेण वत्थेण पिहिस्सामि तंसि हेमंते।

से पारए श्रावकहाए एयं खु श्रग्धाधम्मयं तस्स ॥२॥ संबच्छरं साहियं मासं जं न रिकासि वत्थमं मगवं । श्रचेलए तश्रो चाह तं वोसिज वत्थमसागारे ॥४॥ —श्राचारांग, १-६-१।

नहीं दिया। उन्होंने सोचा होगा िक, ब्राखिर ब्रचेलत्व या सचेलत्व, यह कोई जीवन-शुद्धि की ब्रान्तिम कसौटी नहीं है। इसीलिए उनके निर्मंथ संघ में सचेल ब्रीर ब्रचेल दोनों निर्मंथ श्रपनी-श्रपनी किच एवं शक्ति का विचार करके ईमानदारी के साथ परस्पर उदार भाव से रहे होंगे। उत्तराध्ययन का वह संवाद उस समय की स्चना देता है, जब िक कभी निर्मंग्यों के बीच सचेलत्व के बारे में सारासार के तारतम्य की विचारणा चली होगी। पर उस समन्वय के मूल में ब्रचेकान्त दृष्टि का जो यथार्थ प्राण् स्पन्दित होता है वह महावीर के विचार की देन है।

पार्श्वापित्यक परंपरा में जो चार याम थे उनके नाम स्थानांगस्त्र में यों आते हैं; (१) सर्वप्राणातिपात—(२) सर्वप्राणातः—(३) सर्वप्रदत्तादान—श्रौर (४) सर्वप्रहिद्धादाण—से विरमण <sup>२२</sup>। इनमें से 'बहिद्धादाण' का अर्थ जानना यहाँ प्राप्त है। नवांगीटीकाकार अर्थ्ययदेव ने 'बहिद्धादाण' शब्द का अर्थ 'परिग्रह' स्चित किया है। 'परिग्रह से विरति' यह पार्श्वापित्यकों का चौथा याम था, जिसमें अब्रह्म का वर्जन अवस्य अभिग्रेत था <sup>२३</sup>। पर जब मनुष्यसुलम दुर्वेलता के कारण अब्रह्मविरमण में शिथिलता आई और परिग्रह-विरति के अर्थ में स्पष्टता करने की जरूरत मालूम हुई तब महावीर ने अब्रह्मविरमण को परिग्रहविरमण से अलग स्वतंत्र यम रूप में स्वीकार करके पाँच महावतों की भीष्मप्रतिज्ञा निर्मुंथों के लिए रखी और स्वयं उस प्रतिज्ञा-पालन के पुरस्कर्ता हुए। इतना ही नहीं बल्क ज्ञण-ज्ञण के जीवनकम में बदलनेवाली मनोष्टित्यों के कारण होनेवाले मानसिक, वाचिक, कायिक दोष भी महावीर को निर्मुंथ-जीवन के लिए अत्यन्त अखरने लगे, इससे उन्होंने निर्मुंथ-जीवन में सतत जागृति रखने की दृष्टि से प्रतिक्रमण धर्म को नियत स्थान दिया, जिससे कि प्रत्येक निर्मुंथ सायं-प्रातः अपने जीवन की बुटियों का निरीज्ञण करे और लगे

२२. मिष्भममा बावीसं ख्ररहंता भगवंता चाउजामं धम्मं परण्वेति, तं०— सव्वातो पाणातिवायाच्रो वेरमणं, एवं मुसावायाच्रो वेरमणं, सव्वातो श्रदिजादाणाच्रो वेरमणं, सव्वाच्रो बहिद्धादाणाच्रो वेरमणं १।—स्थानांग, सूत्र २६६, पत्र २०१ द्या।

२३. ''बहिद्धादाणाश्रो'' ति बहिद्धा—मैधुनं पहिग्रहविशेषः श्रादानं च परिग्रहस्तयोर्द्धन्द्वैकत्वमथवा श्रादीयत इत्यादानं परिग्राह्यं वस्तु तच्च धर्मोपकर-एमपि भवतीत्यत श्राह—बहिस्तात्-धर्मोपकरणाद् बहिर्यदिति । इह च मैधुनं परिग्रहेऽन्तर्भवति, न ह्यपरिग्रहीता योषिद् भुज्यत इति ।—स्थानांग, २६६ सूत्रवृति, पत्र २०१ व ।

दोषों की ख्रालोचनापूर्वक ख्रायंदा दोषों से बचने के लिए शुद्ध संकल्प को हक् करे। महावीर की जीवनचर्या ख्रीर उनके उपदेशों से यह भली-भाँति जान पड़ता है कि, उन्होंने स्वीकृत प्रतिज्ञा की शुद्धि ख्रीर ख्रन्तजांग्रति पर जितना भार दिया है उतना ख्रन्य चीजों पर नहीं। यही कारण है कि तत्कालीन छनेक पार्थापियकों के रहते हुए भी उन्हों में से एक शातपुत्र महावीर ही निर्मंथ संघ के ख्रगुवा रूप से या तीयंकर रूप से माने जाने लगे। महावीर के उपदेशों में जितना भार क्षायविजय पर है—जो कि निर्मन्थ-जीवन का मुख्य साध्य है—उतना भार ख्रन्य किसी विषय पर नहीं है। उनके इस कठोर प्रयक्ष के कारण ही चार याम का नाम स्मृतिशोष बन गया व पाँच महावत संयमधर्म के जीवित छंग बने।

महाबीर के द्वारा एंच महाबत-धर्म के नए सधार के बारे में तो श्वेताम्बर-दिगान्तर एकमत हैं. पर पाँच महावत से क्या ग्रामिप्रेत है, इस बारे में विचारमेद म्रावश्य है। दिगंबराचार्य वटकेर का एक 'मृलाचार' नामक प्रन्थ है-जो संप्रहात्मक है-उसमें उन्होंने पाँच महात्रत का ऋर्थ पाँच यम न बतलाकर केवल जैन-परंपरा परिचित पाँच चारित्र बतलाया है। उनका कहना है कि, महाबीर के पहले मात्र सामायिक चारित्र था, पर महावीर ने छेदोपस्थापन दाखिल करके सामायिक के ही विस्तार रूप से अन्य चार चारित्र बतलाए, जिससे महावीर पंच महावत-धर्म के उपदेशक माने जाते हैं। श्राचार्य वटकेर की तरह पुज्यपाद, श्रकलंक, श्राशाधर स्त्रादि लगभग सभी दिगंबराचार्य श्रीर दिगंबर विद्वानों का वह एक ही ऋभियाय है विश्व निःसन्देह श्वेतांबर-परंपरा के पंच महाव्रतधर्म के खुलासे से दिगंबर परंपरा का तत्संबन्धी खुलासा जुदा पड़ता है। भद्रवाहकर्तक मानी जानेवाली निर्युक्ति में भी छेदोपस्थापना चारित्र को दालिल करके पाँच चारित्र महावीरशासन में प्रचलित किए जाने की कथा निर्दिष्ट है, पर यह कथा केवल चारित्रपरिणाम की तीवता, तीवतरता श्रीर तीव्रतमता के तारतम्य पर एवं भिन्न-भिन्न दीन्नित व्यक्ति के श्रिधिकार पर प्रकाश डालती है, न कि समग्र निर्पर्थों के लिए अवश्य स्वीकार्य पंच महाबतों के ऊपर। जब कि महावीर का पंच महावत-धर्म-विषयक सधार निर्मय दीचा लेनेवाले सभी के लिए एक-सा रहा, ऐसा भगवती आदि ग्रंथों से तथा बौद्ध पिटक निर्दिष्ट 'चात-याम-संवर-संवतो<sup>१२ ४</sup> इस विशेषण से फलित होता है। इसके समर्थन में प्रति-क्रमण धर्म का उदाहरण पर्याप्त है। महावीर ने प्रतिक्रमण धर्म भी सभी निर्मृत्थों

२४. देखो-पं॰ जुगल किशोर जी मुख्तार कृत-जैनाचार्यों का शासनमेद, परिशिष्ट 'क'।

२५. "चातु-याम-संवर-संवुतो" इस विशेषण के बाद 'सब्व-वारि-वारितो' इत्यादि

के लिए समान रूप से अनुशासित किया । इस प्रकाश में पंच महावत धर्म का अनुशासन भी सभी निर्धन्यों के लिये रहा हो, यही मानना पड़ता है । मूलाचार आदि दिगंवर परंपरा में जो विचारमेद सुरिच्चत है वह साधार अवश्य है, क्योंकि, श्वेतांवरीय सभी ग्रन्थ छेदोपस्थान सहित पाँच चारित्र का प्रवेश महावीर के शासन में बतलाते हैं। पाँच महावत और पाँच चारित्र ये एक नहीं। दोनों में पाँच की संख्या समान होने से मूलाचार आदि ग्रन्थों में एक विचार सुरिच्चत रहा तो श्वेताम्बर ग्रन्थों में दूसरा भी विचार सुरिच्चत है। कुछ भी हो, दोनों परंपराएँ पंच महावत धर्म के सुथार के बारे में एक-सी सम्मत हैं।

वस्तुतः पाँच महाव्रत यह पाश्र्वापत्यिक चातुर्याम का स्पष्टीकरण ही है। इससे यह कहने में कोई बाधा नहीं कि, महावीर को संयम या चारित्र की विरासत भी पार्श्वनाथ की परंपरा से मिली है।

हम योगपरंपरा के आठ योगांग से परिचित हैं। उनमें से प्रथम श्रंग यम है। पातंजल योगशास्त्र (२-३०, ३१ में ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय ब्रह्मचर्य और अपिश्वह ये पौँच यम गिनाए हैं; साथ ही इन्हीं पाँच यमों को महावत भी कहा है— जब कि वे पाँच यम परिपूर्ण या जाति-देश-काल-समयानविस्कुल हों। मेरा खयाल है कि, महावीर के द्वारा पाँच यमों पर श्रत्यन्त भार देने एवं उनको महावत के रूप से मान लेने के कारण ही 'महावत' शब्द पाँच यमों के लिए विशेष प्रसिद्धि में श्राया। श्राज तो यम या याम शब्द पुराने जैनश्रुत में, बौद्ध पिटकों में श्रीर उपलब्ध योगस्त्र में मुख्यतया सुरिच्ति है। 'यम' शब्द का उतना प्रचार श्रव नहीं है, जितना प्रचार 'महावत' शब्द का।

विशेषण ज्ञातपुत्र महावीर के लिए आते हैं। इनमें से 'सब्ब-वारि-वारितो' का अर्थ अडकथा के अनुसार श्री राहुल जी आदि ने किया है कि—''निगएठ (निर्मन्य) जल के व्यवहार का वारण करता है (जिससे जल के जीव न मारे जाएँ)।" (दीघनिकाय, हिन्दी अनुवाद, पृ० २१ । पर यह अर्थ अमपूर्ण है। जलबोधक ''वारि'' शब्द होने से तथा निर्मन्य सचित्त जल का उपयोग नहीं करते, इस वस्तुस्थिति के दर्शन से अम हुआ जान पड़ता है। वस्तुतः ''सब्ब-वारि-वारितों' का अर्थ यही है कि—सब अर्थात् हिंसा आदि चारों पापकर्म के बारि अर्थात् वारख्याने निषेध के कारण वारिन अर्थात् विरतः, याने हिंसा आदि सब पापकर्मों के निवारण के कारण उन दोषों से विरतः। यही अर्थ अगले 'सब्ब-वारि-युतो', 'सब्ब-वारि-युतो' हत्यादि विशेषण में स्पष्ट किया गया है। वस्तुतः सभी विशेषण एक ही अर्थ को मिक्न-भिक भंगी से दरसाते हैं।

जब चार याम में से महावीर के पाँच महावत श्रीर बुद्ध के पाँच शील के विकास पर विचार करते हैं तब कहना पड़ता है कि, पार्श्वनाथ के चार याम की परंपरा का ज्ञातपुत्र ने श्रपनी दृष्टि के श्रनुसार श्रीर शाक्यपुत्र ने श्रपनी दृष्टि के श्रनुसार श्रीर शाक्यपुत्र ने श्रपनी दृष्टि के श्रनुसार विकास किया है <sup>२६</sup>, जो श्रमी जैन श्रीर बीद्ध परंपरा में विरासतक्त्य से विद्यमान है।

### श्रुत—

श्रव हम श्रन्तिम विरासत—श्रुतसम्पत्ति—पर श्राते हैं। श्रेतांबर-दिगंबर दानों के वाङ्मय में जैन श्रुत का द्वादशांगी रूप से निर्देश है। " श्राचारांग श्रादि ग्यारह श्रंग श्रोर बारहवं दृष्टिवाद श्रंग का एक भाग चौदह पूर्व, ये विरोष प्रसिद्ध हैं। श्रागमों के प्राचीन समके जाने वाले भागों में जहाँ-जहाँ किसी के ग्रानार धर्म स्वीकार करने की कथा है वहाँ या तो ऐसा कहा गया है कि वह सामायिक श्रादि ग्यारह श्रंग पढ़ता है या वह चतुर्दश पूर्व पढ़ता है। " हमें इन उल्लेखों के ऊपर से विचार यह करना है कि, महावीर के पूर्व पार्थनाथ या उनकी परंपरा की श्रुत-सम्पत्ति क्या थी १ श्रीर इसमें से महावीर को विरासत मिली या नहीं १ एवं मिली तो किस रूप में १

शास्त्रों में यह तो स्पष्ट ही कहा गया है कि, ब्राचारांग ब्रादि ग्यारह ब्रंगों

२६. ऋथ्यापक धर्मानन्द कौशाम्यी ने ऋन्त में जो ''पार्थनाथ चा चातुर्याम धर्म'' नामक पुस्तक लिखी है उसका मुख्य उद्देश ही यह है कि, शाक्य-पुत्र ने पार्थनाथ के चातुर्यामधर्म की परंपरा का विकास किस किस तरह से किया, यह बतलाना।

२७. षट्खरडागम ( घवला टीका ), खरड १, पृष्ठ ६ : बारह श्रंगगिज्मा । समवायांग, पत्र १०६, सूत्र १३६ : दुवालसंगे गिर्णिपिडगे । नन्दीसूत्र ( विजयदानसूरि संशोधित ) पत्र ६४ : श्रंगपविष्ठं दुवालसविहं पर्यात्तं ।

२८ ग्यारह ग्रंग पढ़ने का उल्लेख भगवती २ १; ११-६ ज्ञाता धर्मकथा, ग्रं० १२ । चीदह पूर्व पढ़ने का उल्लेख-भगवती ११-११-४३२, १७-२-६१७; ज्ञाताधर्म-कथा, ग्रं० ५। ज्ञाता० ग्रं० १६ में पारडवॉ के चीदह पूर्व पढ़ने का व द्रीपदी के ग्यारह ग्रंग पढ़ने का उल्लेख है। इसी तरह ज्ञाता० २-१ में काली साध्वी बन कर ग्यारह ग्रंग पढ़ती है, ऐसा वर्णन है।

की रचना महावीर के ऋनुगामी गण्धरों ने की। <sup>२६</sup> यद्यपि नन्दीसूत्र की पुरानी ब्याख्या—चूर्णि—जो विक्रम की श्राठवीं सदी से श्रवांचीन नहीं—उसमें 'पर्व' शब्द का स्तर्थ वतलाते हुए कहा गया है कि, महावीर ने प्रथम उपदेश दिया इसलिए 'पूर्व' कहलाए 3°, इसी तरह विक्रम की नवीं शताब्दी के प्रसिद्ध त्र्याचार्य वीरसेन ने धवला में 'पर्वगत' का त्र्यर्थ बतलाते हुए कहा कि जो पूर्वों को प्राप्त हो या जो पूर्व स्वरूप प्राप्त हो वह 'पूर्वगत' 3 9 ; परन्तु चूर्णिकार एवं उत्तरकालीन वीरसेन, हरिभद्र, मलयिगरि स्त्रादि व्याख्याकारी का वह कथन केवल 'पूर्व' ग्रौर 'पूर्वगत' शब्द का ग्रार्थ घटन करने के अभिप्राय से हुआ जान पड़ता है। जब भगवती में कई जगह महावीर के मुख से यह कहलाया गया है कि, अमुक वस्तु पुरुपादानीय पार्श्वनाथ ने वही कही है जिसको में भी कहता हूँ, ग्रौर जब हम सारे श्वेतांबर-दिगंबर श्रत के द्वारा यह भी देखते हैं कि, महावीर का तत्त्वज्ञान वही है जो पार्श्वापत्थिक परम्परा से चला श्चाता है, तब हमें 'पूर्व' राब्द का श्चर्य समभाने में कोई दिकत नहीं होती। पूर्व अत का अर्थ स्पष्टतः यही है कि, जो अत महावीर के पूर्व से पार्श्वापत्यिक परम्परा द्वारा चला ह्याता था. ह्योर जो किसी न किसी रूप में महावीर को भी प्राप्त हुआ। प्रो॰ याकोबी आदि का भी ऐसा ही मत है। ३२ जैन श्रुत के मुख्य विषय नवतत्त्व, पंच ऋस्तिकाय, ऋात्मा श्रीर कर्म का संबन्ध, उसके कारण, उनकी निवत्ति के उपाय, कर्म का स्वरूप इत्यादि हैं। इन्हीं विषयों को महावीर श्रीर जनके शिष्यों ने संत्रेप से विस्तार श्रीर विस्तार से संत्रेप कर भले ही कहा हो. पर वे सब विषय पारवांपित्यक परम्परा के पूर्ववर्ता श्रत में किसी-न-किसी रूप

२६-३०. जम्हा तित्थकरो तित्थपवत्तग्यकाले गण्धराणं सव्यस्ताधारत्तग्रतो पुव्यं पुव्यगतसुत्तत्थं भासति तम्हा पुट्यं ति भणिता, गण्धरा पुण् सुत्तरयणं करेन्ता ऋायाराङ्कमेण रएंति ठवंति य ।

<sup>—</sup> नन्दीसूत्र ( विजयदानसूरिसंशोधित ) चृर्षि, पृ० १११ ग्र ।

३१. पुन्त्राणं गयं पत्त पुन्वसरूवं वा पुन्वगयमिदि गण्णामं ।

<sup>-</sup> पट्खंडागम ( धवला टीका ), पुस्तक १, पृ० ११४।

<sup>2.</sup> The name ( पूर्व ) itself testifies to the fact that the Purvas were superseded by a new canon, for Purva means former, earlier.....

<sup>-</sup>Sacred Books of the East, Vol XXII Introduction, P. XLIV

में निरूपित थे, इस विषय में कोई सन्देह नहीं। एक भी स्थान में महावीर या उनके शिष्यों में से किसी ने ऐसा नहीं कहा कि, जो महावीर का श्रुत है वह अपूर्व अर्थात् सर्वथा नवोत्पन्न है। चौदह पूर्व के विषयों की एवं उनके भेद प्रमेदों की जो टूटी-फूटी यादी नन्दी सूत्र अं मं तथा घवला अर्थ में मिलती है उसका आवारांग आदि ग्यारह अंगों में तथा अन्य उपांग आदि शास्त्रों में प्रतिपादित विषयों के साथ मिलान करते हैं तो, इसमें सन्देह ही नहीं रहता कि, जैन परंपरा के आवार विचयत विषयक सुख्य मुहों की चर्चा, पाश्वांपत्यिक परंपरा के प्रवांपत्य की परंपरा के अंगोगंग श्रुत में समान ही है। इससे में अपी तक निम्नतिखित निष्कर्ष पर आया हूँ—

- (१) पार्श्वनाथीय परंपरा का पूर्वश्रुत महावीर को किसी-न-किसो रूप में प्राप्त हुआ । उसी में प्रतिपादित विषयों पर ही अपनी अपनी प्रकृति के अनुसार आचारांग आदि अंथों की जुदे जुदे हाथों से रचना हुई है ।
- (२) महावीरशासित संघ में पूर्वश्रुत और आचारांग आदि श्रुत—दोनों की बड़ी प्रतिष्ठा रही। फिर भी पूर्वश्रुत की महिमा अधिक ही की जाती रही है। इसी से हम दिगम्बर-श्वेतांबर दोनों परम्परा के साहित्य में श्राचायों का ऐसा प्रयत्न पाते हैं, जिसमें वे अपने-अपने कर्म विषयक तथा ज्ञान आदि विषयक हतर पुरातन अन्यों का संबन्ध उस विषय के पूर्वनामक अन्य से जोड़ते हैं, हतना ही नहीं पर दोनों परम्परा में पूर्वश्रुत का क्रमिक हास लगभग एक-सा वर्णित होने पर भी क्रमीवेश प्रमाण में पूर्वज्ञान को धारण करनेवाले आचायों के प्रति विशेष बहुमान दरसाया गया है। दोनों परंपरा के वर्णन से हतना निश्चित मालूम पड़ता है कि, सारी निर्यन्थ परम्परा अपने वर्तमान श्रुत का मूल पूर्व में मानती, आई है।
- (२) पूर्वश्रुत में जिस-जिस देश-काल का एव जिन-जिन व्यक्तियों के जीवन का प्रतिबिंग था उससे ब्राचारांग ब्रादि ब्रांगों में भिन्न देशकाल एवं भिन्न व्यक्तियों के जीवन का प्रतिबिंग पड़ा यह स्वामाविक है; फिर भी ब्राचार एवं तत्वज्ञान के मुख्य मुद्दों के स्वरूप में दोनों में कोई खास ब्रन्तर नई पड़ा। उपसंहार—

महावीर के जीवन तथा धर्मशासन से सम्बद्ध ख्रनेक प्रश्न ऐसे हैं, जिनकी गवेषणा ख्राबश्यक हैं; जैसे कि ख्राजीयक परंपरा से महावीर का संबन्ध तथा

३३. नन्दीसून, पत्र १०६ ऋ से । ३४ षट्लंडागम (धवलाटीका), पुस्तक १, पृ० ११४ से ।

इतर समकालीन तापस, परिव्राजक श्रौर बौद्ध श्रादि परंपराश्रों से उनका संबन्ध— ऐसे संबन्ध जिन्होंने महावीर के प्रवृत्ति चेत्र पर कुछ श्रसर डाला हो या महावीर की धर्म प्रवृत्ति ने उन परम्पराश्रों पर कुछ-न-कुछ श्रसर डाला हो।

इसी तरह पार्श्वनाथ की जो परम्परा महानीर के संघ में सिम्मिलित होने से तटस्थ रही उसका ब्रास्तित्व कव तक, किस-किस रूप में ब्रीर कहाँ-कहाँ रहा ब्राय्यत् उसका भावी क्या हुआ.—यह प्रश्न भी विचारणीय है। सारवेल, जो ब्रायतन संशोधन के ब्रानुसार जैन परम्परा का ब्रानुगामी समभ्या जाता है, उसका दिगम्बर या श्वेताम्बर श्रुत में कहीं भी निर्देश नहीं इसका क्या कारण ! क्या महावीर की परम्परा में सम्मिलित नहीं हुए ऐसे पाश्वीपत्यिकों की परम्परा के साथ तो उसका सम्बन्ध रहा न हो ! इत्यादि प्रश्न भी विचारणीय हैं।

प्रो॰ याकोशी ने कल्पसूत्र की प्रस्तावना में गौतम श्रीर बीधायन धर्मसूत्र के साथ निर्मन्थों के व्रत-उपव्रत की तुलना करते हुए स्वित किया है कि, निर्मन्थों के सामने वैदिक संन्यासी धर्म का श्रादर्श रहा है इत्यादि। परन्तु इस प्रश्न की भी श्रव नए दृष्टिकोण से विचारना होगा कि, वैदिक परम्परा, जो मूल में एकमात्र एदस्थाश्रम प्रधान रही जान पड़ती है, उसमें संन्यास धर्म का प्रवेश कव कैसे श्रीर किन बलों से हुआ। श्रीर श्रन्त में वह संन्यास धर्म वैदिक परंपरा का एक श्रावश्यक श्रंग कैसे वन गया १ इस प्रश्न की मीमांसा से महावीर पूर्ववर्ती निर्मन्थ परम्परा श्रीर परिवाजक परम्परा के संबन्ध पर बहुत कुळ प्रकाश पड़ सकता है।

परन्तु उन सब प्रश्नों को भावी विचारकों पर छोड़कर प्रस्तुत लेख में मात्र पार्श्वनाथ श्रोर महावीर के धार्मिक संबन्ध का ही संत्रेप में विचार किया है।

## परिशिष्ट ।

तेणं काले एं तेणं समए एं पासाविष्ठिजे कालासवेसियपुते एामं अर्णगरे जेणेव थेरा भगवंती तेणेव उवागच्छति २ ता थेरे भगवंते एवं वयासी—थेरा सामाइयं ए जाणंति थेरा सामाइयस्स अर्ट् ए याणंति थेरा पचक्लाणं ए याणंति थेरा पंतरस अर्ट ए याणंति, थेरा संवरं ए याणंति, थेरा संवरस्स अर्ट ए याणंति, थेरा विवेगस्स अर्ट ए याणंति, थेरा विवेगस्स अर्ट ए याणंति, थेरा विवेस्तग्मस अर्ट ए याणंति ६। तए एं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अर्णगारं एवं वयासी—जाणामो एं अर्जो! सामाइयं जाणामो एं अर्जो! सामाइयस्स अर्ट जाव जाणामो एं अर्जो! सामाइयस्स अर्ट जाव जाणाहि विवस्सगस्स अर्ट , के भे अर्जो! सामाइयं जाणह सामाइयस्स अर्ट जाव जाणहि विवस्सगस्स अर्ट , के भे अर्जो! सामाइयं को सामाइयस्स अर्ट जाव को भे विवस्सगस्स अर्ट है तए एं ते थेरा भगवंतो कालासवेसियपुत्तं अर्णगारं एवं वयासी—आया ऐ अर्जो! सामाइए के भे अर्जो! सामाइयस्स अर्गारं एवं वयासी—आया ऐ अर्जो! सामाइए स्राया ऐ अर्जो! सामाइयस्स अर्ट जाव विवस्सगस्स अर्ट ।

प्तथ एं से कालासवेसियपुत्ते अरुणगारे संबुद्धे थेरे भगधंते वंदति एमंसति २ ता एवं वयासी — एएसि एं भंते ! पयाएं पुन्ति अरुणाण्याए असवण्याए अश्वीहियाए...

णो रोइए इयाणि भंते ! एतेसि पयाणं जाणवाए...

रोएमि एवमेयं से जहेयं तुब्मे वदह,

तए एां से कालासवेसियपुत्ते ऋणुगारे येरे भगवंते वदइ नमंसइ, वंदित्ता नमंसिता चाउजामान्त्रो धम्मान्त्रो पंचमहव्वइयं सपडिक्कमणं धम्मं उवसंपिज्जता खं विहरइ।

व्याख्याप्रज्ञप्ति शतक १ उद्देश ६ । सू० ७६

तेणं कालेणं २ पासावश्चिष्ठा थेरा भगवंतो जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छंति २ समण्सस भगवश्चो महावीरस्स श्चदूरसामंते ठिज्वा एवं वदासी से नूणं मंते ! श्चसंखेष्जे लोए श्चणंता रातिंदिया उप्पष्जिस वा उप्पष्जीत वा उप्पष्जिस वा उप्पष्जीत वा उप्पष्जिस वा वागिच्छस वा विगच्छिस्

रातिदिया उप्पिजिसु वा ३ विगिच्छिसु वा ३ १ हंता ऋजो ! ऋसंखेज्जे लोए ऋगंता रातिदिया तं चेव । से केग्रहें गं जाव विगच्छिस्सिति वा १ से नूगं भंते ऋजो पासेगं ऋरहया पुरिसादायीएगं सासए लोए बहुए...

जे लोकह से लोए ? हंता भगवं ! से तेग्रहे गुं श्रज्जो ! एवं बुच्ह श्रमंखेज्जे ते चेव । तप्पिति च गुं ते पासावच्चेज्जा थेरा भगवंतो समग्रं भगवं महावीरं पचिभजाग्रंति सव्यन्त् सव्यद्धिती तए गुं ते थेरा भगवंतो समग्रं भगवं महावीरं वंदित नमसंति २, एवं वदासि — इच्छामि ग्रं भते ! तुम्मे श्रंतिए चाउन्जामाश्रो धम्माश्रो पंचमहव्यह्यं सप्यडिक्सग्रं धम्मं उवसंपिजज्ञा ग्रं विहरित्तए । श्रहासुहं देवागुप्या ! मा पडिवंधं करेह ।

व्याख्याप्रज्ञित शतक ५ उद्देश ६ । सू० २२७

तेणं कालेणं तेणं समए एां वाणियगामे नगरे होत्था । ...

तेणं कालेणं तेणं समएणं पासाविद्यन्त्रे गंगेए नामं श्राणगारे जेणेव समर्थे मगवं महावीरे तेणेव उवागच्छुइ, तेणेव उवागच्छुइता समण्रस्स भगवन्त्रो महावीरस्स श्रदूरसामंते ठिचा समर्था भगवं महावीरं एवं वयासी—संतरं मंते ! नेरह्या उववन्जंति ? गंगेया ! संतरं पि नेरह्या उववन्जंति । (स० ३०१)

से केणडेंगां भंते ! एवं बुचइ सतो नेरइया उववज्जित नो श्रमतो नेरइया उववज्जित जाव सन्त्रो वेमाणिया चयंति नो श्रमन्त्रो वेमाणिया चयंति ? से नूगां भंते ! गंगेया ! पासेगां श्ररहया पुरिसादाणीएणां सासए लोए बुइए...।

सर्य भते ! एवं जागाह उदाहु स्रास्यं स्रासीबा एते एवं जागाह उदाहु सीचा सतो नेरहया उववज्जंति नो स्रासतो नेरहया उववज्जंति'''।

गंगेया! सयं एते एवं जगामि नो ऋसयं, (स्०३७८)

तप्पभिद्दं च रां से गंगेये श्राग्यगारे सम्पां भगवं महावीरं पश्चिमजागुइ सन्वन्त् सन्वदरिसी।

इच्छामि एां भंते ! तुरुक्षं श्रांतियं चाउजामान्त्रो धम्मन्त्रो पचमहव्वइयं व्याख्याप्रज्ञपि शतक ६ उद्देश ३२ । सू० ३७६

तेणं कालेणं २ तुंगिया नामं नगरी होत्था ..... (सू० १०७)

तेणं कालेगां २ पासावश्चिजा थेरा भगवंतो जातिसपन्ना .....वहरंति ॥

( सूत्र १०८ )

तए यां ते येरा भगवतो तेसिं समयोवासयायां तीसे य महतिमहालियाए चाउजामं धम्मं परिकृष्टेति .....

तए एं ते समणोवासया थेरे भगवंते एवं बदासी-जति एं भंते ! संजमे

श्रग्रपह्यफले तवे वोदाण्फले किं पत्तियं ग्रं भेते ! देवा देवलोएमु उववर्जित ? तत्थं ग्रं कालियपुते नामं थेरे ते समणोवासए एवं वदासी—पुव्वतवेगं श्रजो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । तत्थं ग्रं मेहिले नामं थेरे ते समणोवासए एवं वदासी—पुव्वतवेगं श्रजो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । तत्थं ग्रं श्राणंदरिक्षए ग्रामं थेरे ते समणोवासए एवं वदासी—किम्मयाए श्रज्जो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । तत्थं ग्रं कासवे ग्रामं थेरे ते समणोवासए एवं वदासी—सिंगियाए श्रज्जो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । ग्रुव्वतवेगं पुव्वतवेगं किम्मयाए सिंगियाए श्रज्जो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । पुव्वतवेगं पुव्वसंजमेगं किम्मयाए सिंग्याए श्रज्जो ! देवा देवलोएमु उववर्जित । सच्चे ग्रं एस श्रष्टे नो चेव ग्रं श्राथभाव-वत्तव्वयाए । तए ग्रं ते समणोवासया थेरेहिंभगनंतिहिं इमाइं एयारूवाई वागरणाई वागरिया समाणा हहनुद्धा थेरे भगवंते वंदित नमंसितिः……(स्०१९०)

तए एां से भगनं गोयमे रायिगेहे नगरे जाय श्रडमाणे बहुजणसहं निसामेह—
एवं खलु देवाणुण्यिया ! तुंगियाए नगरीए बहिया पुष्पवतीए चेहए पासाविष्ठजा
थेरा भगनंतो समणोवासएहिं हमाइ एयारुवाइं वागरणाइं पुष्छिया—संजमे खं
भंते ! किंफले ? तवे एां भंते ? किंफले ? तए एां ते येरा भगनंतो ते समणोवासए
एवं वदासी—संजमे एां श्रव्जो—श्राण्यहयफले तवे वोदाएफले तं चेव जाव
पुन्यतवेषां पुन्वसंजमेणं किंमियाए संगियाए श्रव्जो ! देवा देवलोएसु उववव्जति,
सचे एां एसमहे एों चेव एां श्रायभाववत्तव्याए ॥ से कहमेयं मएणे एवं ? तए
एां समणे ० गोयमे इमीसे कहाए लढहे समारो .....

समणं भ० महावीरं जाव एवं वयासी—एवं खलु भंते ! श्राहं तुन्भेहिं श्रव्भ-ग्रुपणाए समाणे रायिष्टे नगरे उच्चनीयमिक्सिमाणि कुलाणि घरसमुदाणस्स भिक्तायिरयाए श्रव्धमाणे बहुजणसद्दं निसामेमि एवं खलु देवा० तुंगियाये नगरीए बहिया पुष्फवईए चेहए पासाविधज्जा येरा भगवंतो समणोवासएहिं इयाहं एयारू-वाहं वागरणाहं पुच्छिया—संजए एां भंते ! किंफले ! तवे किंफले ! तं चेव जाव सचेणं एसमछे णो चेव गां श्रायभाववत्तव्ययाए । तं पभू गां भंते ! ते येरा भगवंती तेसिं समणोवासयाणां इमाहं एयारूनाइं वागरणाइं वागरित्तए उदाहु श्राप्यभू !

पभू रां गोयमा ! ते येरा भगवंतां तेसिं समयोवासयायां इमाइं एयारूवाई वागरणाइं वागरेत्तए,

श्रहं पि य गां गोयमा ! एवमाइक्लामि ...... (स्० १११)
व्याख्याप्रज्ञित रातक २ उद्देश ५ ।
रायगिद्दे नामं नयरे होत्या । (स्० ६८)
तत्थ गां नालंदाए बाहिरियाए लेवे नामं गाहावई होत्या ।
से गां लेवे नामं गाहावई समगोवासए यावि होत्या । (स्० ६८)

लेवस्स गाहावहस्स नालंदाए बाहिरियाए उदगसाला उदगसाला

तिसं च ग्रॅं गिह्पदेसंमि भगवं गोयमे विहरइ, भगवं च ग्रं ऋहे श्रारामंति । ऋहे ग्रं उदए पेदालपुत्ते भगवं पासाविचिन्ने नियंटे मेयन्ने गोतेग्रं जेगोव भगवं गोयमे तेगोव उवागन्छह, उवागन्छहता भगवं गोयमं एवं वयासी—श्राउसंतो ! गोयमा ऋत्य खलु मे केह पदेसे पुन्छियन्ते, तं च श्राउसो ! ऋहासुयं श्रहादिसुयं मे वियागरेहि सवायं, भगवं गोयमे उदयं पेदालपुत्तं एवं वयासी-श्रवियाह श्राउसो ! सोचा निसम्म जािश्वसामो सवायं, उदए पेदालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी ।। (सू० ७१)

त्राउसो ! गोयमा श्रात्य खलु कुमारपुत्तिया नाम समणा निग्गंथा वुम्हाणं पवयपां पवयमाणा गाहावइं समणोवासगं उवसंपन्नं एवं पश्चक्लावेंति - ण्यण्त्य श्रामश्रोएणां गाहावइं, चोरग्गह्णविमोक्लण्याए तसेहिं पाणेहिं णिहाय दंडं, एवं एई पश्चक्लात्यां दुपश्चक्लाव्य भवइ, एवं एई पश्चक्लावेमाणाणां दुपश्चक्लावियव्वं भवइ, एवं ते परं पश्चक्लावेमाणा श्रातियरित सयं पतिरुणं। ( स्० ७२)

एतेर्सि यां भंते ! पदायां एपिंह जाग्णियाए सवरायाए बोहिए जाव उवहारगः याए एयमछं सदद्दामि...

तए गां से उदए पेढालपुत्ते भगवं गोयमं एवं वयासी—इच्छामि गां भंते ! वुन्मं श्रंतिए चाउज्जामान्त्रो धम्मान्त्रो पंचमहत्वहयं रापिडवकमगां धम्मं उवसंप-िजन्ता गां विहरित्तए ॥ (सू० ८१)

श्रुत्रस्कंघ २ श्रुस ७ नालंदीयाध्ययन ७ ।

चाउज्जामो श्र जो धम्मो जो इमो पंच सिनिख श्रो। देसिश्रो वद्धमाणेणं पासेण य महामुणी ! ॥ २३॥ ए गकज्जपवन्नाणं विसेसे कि तु कारणं। धम्मे दुविहे मेहावी ! कहं विष्यच्चश्रो न ते ?॥ २४॥ तश्रो केसिं बुवंतं तु गोयमो इण्मब्बवी । पन्ना सिनिक्तए धम्मं तत्तं तत्तविणिच्छ्यं ॥ २५॥ पुरिमा उच्जु जहुा उ वक्कजहुा य पच्छिमा। मिक्सिमा उच्जुपन्ना उ तेन धम्मे दुहा कए॥ २६॥ पुरिमाणं दु बिसु क्सो उ चरिमाणं दुरशुपाल श्रो। २७॥ कष्पो मिक्सिमगाणं तु सुविसु क्सो सुपाल श्रो। २७॥ साहु गोयम ! पन्ना ते, छिनो मे संसन्नो इमो। श्रम्नोऽवि संसन्नो मन्सां, तं में कहस गोयमा !॥ २०॥

श्चनेल्र श्रे श्रे जो धम्मो, जो इमो संतरक्तरे । देसिन्नो वद्धमाणेणः पासेण य महामुणी ॥ २६ ॥ ए गक्षण्यवन्ताणं, विसेसे कि नु कारणं १ । ए गक्षण्यवन्ताणं, विसेसे कि नु कारणं १ । ३० ॥ केसि एवं बुवाणं तु, गोयमो इणमञ्जवी । विन्नाणेण समागम्म, धम्मसाहणामिन्छ्यं ॥ ३१ ॥ पञ्चयस्यं च लोगस्स, नाणाविह्विकप्पणं । जक्तस्य गहणस्यं च, लोगे लिंगपन्नोत्रगणं । ३२ ॥ उक्तस्य गहणस्यं च, लोगे लिंगपन्नोत्रगणं । ३२ ॥

## दीर्घ तपस्वी महावीर

ब्राज से लगभग ढाई हजार वर्ष पहिले जब भगवान महावीर का जन्म नहीं हुआ था, भारत की सामाजिक श्रौर राजनैतिक परिस्थिति ऐसी थी जो एक विशिष्ट त्रादर्श की त्रपेत्ता रखती थी। देश में ऐसे ब्रानेक मठ थे. जहाँ ब्राजकल के बाबात्र्यों की तरह भूराड के भूराड रहते थे श्रीर तरह-तरह की तामसिक तपस्याएँ करते थे। श्रनेक ऐसे आश्रम थे, जहाँ दुनियादार आदमी की तरह ममत्व रखकर श्राजकल के महन्तों के सदृश बड़े-बड़े धर्मगुरु रहते थे। कितनीही संस्थाएँ ऐसीथीं जहाँ विद्या की ऋपेचा कर्मकाएड की. खास करके यज्ञ की प्रधानता थी ऋोर उन कर्मकाएडों में प्युत्रों का बलिदान धर्म माना जाता था। समाज में एक ऐसा बड़ा दल था, जो पूर्वज के परिश्रमपूर्वक उपार्जित गुरुपद को श्रपने जन्मसिद्ध श्रिधिकार के रूप में स्थापित करता था। उस वर्ग में पवित्रता की उच्चता की त्र्योर विद्या की ऐसी क्रत्रिम त्र्यस्मिता रूढ़ हो गई थी कि जिसकी बदौलत वह दूसरे कितने ही लोगों को ग्रापित्र मानकर ग्रापने से नीच समक्तता श्रीर उन्हें घृणायोग्य समभता, उनकी छाया के स्पर्श तक को पाप मानता तथा ग्रन्थों के श्चर्यहीन पठनमात्र में पारिडत्य मानकर दूसरों पर श्चपनी गुरुसत्ता चलाता। शास्त्र श्रौर उसकी ब्याख्याएँ विद्वदगम्य भाषा में होती थीं, इससे जनसाधारण उस समय उन शास्त्रों से यथेष्ट लाभ न उठा पाता था। स्त्रियों, शूद्रों ब्रौर खास करके त्रतिरुद्भों को किसी भी बात में **त्रागे बढ़ने का पूरा मौका न**हीं मिलता था। उनकी ऋष्यात्मिक महत्त्वाकांचा ऋषें के जायत होने का, ऋथवा जायत होने के बाद उनके पुष्ट रखने का कोई खास ऋालंबन न था । पहिले से प्रचलित जैन गुरुत्रों की परम्परा में भी बड़ी शिथिलता ह्या गई थी। राजनैतिक स्थिति में किसी प्रकार की एकता नहीं थी। गर्ग-सत्ताक ऋथवा राज-सत्ताक राज्य इधर-उधर विखरे हुए थे। यह सब कलह में जितना ऋनुराग रखते, उतना मेल मिलाप में नहीं। हर एक दूसरे को कुचलकर अपने राज्य के विस्तार करने का प्रयत्न करता था।

ऐसी परिस्थित को देखकर उस काल के कितने ही विचारशील श्रीर दयालु व्यक्तियों का व्याकुल होना स्वाभाविक है। उस दशा को सुधारने की इच्छा कितने ही लोगों को होती है। वह सुधारने का प्रयत्न भी करते हैं श्रीर ऐसे साधारण प्रयत्न कर सकने वाले नेता की श्रपेद्धा रखते हैं। ऐसे समय में बुद्ध श्रीर महावीर जैसों का जन्म होता है।

महावीर के वर्धमान, विदेहदिक श्रीर अमण भगवान यह तीन नाम श्रीर हैं। विदेहदिक नाम मातृ पञ्च का स्वक है, वर्धमान नाम सबसे पहिले पड़ा । त्यागी जीवन में उत्कट तप के कारण महावीर नाम से प्रसिद्ध हुए श्रीर उपदेशक जीवन में अमण भगवान कहलाए। इससे हम भी गृह जीवन, साधक जीवन श्रीर उपदेशक जीवन इन तीन भागों में क्रमशः वर्धमान, महावीर श्रीर अमण भगवान हन तीन नामों का प्रयोग करेंगे।

महावीर की जन्मभूमि गंगा के दिल्लाण विदेह (वर्तमान विहार मान्त ) है, वहाँ चित्रयञ्जरण्ड नाम का एक करवा था । जैन लोग उसे महावीर के जन्मस्थान के कारण तीर्थभूमि मानते हैं।

#### जाति श्रीर वंश-

श्री महावीर की जाति चित्रिय थी श्रीर उनका वंश नाथ (ज्ञात) नाम से प्रसिद्ध था। उनके पिता का नाम सिद्धार्थ था, उन्हें श्रेथांस श्रीर यशांस भी कहते थे। चाचा का नाम स्पार्श्व था श्रीर माता के त्रिशला, विदेहिंद्घा तथा प्रियकारिणी यह तीन नाम थे। महावीर के एक बड़ा भाई श्रीर एक बड़ी बिहन थी। बड़े भाई नन्दीवर्धन का विवाह उनके मामा तथा वैशाली नगरी के श्रिषिपति महाराज चेटक की पुत्री के साथ हुत्रा था। बड़ी बिहन सुनन्दा की शादी चित्रयकुष्ड में हुई थी श्रीर उसके जमाली नाम का एक पुत्र था। महावीर स्वामी की प्रियदर्शना नामक पुत्री से उसका विवाह हुश्रा था। श्रागे चलकर जमाली ने श्रपनी स्त्री-सिहत भगवान महावीर से दीचा भो श्रंगीकार कर ली थी। श्लेताम्बरों की धारणा के श्रनुसार महावीर ने विवाह किया था, उनके एक ही पत्नी थी श्रीर उनका नाम था यशोदा। इनके सिर्फ एक ही कन्या होने का उल्लेख मिलता है।

ज्ञात चत्रिय सिद्धार्थ की राजकीय सत्ता साधारण ही होगी, परन्तु वैभव स्त्रीर कुलीनता ऊँचे ट्रॉ की होनी चाहिए। क्योंकि उसके बिना वैशाली के स्राधिपति चेटक की बहिन के साथ वैवाहिक संबन्ध होना संभव नहीं था।
गठ-जीवन—

वर्धमान का बाल्यकाल बहुतांश में क्रीड़ाश्चों में व्यतीत होता है। परन्तु जक वह श्रपनी उम्र में श्राते हैं श्रोर विवाहकाल प्राप्त होता है तब वह वैवाहिक जीवन की श्रोर श्रविच प्रकट करते हैं। इससे तथा भावी तीव्र वैराग्यमय जीवन से यह स्पष्ट दिखलाई देता है कि उनके हृदय में त्याग के बीज जन्मसिद्ध थे। उनके माता-पिता भगवान पाश्वीनाय की शिष्य परम्परा के श्रनुयायी थे। यह परम्परा निर्मन्थ के नाम से प्रसिद्ध थी श्रौर साधारण तौर पर इस परम्परा में त्याग श्रौर

तप की भावना प्रवल थी। भगवान् का ऋपने कुलधर्म के परिचय में ऋाना ऋौर उस धर्म के आदशों का उसके सुसंस्कृत मन को आकर्षित करना सर्वथा संमव है। एक श्रोर जन्मसिद्ध वैराग्य के बीच श्रीर दूसरी श्रोर कुलधर्म के त्याग श्रीर तपस्या के ब्राटशों का प्रभाव, इन दोनों कारणों से योग्य ब्रावस्था की प्राप्त होते ही वर्धमान ने ऋपने जीवन का करू तो ध्येय निश्चित किया ही होगा ! ऋौर वह ध्येय भी कौनसा १ 'धार्मिक जीवन'। इस कारण यदि विवाह की स्रोर स्रुरुचि हुई हो तो वह साहजिक है। फिर भी जब माता-पिता विवाह के लिए बहत स्त्राग्रह करते हैं, तब वर्धमान अपना निश्चय शिथिल कर देते हैं और केवल माता-पिता के चित्त को सन्तोप देने के लिए वैवाहिक संबन्ध को स्वीकार कर लेते हैं। इस घटना से तथा बढ़े भाई को प्रसन्त रखने के लिए गृहवास की ऋवधि बढ़ा देने की घटना से वर्धमान के स्वभाव के दो तत्त्व स्पष्ट रूप से दिखाई देते हैं। एक तो बहे-बूढ़ों के प्रति बहुमान श्रीर दूसरे मौके की देखकर मूल सिद्धान्त में बाधा न पड़ने देते हए, समभौता कर लेने का श्रीदार्थ। यह दूसरा तत्त्व साधक श्रीर उपदेशक जीवन में किस प्रकार काम करता है, यह हम आगे चलकर देखेंगे। जब माता-पिता का स्वर्गवास हुन्ना, तब वर्षमान की उम्र २८ वर्ष की थी। विवाह के समय की ऋवस्था का उल्लेख नहीं मिजता । माता-पिता के स्वर्गवास के बाद वर्धमान ने गृहत्याग की पूरी तैयारी कर ली थी. परन्त इससे ज्येष्ठ बन्ध को कष्ट होते देख गृहजीवन को दो वर्ष श्रीर बढ़ा दिया। परन्त इसलिए कि त्याग का निश्चय कायम रहे, गृहवासी होते हुए भी त्रापने दो वर्ष तक त्यागियों की भाँति ही जीवन व्यतीत किया।

साधक जीव न

तीस वर्ष का तरुण चत्रिय-पुत्र वर्धमान जब ग्रह त्याग करता है, तब उसके आन्तर श्रीर बाह्य दोनों जीवन एकदम बदल जाते हैं। वह सुकुमार राजपुत्र श्रपने हाथां केश का लुंचन करता है श्रीर तमाम वैभवों को छोड़कर एकाकी जीवन श्रीर लघुता स्वीकार करता है। उसके साथ ही यावज्जीवन सामायिक चारित्र (श्राजीवन समभाव से रहने का नियम) श्रंगीकार करता है; श्रीर इसका सोलहों आने पालन करने के लिए भीषण प्रतिश्वा करता है—

"चाहे देशिक, मानुषिक अथवा तिर्यंक् जातीय, किसा भी प्रकार की विदन-वाधाए क्यों न आएँ, मैं सबको बिना किसी दूसरे की मदद लिए, समभाव से सहन कहँगा।"

इस प्रतिशा से कुमार के वीरत्व श्रीर उसके परिपूर्ण निर्वाह से उसके महान् वीरत्व का परिचय मिलता है। इसी से वह साधक जीवन में 'महावीर' की

ख्याति को प्राप्त करता है। महाबीर के साधना विषयक श्राचारांग के प्राचीन श्रीर प्रामाणिक वर्णन से. उनके जीवन की भिन्न-भिन्न घटनाश्रों से तथा श्रव तक उनके नाम से प्रचलित सम्प्रदाय की विशेषता से. यह जानना कठिन नहीं है कि महावीर को किस तत्त्व की साधना करनी थी. और उस साधना के लिए उन्होंने मुख्यतः कौन से साधन पसन्द किए थे। महावीर ऋहिंसा-तत्त्व की साधनाः करना चाहते थे, उसके लिए संयम और तप यह दो साधन उन्होंने पसन्द किए। उन्होंने यह विचार किया कि संसार में जो बलवान होता है, वह निर्वल के सख श्रीर साधन, एक डाक की तरह छीन लेता है। यह श्रपहरण करने की वृत्ति त्रपने माने हुए मुख के राग से, खास करके कायिक मुख-शीलता से पैदा होती। है। यह वृत्ति ही ऐसी है कि इससे शान्ति श्रीर समभाव का वाय-मण्डल कल-पित हुए बिना नहीं रहता है । प्रत्येक मनुष्य को अपना सुख श्रीर अपनी सविधा इतने कीमती मालूम होते हैं कि उसकी दृष्टि में दूसरे अनेक जीवधारियों की सुविधा का कुछ मुल्य ही नहीं होता । इसलिए प्रत्येक मनुष्य यह प्रमाणित करने की कोशिश करता है कि जीव जीव का भद्धारा है 'जीवो जीवस्य जीवनम्।' निर्वल को बलवान का पोषण करके अपनी उपयोगिता सिद्ध करनी चाहिए। मख के राग से ही बलवान लोग निर्वल प्राणियों के जीवन की आहित देकर उसके द्वारा ऋपने परलोक का उत्क्रप्ट मार्ग तैयार करने का प्रयत्न करते हैं। हम प्रकार मख की मिथ्या भावना और संकचित वृत्ति के ही कारण व्यक्तियों और समहों में ख्रन्तर बढता है, शक्तता की नींव पड़ती है ख्रीर इसके फलस्वरूप निर्वत बलवान होकर बदला लेने का निश्चय तथा प्रयत्न करते हैं श्रीर बदला लेते भी हैं। इस तरह हिंसा और प्रतिहिंसा का ऐसा मलीन वायुमण्डल तैयार हो जाता है कि लोग संसार के सख को स्वयं ही नर्क बना देते हैं। हिंसा के इस भयानक स्वरूप के विचार से महावीर ने ऋहिंसा-तत्त्व में ही समस्त धर्मीं का, समस्त कर्तव्यों का. प्राणीमात्र की शान्ति का मल देखा । उन्हें स्पष्ट रूप से दिखाई दिया कि यदि ग्रहिंसा तत्त्व सिद्ध किया जा सके. तो ही जगत में सच्ची शान्ति फैलाई जा सकती है। यह विचार कर उन्होंने कायिक सुख की समता से वैर-भाव को रोकने के लिए तप प्रारम्भ किया, श्रीर श्रवैर्य जैसे मानसिक दोप से होने वाली हिंसा को रोकने के लिए संयम का श्रवलम्बन किया।

संयम का संबन्ध मुख्यतः मन श्रीर बचन के साथ होने के कारण उसमें ध्यान श्रीर मौन का समावेश होता है। महाबीर के समस्त साधक जीवन में संयम श्रीर तप यही दो बातें मुख्य हैं श्रीर उन्हें सिद्ध करने के लिए उन्होंने कोई १२ वर्षों तक जो प्रयत्न किया श्रीर उसमें जिस तत्परता श्रीर श्रप्रमाद का परि-

चय दिया, वैसा श्राज तक की तपस्या के इतिहास में किसी व्यक्ति ने दिया हो यह नहीं दिखाई देता । कितने लोग महावीर के तप को देह-दुःख श्रौर देह-दमन कह कर उसकी श्रवहेलना करते हैं। परन्तु यदि वे सत्य तथा न्याय के लिए महावीर के जीवन पर गहरा विचार करेंगे तो यह मालूम हुए विना न रहेगा कि, महावीर का तप शुष्क देह-दमन नहीं था । वह संयम श्रीर तप दोनों पर समान रूप से जोर देते थे । यह जानते थे कि यदि तप के श्रमाव से सहनशीलता कम हुई तो दूसरों की मुख सुविधा की श्राहुति देकर श्रपनी सुख-सुविधा बढ़ाने की लालसा बढ़ेगी श्रीर उसका फल यह होगा कि संयम न रह पाएगा । इसी प्रकार संयम के श्रमाव में कोरा तप भी, पराधीन प्राणी पर श्रांनच्छापूर्वक श्रा पढ़े देह-कष्ट की तरह निरर्थक है ।

ज्यों ज्यों संयम ब्रौर तप की उत्कटता से महावीर ब्रहिंसा तत्व के ब्रिधिका-धिक निकट पहुँचते गए, त्यों त्यों उनकी गम्मीर शान्ति बढ़ने लगी ब्रौर उसका प्रभाव ब्रासपास के लोगों पर ब्रपने-ब्राप होने लगा। मानस-शास्त्र के नियम के ब्रानुसार एक व्यक्ति के ब्रान्टर बलवान् होने वाली वृत्ति का प्रभाव ब्रास-पास के लोगों पर जान-श्रानजान में हुए बिना नहीं रहता।

इस साथक जीवन में एक उल्लेख-योग्य ऐतिहासिक घटना घटती है। वह यह है कि महावीर की साधना के साथ गोशालक नामक एक व्यक्ति प्रायः ६ वर्ष व्यतीत करता है और फिर उनसे ऋलग हो जाता है। ऋगो चल कर यह उनका प्रतिपद्मी हांता है और ऋगजीवक सम्प्रदाय का नायक बनता है। ऋगज यह कहना किटन है कि दोनों किस हेत्र से साथ हुए और क्यों ऋलग हुए, परन्तु एक प्रसिद्ध ऋगजीवक सम्प्रदाय के नायक ऋौर तपस्वी महावीर का दीर्घ काल तक साहचर्य सत्यशोधकों के लिए ऋथिंस्चक ऋवश्य है। १२ वर्ष की कठोर और दीर्घ साधना के पश्चात् जब उन्हें ऋपने ऋहिंसा तत्त्व के सिद्ध हो जाने की पूर्ण प्रतीति हुई, तब वे ऋपना जीवन-क्रम बदलते हैं। ऋहिंसा का सार्वभीम धर्म उस दीर्घ-तपस्वी में परिन्तुत हो गया था, ऋब उनके सार्वजनिक जीवन से कितनी ही भव्य ऋत्माओं में परिवर्तन हो जाने की पूर्ण सम्भावना थी। मगध और विदेह देश का पूर्वकालीन मलीन वायु-मगडल धीर-धीर छुद्ध होने लगा था, क्योंकि उसमें उस समय ऋनेक तपस्वी ऋौर विचारक लोक-हित की ऋकांच्चा से प्रकाश में ऋगने लगे थे। इसी समय दीर्घ तपस्वी भी प्रकाश में ऋगण।

### उपदेशक जीवन--

श्रमण भगवान का ४३ से ७२ वर्ष तक का यह दीर्घ जीवन सार्वजनिक

सेवा में व्यतीत होता है। इस समय में उनके द्वारा किए गए मुख्य कामों की नामावली इस प्रकार है —

- (१) जाति-पाँति का तिनक भी भेद रखे बिना हर एक के लिए, श्रव्यों के लिए भी, भिन्नु-पद और गुरु-पद का रास्ता खुला करना। श्रेष्ठता का ऋाधार जन्म नहीं बल्कि गुण, और गुणां में भी पवित्र जीवन की महत्ता स्थापित करना।
- (२) पुरुषों की तरह कियों के विकास के लिए भी पूरी स्वतन्त्रता ऋौर विद्या तथा ऋाचार दोनों में स्त्रियों की पूर्ण योग्यता को मानना। उनके लिए गुरु-पद का ऋाष्यात्मिक मार्ग खोल देना।
- (३) लोक-भाषा में तत्त्वज्ञान ग्रौर त्राचार का उपदेश करके केवल विद्व-द्गम्य संस्कृत भाषा का मोह घटाना त्रौर योग्य त्र्राधिकारी के लिए ज्ञान-प्राप्ति में भाषा का ग्रन्तराय दूर करना।
- (४) ऐहिक ग्रौर पारलीकिक सुख के लिए होने वाले यज्ञ श्रादि कर्म-कायडों की ग्रपेचा संयम तथा तपस्या के स्वावलंगी तथा पुरुपार्थ-प्रधान मार्ग की महत्ता स्थापित करना ग्रौर श्राहिसा-धर्म में प्रीति उत्यन्न करना।
- (५) त्याग श्रीर तपस्या के नाम पर रूढ़ शिथिलाचार के स्थान पर सच्चे त्याग श्रीर सच्ची तपस्या की प्रतिष्ठा करके भोग की जगह थोग के महत्त्व का वायु-मंडल चारों श्रीर उत्पन्न करना।

श्रमण भगवान् के शिष्यों के त्यागी श्रीर ग्रहस्थ यह दो भाग थे। उनके त्यागी भित्तुक शिष्य १४००० श्रीर भित्तुक शिष्याएँ ३६००० होने का उल्लेख भिताता है। इसके सिवाय लाखों की संख्या में ग्रहस्थ शिष्यों के होने का भी उल्लेख है। त्यागी श्रीर ग्रहस्थ इन दोनों वर्गों में चारों वर्णों के स्त्री-पुरुष सिमितित थे। इन्द्रभृति श्रादि ११ गणघर ब्राह्मण थे। उदायी, मेघकुमार श्रादि श्रनेक त्त्रिय भी भगवान् के शिष्य हुए थे। शालिभद्र इत्यादि वैश्य श्रीर महतारज तथा हरिकेशी जैसे श्रातिश्रद्ध भी भगवान् की पवित्र दीत्ता का पालक कर उच्च पथ को पहुँचे थे। साध्वयां में चन्दनवाला च्त्रिय-पुत्री थीं, देवानन्दा ब्राह्मणी थीं। ग्रहस्थां में उनके मामा वैशालीपति चेटक, राजग्रही के महाराजा श्रेणिक (विम्वसार) श्रीर उनका पुत्र कोणिक (श्रजातशत्रु) श्रादि श्रनेक वित्रय भूपति थे। श्रानन्द, कामदेव श्रादि प्रधान दस श्रावकों में शकडाल कुम्हार जाति का था श्रीर शेप ६ वैश्य खेती श्रीर पश्रु-पालन पर निर्वाह करने वाले थे। ढंक कुम्हार होते हुए भी भगवान का समस्तार श्रीर इद उपासक था। खन्दक, श्रम्बड श्रादि श्रनेक विद्वान् ब्राह्मणों ने श्रमण भगवान् का श्रनुत्सरण किया था। ग्रहस्थ उपासिकाशों में

रेवती, मुलसा श्रीर जयन्ती के नाम प्रख्यात हैं। जयन्ती जैसी भक्त थी वैसी ही विदुषी भी थी। श्राज़ादी के साथ भगवान् से प्रश्न करती श्रीर उत्तर सुनती थी। भगवान् ने उस समय रित्रयों की योग्यता किस प्रकार श्राँकी, उसका यह उदाहरण है। महावीर के समकालीन धर्म-प्रवर्तकों में श्राजकल कुछ थोड़े ही लोगों के नाम मिलते हैं— तथागत गौतमबुढ, पूर्ण कश्यप, संजय वेलिडिपुत्त, पकुध कच्चायन, श्रजित केसकम्बिल श्रौर मंखली गोशालक। सममकीता—

श्रमण भगवान के पूर्व से ही जैन-सम्प्रदाय चला श्रा रहा था, जो निर्फ्रन्य के नाम से विशेष प्रसिद्ध था उस समय प्रधान निर्प्रन्थ केशीकुमार स्त्रादि थे। वे सब अपने को श्री पार्श्वनाथ की परम्परा के अनुवासी मानते थे। वे कपड़े पहिनते थे और सो भी तरह-तरह के रंग के। इस प्रकार वह चातुर्याम धर्म अर्थात श्रहिंसा, सत्य, श्रस्तेय श्रौर श्रपरिग्रह इन चार महाव्रतों का पालन करते थे। श्रमण भगवान ने इस परम्परा के खिलाफ श्रपने व्यवहार से दो बातें नई प्रच-लित कीं -एक अचेल धर्म, दूसरी ब्रह्मचर्य (स्त्री-विरमण )। पहिले की परम्परा में वस्त्र श्रीर स्त्री के संबन्ध में श्रवश्य शिथिलता श्रा गई होगी श्रीर उसे दूर करने के लिये ग्राचेल धर्म ग्रीर स्त्री-विरमण को निर्ग्रन्थत्व में स्थान दिया गया। श्रपरिग्रह वत से स्त्री-विरमण को श्रालग करके चार के बदले पाँच महावतों के पालन करने का नियम बनाया । श्री पार्श्वनाथ की परम्परा के सुयोग्य नेतास्रों ने इस संशोधन को स्वीकृत किया और प्राचीन तथा नवीन दोनों भिन्नुओं का सम्मे-लन हुआ। कितने ही विद्वानों का यह मत है कि इस सम भौते में वस्त्र रखने तथा न रखने का जो मतभेद शान्त हुन्ना था वह न्नागे चलकर फिर पद्धपात का रूप धारण करके श्वेताम्बर, दिगम्बर सम्प्रदाय के रूप में धधक उठा। यद्यपि सूरम दृष्टि से देखने वाले विद्वानों को श्वेताम्बर, दिगम्बर में कोई महत्त्वपूर्ण भेद नहीं जान पड़ता: परन्तु आजकल तो सम्प्रदाय भेद की आस्मिता ने दोनों शाखात्रों में नाशकारिएी त्रानि उत्पन्न कर दी है। इतना ही नहीं बल्कि थोड़े-थोड़े श्रिमिनिवेश के कारण श्राज दूसरे भी अपनेक छोटे-वड़े भेद भगवान के श्रनेकान्तवाद (स्याद्वाट) के नीचे खड़े हो गए हैं। उपदेश का रहस्य-

अमण् भगवान् के समग्र जीवन श्रीर उग्रदेश का रांदित रहस्य दो बातों में श्रा जाता है। श्राचार में पूर्े श्राहिंसा श्रीर तत्वज्ञान में श्रानेकान्त । उनके संप्रदाय के श्राचार को श्रीर शास्त्र के विचार को इन तत्वों का ही भाष्य सम-भिए। वर्त्तमानकाल के विद्वानों का यही निष्यन्त मत है।

#### विपर्त्ता-

श्रमण भगवान् के रिष्यों में उनसे छातग होकर उनके खिलाफ विरोधी पत्थ प्रचित्ता करने वाले उनके जामाता चित्रव-पुत्र जमाली थे। इस समय तो उनकी स्मृतिमात्र जैन श्रन्यों में हैं। दूसरे प्रतिपद्मी उनके पूर्व सहचर गोशालक थे। उनका छाजीवक पत्थ स्वान्तर पाकर छाज भी हिन्दुस्तान में मौजूद है। भमवान् महावीर के जीवन का मुख्य भाग विदेह छोर मगध में व्यतीत हुआ है। ऐसा जान पड़ता है कि वे छाधिक से छाधिक यमुना के किनारे तक छाए होंगे। श्रावस्ती, कोशांबी, ताम्रालिस, चम्पा छोर राजगृही इन शहरों में वह बार-बार छाते छोर रहते थे।

#### उपसंदार---

श्रमण् मगवान् महावीर की तपस्या ग्रीर उनके शान्तिपूर्ण दीर्घ-जीवन श्रीर उपदेश ते उस समय मगध, विदेह, काशी कोशल ग्रीर दूसरे कितने ही प्रदेशों के धार्मिक ग्रीर सामाजिक जीवन में बड़ी कान्ति हो गई थी। उसका प्रमाण केवल शास्त्र के पत्नों में ही नहीं, बिल्क हिन्दुस्तान के मानसिक जगत् में श्रव तक जायत ग्रीहंसा ग्रीर तप का स्वाभाविक ग्रनुराग है। ग्राज से २४५६ वर्ष पूर्व राजग्रही के पास पावापुर्श नामक पांवत्र स्थान में कार्त्तिक कृष्णा ग्रमाचस की रात की इस तपस्वी का पेहिक जीवन पूरा हुन्ना। (निर्वाण हुन्ना) ग्रीर उनके स्थापित संव का भार उनके प्रधान शिष्य सुधर्मा स्वामी पर न्ना पड़ा। इ. स. १६३३

# भगवान् महावीर का जीवन

### [ एक ऐतिहासिक दृष्टिपात ]

वीर-जयंती श्रौर निर्वाणितिथि हर साल श्राती है। इसके उपलक्ष्य में लगभग सभी जैन-पत्र भगवान् के जीवन पर कुछ न कुछ लिखने का प्रयत्न करते हैं। कोई-कोई पत्र महावीराङ्क रूप से विशेष श्रङ्क निकालने की भी योजना करते हैं। यह सिलसिला पिछले श्रनेक वर्षों से श्रन्य सम्प्रदायों की देखादेखी जैन पर-म्परा में भी चालू है श्रौर संभवतः श्रागे भी चालू रहेगा।

सामियक पत्र पित्रकायों के ख्रालावा भी भगवान के जीवन के बारे में छोटी वड़ी पुस्तकं लिखने का कम वैसा ही जारी है जैसे कि उसकी माँग हैं। पुराने समय से इस विपय पर लिखा जाता रहा है। प्राकृत ख्रीर संस्कृत भाषा में छुदे- छुदे समय में जुदे-जुदे स्थानां पर जुदी-जुदो हिए वाले जुदे-जुदे ख्रानेक लेखकों के द्वारा भगवान का जीवन लिखा गया है थ्रीर वह बहुतायत से उपलब्ध भी है। नए युग की पिछली एक शाताब्दी में तो यह जीवन ख्रानेक भाषायों में देशी-विदेशी, साम्प्रदायिक ख्रासम्प्रदायिक लेखकों के द्वारा लिखा गया है। जर्मन-ख्रंग्रेजी, हिन्दी, गुजराती, बंगला ख्रौर मराठी द्यादि भाषायों में इस जीवन विपयक छोटी वड़ी ख्रानेक पुस्तकं प्रसिद्ध हुई है ख्रौर मिलती भी हैं। यह सब होते हुए भी नए वर्ष की नई जयंती या निर्वाणितिथि के उपलक्ष्य में महावीर जीवन पर कुछ नया लिखने की भारपूर्वक माँग हो रही है। इसका क्या कारण है ? सो खासकर समफने की वात है। इस कारण को समफने से यह हम टीक-ठीक समफ सकेंगे कि पुराने समय से ख्राज तक को महावीर जीवन विपयक उपलब्ध इतनी लिखित मुद्रित सामग्री हमारी जिज्ञासा को तृम करने में सम्ब क्यों नहीं होती ?

भगवान् महावीर एक ही थे। उनका जीवन जैसा कुछ रहा हो सुनिश्चित श्रमुक रूप का ही रहा होगा। तद्विपयक जो सामग्री श्रमी शेष है उससे श्रिषक समर्थ समकालीन सामग्री श्रमी मिलने की कोई संभावना नहीं। जो सामग्री उप-लब्ध है उसका उपयोग श्राज तक के लिखित जीवनों में हुश्रा ही है तो फिर नया क्या बाकी है जिसकी माँग हर साल जयंती या निर्वाणतिथि के श्रवसर पर बनी रहती है श्रीर खास तौर से संपूर्ण महावीर जीवन विषयक पुस्तक की माँग तो हमेशा बनी हुई रहती ही है। ये ऐसे प्रश्न हैं जिनका वास्तविक उत्तर बिना समफे महावीर जीवन पर कुछ सोचना, लिखना या ऐसे जीवन की लेखकों से माँग करना यह निरा वार्षिक जयंती कालीन व्यसन मात्र सिद्ध होगा या पुनरावृत्ति का चक्र मात्र होगा जिससे हमें बचना चाहिए।

पुराने समय से आज तक की जीवन विपयक सम पुस्तकें और छोटे-बहे सब लेख प्रायः साम्प्रदायिक भक्तों के द्वारा ही लिखे गए हैं। जैसे राम, कृष्ण, काइस्ट, मुहम्मद आदि महान् पुरुपों के बारे में उस सम्प्रदाय के विद्वानों और भक्तों ने लिखा है। हाँ, कुछ थोड़े लेख और विरल पुस्तकें श्रसाम्प्रदायिक जैनेतर विद्वानों द्वारा मी लिखी हुई हैं। इन दोनों प्रकार के जीवन-लेखों में एक खास गुण है तो दूसरी खास शुटि भी है। खास गुण तो यह है कि साम्प्रदायिक विद्वानों और भक्तों के द्वारा जो कुछ लिखा गया है उसमें परम्परागत ह्यनेक यथार्थ बातें भी सरलता से आ गई हैं, जैसी श्रसाम्प्रदायिक और दूरवर्ता विद्वानों के द्वारा लिखे गए जीवन-लेखों में कभी-कभी ह्या नहीं पार्ता। परन्तु हुटि श्रीर वड़ी भारी हुटि यह है कि साम्प्रदायिक विद्वानों श्रीर भक्तों का दृष्टिकोण हमेशा ऐसा रहा है कि येन केन प्रकारेण श्रयने इप्ट देव को सबसे ऊँचा श्रीर श्रसाधारण दिखाई देने वाला चित्रित किया जाए। सभी सम्प्रदायों में पाई जाने वाली इस श्रतिरंजक साम्प्रदायिक दृष्टि के कारण महावीर, मानव महावीर न रहकर किरात देवने वन गए हैं जैसा कि बौद परम्परा में बुद श्रीर पीराणिक परम्परा में राम-कृष्ण तथा किश्च्यानिटी में काइस्ट मानव मिट कर देव या देवांश वन गए हैं।

इस युग की खास विशेपता वैज्ञानिक और ऐतिहासिक हिंग्लेष्ण है। विज्ञान और इतिहास सत्य के उपासक हैं। वे सत्य के सामने और सत बातों को ह्राया समफते हैं। यह सत्यगवेपक हुति ही विज्ञान और इतिहास की प्रतिष्ठा का आधार है। इसलिए इन दोनों की लोगों के मन के ऊपर इतनी अधिक प्रभावशाली छाप पड़ी है कि वे वैज्ञानिक हिंछ से अप्रभागित और इतिहास से असिख ऐसी किसी वस्तु को मानने के लिए तैयार नहीं। यहाँ तक कि हजारों वर्षों से चली आने वाली और मानस में स्थिर वनी हुई प्राण्पिय मान्यताओं को भी (यदि वे विज्ञान और इतिहास से विकद्ध हैं तो) छोड़ने में नहीं हिचकिचाते, प्रत्युत वे ऐसा करने में अपनी इतार्थता समफते हैं। वर्तमान युग भूतकालीन ज्ञान की विरासत को थोड़ा भी वर्षाद करना नहीं चाहता। उसके एक अंशा को वह प्रमाण से भी अधिक मानता है; पर साथ ही वह उस विरासत के विज्ञान और इतिहास से असिद अंशा को एक च्रण भर के लिए भी मानने को तैयार नहीं। नए युग के इस लच्चण के कारण वस्तु-स्थित बटल गई है। महावीर

जीवन विषयक लेख पुस्तक आदि कितनी ही सामग्री प्रस्तुत क्यों न हो पर आज का जिज्ञासु उस सामग्री के बढ़े देर मात्र से सन्तुष्ट नहीं। वह तो यह देखना चाहता है कि इसमें कितना तर्क बुद्धि-सिद्ध और कितना इतिहास-सिद्ध है ? जब इस वृत्ति से वह आज तक के महावीर-जीवनविषयक लेखों को पढ़ता है, सोचता है तब उसे पूरा संतोप नहीं होता। वह देखता है कि इसमें सत्य के साथ कल्पित भी बहुत मिला है। वह यदि भक्त हो तो किमी तरह से अपने मन को मना ले सकता हं; पर वह दूमरे तटस्थ जिज्ञामुखों का पूरा समाधान कर नहीं पाता। वैज्ञानिक खोर ऐतिहासिक दृष्टिकोण का प्रभाव इतना ख्रियेक गहरा पड़ा है कि खुद महावीर के परम्परागत खनुयाथियों को भी अपनी नई पीढ़ी का हर बात में समाधान करना मृश्किल हो गया है। यही एक मात्र वजह है कि चारों ख्रोर से महावीर के ऐतिहासिक जीवन लिखे जाने की मांग हो रही है ख्रोर कहीं-कहीं तदर्थ तैयारियों भी हो रही हैं।

श्राज का कोई तरस्थ लेखक ऐतिहासिक दृष्टि से महावीर जीवन लिखेगा तो उसी मामग्री के श्राधार से लिख सकता है कि जिस सामग्री के श्राधार से पहले से ग्राज तक के लेखकों ने लिखा है। फर्क यदि है या हो सकता है तो दृष्टिकोण का। हिटिकीण ही सचाई या गैर-सचाई का एक मात्र प्राग्ण है ऋौर प्रतिष्ठा का द्याधार है। उदाहरणार्थ महाबीर का दो माता द्यौर दो पिता के पुत्र रूप से प्राचीन प्रत्थों में वर्णन है। इसे साम्प्रदायिक दृष्टि वाला भी लेता है त्रीर ऐतिहासिक दृष्टि वाला भी । पर इस ऋसंगत ऋौर ऋमानवीय दिखाई देने वाली घटना का खुलासा साम्प्रदायिक व्यक्ति एक तरह से करता है ऋौर ऐतिहासिक र्व्याक्त दूसरा तग्ह से । हजारी वर्ष से माना जाने वाला ध्उस ऋसंगति का साम्प्रदायिक खुलासा लोक-मानस में इतना घर कर गया है कि दूसरा खुलासा सनते ही यह मानस भड़क उठता है। फिर भी नई ऐतिहासिक दृष्टिने ऐसी ्रि स्थिति पदा की है कि उस चिर परिचित खुलासे से लोक-मन का ग्रन्तस्तल जरा भी सन्तुष्ट नहा । यह तो कोई नया बुद्धिगम्य खुलासा पाना चाहता है या उस दो भाता, टो दिता का घटना को ही ब्रासगत कट कर जीवन में से सर्वथा निकाल देना चाहता है। यही बात तत्कालजात शिर्यु महावीर के द्रांगुष्ठ के द्वारा मेर-कम्पन के बार में है या पद-पद पर महावीर के स्त्रासपास उपस्थित होने वाले लाखां करोड़ों देव-देवियां के वर्णन के बारे में है। कोई भी तर्क ख्रीर बुद्धि से मानव-जीवन पर विचार करने वाला ऐसा नहीं होगा जो यह मानने को तैयार हो कि एक तत्काल पैदा हुन्ना बालक या मलकुस्ती किया हुन्ना जवान ऋपने ब्रॅंगुठे से पर्वत तो स्था एक महती शिला को भी कँपा सके ! कोई भी ऐतिहासिक

यह मान नहीं सकता और साबित नहीं कर सकता कि देवस्ष्टि कहीं दूर है और उसके दिव्य सन्व किसी तपस्वी की सेवा में सदा हाजिर रहते हैं। ये और इनकी जैसी दूसरी अनेक घटनाएँ महावीर जीवन में वैसे हो आती हैं जैसे अन्य महापुरुषों के जीवन में। साम्प्रदायिक व्यक्ति उन घटनाओं को जीवनी लिखते मन्य न तो छोड़ सकता है और न उनका चालू अर्थ से दूसरा अर्थ ही लगा सकता है। इस कारण से वह महावोर की जीवनी को नई पीड़ी के लिए प्रतीतिकर नहीं बना सकता। जब कि ऐतिहासिक व्यक्ति कितनी ही असंगत दिखाई देने वाली पुरानी घटनाओं को या तो जीवनी में स्थान ही नहीं देगा या उनका प्रतितकर अर्थ लगाएगा जिसे सामान्य बुद्धि भी समक्त और मान सके। इतनी चर्चा से यह भलीभोति जाना जा सकता है कि ऐतिहासिक दृष्टिकोण असंगत दिखाई देने वाली जीवन घटनाओं को ज्यों का त्यों मानने को तैयार नहीं, पर वह उन्हें बुद्धिआह्य कसोटी से कस कर सचाई की भूमिका पर लाने का प्रयत्न करेगा। यही सबय है कि वर्तमान युग उसी पुरानी सामग्री के आधार से, पर ऐतिहासिक दृष्टि से लिखे गए महावीर जीवन को हो पढ़ना मुनना चाहता है। यही समय की माँग है।

महावीर की जीवनी में त्रानेवाली जिन त्रासंगत तीन वातों का उल्लेख मैंने किया है उनका ऐतिहासिक खुलासा किस प्रकार किया जा सकता है इसे यहाँ बतला देना भी जरूरी है—

मानव-वंश के तो क्या पर समग्र प्राणी-वंश के इतिहास में भी श्राज तक ऐसी कोई घटना बनी हुई विटित नहीं है जिसमें एक संतान को दो जनक माताएँ हों। एक मन्तान के जनक टो-टो िंगाश्रों की घटना कल्पनातीत नहीं है पर दो जनक माताश्रों की घटना का तो कल्पना में भी श्राना मुश्किल है। तिस पर भी जैन श्रागमों में महावीर की जनक रूप से दो माताश्रों का वर्णन है। एक तो चित्रयाणी सिद्धार्थपत्नी त्रिशला श्रोर दूसरी ब्राह्मणी ऋषभदत्त्वपत्नी देवानन्दा। पहिले तो एक वालक की दो जननियाँ ही श्रसम्भव तिस पर दोनों जननियाँ का भिन्न-भिन्न पुरुषों की पत्नियां के रूप से होना तो श्रोर भी श्रसम्भव है। श्रागम के पुराने भागों में महावीर के जो नाम मिलते हैं उनमें ऐसा एक भी नाम नहीं है जो देवानन्दा के साथ उनके माता-पुत्र के संबन्ध का स्वक्त हो फिर भी भगवती की से महत्त्वपूर्ण श्रागम में ही श्रपने मुख्य गण्यघर इन्द्रभृति को संबोधित करके खुद भगवान् के द्वारा ऐसा कहलाया गया है कि—यह

देवानन्दा मेरी जननी है इसी से मुफे देखकर उसके थन दूध से मर गए हैं और हर्ष-रोमाञ्च हो आए हैं। मगवती में दूसरी जगह देवों की गर्भापहरण-शक्ति का महावीर ने इन्द्रभृति को लिखत करके वर्णन किया है पर उस जगह उन्होंने अपने गर्भापहरख का कोई निर्देश तक नहीं किया है। हाँ, महावीर के गर्भापहरख का वर्णन आवारांग के अन्तम भाग में है पर वह भाग आवार्य हेमचन्द्र के कथनानुसार हो कम से कम महावीर के अनन्तर दो सी वर्ष के बाद का तो है ही। ऐसी स्थिति में किसी भी समभदार के मन में यह प्रश्न हुए विना रह नहीं सकता कि जब एक सन्तान की एक ही माता सम्भव है तब जननी रूप से महावीर की दो माताओं का वर्णन शास्त्र में आया कैसे १ और इस असंगत दिखाई देने वाली घटना को संगत बनाने के गर्भ-संक्रमण—जैसे बिल्कुल अशक्य कार्य को देव के हस्तव्य से शक्य बनाने की कल्पना तक को शास्त्र में स्थान क्यों दिया गया १ इस प्रश्न के आंर भी उत्तर या जुलासे हो सकते हैं पर मुफे जो जुलासे संभवनीय हिज्यते हैं उनमें से मुख्य ये है —

१ — महावीर की जननी तो ब्राह्मणी देवानन्दा ही है, स्त्रिवाणी त्रिशाला नहीं।

२—त्रिशला जननी तो नहीं है पर वह भगवान् को गोद लेने वाली या स्थपने घर पर रख कर संवर्धन करने वाली माता स्थवस्य है।

ऋगर वास्तव में ऐसा ही हो तो परम्परा में उस बात का विषयांस क्यां हुऋा ऋोर शास्त्र में ऋन्यथा बात क्यां लिखी गई ?—यह प्रश्न होना स्वा-भाविक हैं।

मैं इस प्रश्न के दो खुलासे सूचित करता हूँ --

१—पहिला तो यह कि त्रिराला सिद्धार्थ को ब्रान्यतम पत्नी होगी जिसे ब्रपना कोई ब्रौरस पुत्र न था। स्त्रीमुलम पुत्रवासना की पृति उसने देवानन्दा के ब्रौरस पुत्र को ब्रपना बना कर की होगी। महावीर का रूप, शील ब्रौर स्वभाव ऐसा ब्राकर्षक होना चाहिए कि जिसके कारण त्रिशला ने ब्रपने जीते जी उन्हें उनकी सहज हति के ब्रानुसार दोज्ञा लेने की ब्रानुमित दी न होगी। भगवान् ने भी त्रिशला का ब्रानुसरण करना ही कर्तन्य समस्ता होगा।

२—दूसरा यह भी रांभव है कि महावीर छोटी उम्र से ही उस समय ब्राह्मण-परंपरा में ऋतिरूद हिंसक यह ऋोर दूसरे निरर्थक किया-कायडों वाले कुलधर्म से विरुद्ध संस्कार वाले—स्याग प्रकृति के थे । उनको छोटी उम्र में ही किसी निर्प्रनथ-

१. भगवती शतक ५ उद्देश ४।

परम्परा के त्यागी भित्तु के संसर्ग में ऋाने का मौका मिला होगा ऋौर उस निर्घन्य संस्कार से साहजिक त्यागवृत्ति की पृष्टि हुई होगी।

महावीर के त्यागाभिमुख संस्कार, होनहार के योग्य ग्राभ लच्चण और निर्मयता श्चादि गण देखकर उस निर्धन्थ गुरु ने श्चपने पक्के श्चनुयायी सिद्धार्थ ख्रौर त्रिशला के यहाँ उनको संवर्धन के लिए रखा होगा जैसा कि स्त्राचार्य हमचन्द्र को छोटी उम्र से ही गुरु देवचन्द्र ने अपने भक्त उदयन मन्त्री के यहाँ संवर्धन के लिए रखा था। महावीर के सद्गुणों से त्रिश्तला इतनी श्राकृष्ट हुई होगी कि उसने श्रपना ही पुत्र मानकर उनका संवर्धन किया। महावीर भी त्रिशला के सदभाव ग्रौर प्रेम के इतने ग्रिधिक कायल होंगे कि वे उसे ग्रपनी माता ही सम-भते और कहते थे। यह संबन्ध ऐसा पनपा कि त्रिशला ने महावीर के त्याग-संस्कार की पृष्टि की पर उन्हें ग्रापने जीते जी निर्म्नश्य बनने की ग्रानमित न दी। भगवान ने भी माता की इच्छा का अनुसरण किया होगा। खुलासा कोई भी हो - हर हालत में महावीर, त्रिशला श्रीर देवानन्दा श्रपना पारस्परिक संबन्ध तो जानते ही थे। कुछ दूसरे लोग भी इस जानकारी से वंचित न थे। आगो जाकर जब महाबीर उग्र-साधना के द्वारा महापरुप बने तब त्रिशला का स्वर्गवास हो चुका था । महावीर स्वयं सत्यवादी सन्त थे इसलिए प्रसंग ब्राने पर मूल बात की नहीं जाननेवाले अपने शिष्यों को अपनी असली माता कौन है इसका हाल बतला दिया । हाल वतलाने का निमित्त इसलिए उपरिथत हुआ होगा कि स्रव भगवान एक मामली व्यक्ति न रहकर बड़े भारी धर्मरांघ के मुखिया बन गए थे स्रीर स्नास-पास के लोगों में बहुतायत से यही बात प्रसिद्ध थी कि महाबीर तो त्रिशलापुत्र हैं। जब इने-गिने लोग कहते थे कि नहीं, महाबीर तो देवानन्दा ब्राह्मणी के पुत्र हैं। यह विरोधी चर्चा जब भगवान् के कानों तक पहुँची तब उन्होंने सच्ची बात कह दी कि में तो देवानन्दा का पुत्र हूँ। भगवाई का यही कथन भगवती के नवम रातक में मुरद्धित है। ग्रौर त्रिशलापुत्र रूप से उनकी जो लोकप्रसिद्धि थी वह ग्राचारांग के प्रथम अतस्कन्ध में सुरक्तित है। उस समय तो विरोध का समाधान भी ठीक-ठीक हो गया-दोनों प्रचलित बातें परम्परा में सरितत रहीं श्रीर एक बात एक आगम में तो दूसरी दूसरे आगम में निर्दिष्ट भी हुई। महाबीर के निर्वाण के बाद सौ चार सा वर्ष में जब साधु-संघ में एक या दूसरे कारण से श्रनेक मतान्तर श्रीर पद्मभेद हुए तत्र श्रागम-प्रामाएय का प्रश्न उपस्थित हुश्रा । जिसने त्राचारांग के प्रथम अतस्कंव को तो पूरा प्रमाण मान लिया पर दूसरे श्चागमों के बारे में संशय उपस्थित किया, उस परम्परा में तो भगवान की एक मात्र त्रिरालापुत्र रूप से प्रसिद्धि रह गई श्रीर श्रागे जाकर उसने देवानन्दा के

पुत्र होने की बात को बिल्कुल काल्पनिक कह कर छोड़ दिया। यही परम्परा आगो जाकर दिगम्बर परम्परा में समा गई। परन्तु जिस परम्परा ने आचारांग के प्रथम श्रुतस्कन्थ की तरह दूसरे आगमो को भी अन्तरशः सत्य मान कर प्रमाय रूप से मान रखा था उसके सामने विरोध उपस्थित हुआ, क्योंकि शास्त्रों में कहीं भगवान् की माता का त्रिशला रूप से तो कहीं देवानन्दा के रूप से सूचन था। उस परम्परा के लिए एक बात को स्वीकार और दूसरे को इन्कार करना तो शक्य ही न रह गया था। समाधान कैसे किया जाए? यह परन आचायों के सामने आया। असली रहस्य तो अनेक शताब्दियों के गर्भ में छिप ही गया था।

वसदेव की पत्नी देवकी के गर्भ की सातवें महीने में दिव्यशक्ति के द्वारा दसरी पत्नी रोहिणी के गर्भ में रखे जाने की जो बात साधारण लोगा में व पीरा-विचन्नण श्राचार्य को नई कल्पना करने को प्रेरित किया जिसी। अर्भापहरण की श्रदमत घटना को एक श्राश्चर्य कह कर शास्त्र में स्थान दे दिया । 'कर तो श्रद्ध-रशः शास्त्र के प्रामाएय को मानने वाले अनुयानियों के लिए कोई उन्हां या तर्क के लिए गञ्जाइश ही न रह गई कि वे श्रमशी बात जानने का पारन करें । देव के इस्तचेप के द्वारा गर्भापहरम् की जो कल्पना शास्त्रारुद्ध हो गई उपको असंगति तो महाविदेह के सीमंधर स्वामी के माथ अंबल्य जोटकर टाढ़ी गई किए भी कर्म-बाद के ब्रानुसार यह तो प्रश्न था ही कि जब बेन सिद्धान्त जनायन अतिभेद या जातिगत ऊँच नीच भाव की नहां मानता और फेवल गुराकार्गातमारही जातिभेद की कल्पना को मान्य रखता है तो उसे घटातीर के ब्राह्मणुख पर द्वाचयत्व स्थापित करने का श्राग्रह क्यों रखना चाडिए ? ध्रमन ब्राह्मण्युक्त सु हुन योग ग्रनधिन कारी ही होता तो इन्द्रभति ब्राह्य सभी ब्राह्मण गण्धर वन कर े होती केंपे हुए ? श्चगर चत्रिय ही उच्च कुल के हो तो फिर नशुवीर के श्वास्य । विशेषक श्चादि ह्मिय नरक में क्यां कर गण ? स्वष्ट है कि जैनिसद्भाना ऐसी जानेका कोई केंच-नीचता की कल्पना को नहीं मानता पर जन गर्भापहरण के द्वारा निरालापत्ररूप से महाबीर की फैली हुई प्रसिद्धि के समाधान का प्रयत्न दुखा तब ब्राउन्सु-कुल के तुच्छत्वादि दोपों की श्रमंगत कल्पना को भी शास्त्र में स्थान विजा ग्राह उस श्रमं-गति को संगत बनाने के कालगनिक प्रयत्न में से मराचि के जला में नाचगात्र बाँधने तक की कल्पना कथा शास्त्र में ग्रा गई। किसी ने यह नहीं बोचा कि ये मिथ्या कल्पनाएँ उत्तरीत्तर कितनी ग्रसंगतियाँ पेटा काती जाती ं ग्रीर कर्म-सिद्धान्त का ही खुन करती हैं ? मेरी उपर्युक्त धारणा के विश्व यह भी दलील हो सकती है कि भगवान की जननी त्रिशला ही क्यों न हो और देवानन्दा उनकी धातुमाता हो। इस पर मेरा जवाब यह है कि देवानन्दा धातुमाता होती तो उसका उस रूप से कथन करना कोई लाघव की बात न थी। च्रित्रय के घर पर धातुमाता कोई भी हो सकती है। देवानन्दा का धातुमाता रूप से स्वाभाविक उल्लेख न करके उसे मात्र माता रूप से निर्दिष्ट किया है और गर्भावहरण की ब्रासत् कल्पना तक जाना पड़ा है सो धातृपच्च में कुछ भी करना न पड़ता और सहज वर्णन ब्रा जाता।

श्रव हम मुमेककम्पन की घटना पर विचार करें । उसकी श्रसंगति तो स्पष्ट है फिर भी इस घटना को पढ़ने वाले के मन में यह प्रश्न उठ सकता है कि यदि श्राममां में गर्भापहरण जैसी घटना ने महावीर की जीवनों में स्थान पाया है तो जन्म-काल में श्रंगुष्ठ भात्र से किए गए मुमेर के कम्पन जैसी श्रद्भुत घटना को श्रागमों में ही स्थान क्यों नहीं दिया है ? इतना ही नहीं बिक्त श्रागमकाल के श्रमेक शताब्दियों के बाद रची गई निश्चीत च चूर्णि जिसमें कि भगवान का जीवन निर्देष्ट है उसमें भी उस घटना का कोई जिक नहीं है । महावीर के पश्चात् कम से कम हजार बारह सो वर्ष तक में रचे गए. श्रोर संग्रह किए गए बाइम्प में जिस घटना का कोई जिक नहीं है वह एक.एक सबसे पिटले 'पउम चिरये' में कैसे श्रा गई ? यह पश्न कम कुतृहलवर्षक नहीं है । हम जब इसके खुसासे के लिए श्रास-पास के साहित्य को देखते हैं तो हमें किसी हद तक सच्चा जवाब भी मिल जाता है।

वालगीकि रामायण में दो प्रमङ्ग हैं —पहिला प्रसङ्ग युद्धकांड में श्रीर दूसरा उत्तरकांड में श्राता है। युद्धकांड में हनुमान के द्वारा समूचा केलास शिक्षर उटा कर रणाङ्गण में —जहाँ कि घायल लक्ष्मण पड़ा था —ले जाकर रखने का वर्णन है जब कि उत्तरकांड में रावण के द्वारा समूचे दिमालय को हाथ में तीलने का तथा महादेव के द्वारा श्राहुष्ठ मात्र से रावण के हाथ में तीले हुए उस हिमालय को द्वाने का वर्णन हैं। इस तरह हरिवंश श्रादि प्राचीन पुराणों में कृष्ण के द्वारा सात रोज तक गोवर्षन पर्वत को उटाए रखने का भी वर्णन हैं। पीराणिक व्यास राम श्रीर कृष्ण जैसे श्रवतारी पुरुषों की कथा मुननेवालों का मनोरञ्जन उक्त प्रकार की श्रव्युत कल्पनाश्रों के द्वारा कर रहे हों तब उस वातावरण के श्रीव रहनेवाले श्रीर महावीर का जीवन सुनानेवाले जैन-ग्रन्थकार स्थूल भूमिका वाले श्रवने साधारण भक्तो का मनोरञ्जन पीराणिक व्यास की तरह ही कल्पित चमत्कारों से करें तो यह मनुष्य-स्वभाव के श्रवकुल ही हैं। में समभता हूँ कि श्रवने-श्रपने पूज्य पुरुषों की महत्तास्वक घटनाश्रों के वर्णन की होडा होडी में

(स्पर्धा में) पड़कर सभी महापुरुषों की जीधनी लिखने वालों ने सत्यासत्य का विवेक कमोवेश रूप से खो दिया है। इसी दोष के कारण सुमेरुकम्पन का प्रसङ्क महावीर की जीवनी में ऋा गया हैं।

तीसरी वात देवसृष्टि की है। श्रमण-परम्परा में मानवीय चरित्र श्रौर पुरुषार्थं का ही महत्त्व है। बुद्ध की तरह महाबीर का महत्त्व ख्रपने चिरत्र-शुद्धि के ख्रसा-धारण पृरुपार्थ में है। पर जब शुद्ध ख्राध्यात्मिक धर्म ने समाज का रूप धारण किया ग्रौर उनमें देव-देवियों की मान्यता रखनेवाली जातियाँ दाखिल हुई तब उनके देविययक बहमों की तुष्टि श्रौर पुष्टि के लिए किसी-न-किसी प्रकार से मानविय जीवन में देवकृत चमत्कारों का वर्णन ग्रानिवाय हो गया। यही कारण है कि महावस्तु ग्रौर लिनिवास्तर जैसे ग्रन्थों में बुद्ध की गर्मावस्था में उनकी खाति करने देवगण श्राने हें ग्रौर लुम्बिनी-वन में (जहाँ कि बुद्ध का जन्म हुन्ना) देव-देक्याँ जाकर पित्ते से सब तेवारियाँ करती हैं। ऐसे दैवी चमत्कारों से भरे ग्रन्थों का प्रचार जिम स्थान में हो उस स्थान में रहनेवाले महावीर के श्रनुयायी उनकी जीवनी को विना देवी चमत्कारों के मुनना पसंद करें यह संभव ही नहीं है। मैं समफता हूँ इसी कारण से महावीर की सारी सहज जीवनी में देवसृष्टि की कल्पित छाँट ग्रा गई है।

प्रानी जीवन-सामग्री का उपयोग करने में साम्प्रदायिक ह्योर ऐतिहासिक दृष्टिकोण में दूसरा भी एक महान फर्क है, जिसके कारण साम्प्रदायिक भाव से लिखी गई कोई भी जीवनी सार्वजनिक प्रतिष्ठा पा नहीं सकती । वह फर्क यह है कि महावीर जैसे ग्राध्यात्मिक पुरुष के नाम पर चलने वाला सम्प्रदाय ग्रानेक छोटे-वह फिरकों में स्थल और मामूली मतभेदों को तात्विक और बड़ा तूल देकर वेंट गया है। प्रत्येक फिरका ऋपनी मान्यता को परान: श्रोर मौलिक साबित करने के लिए उसका संबंध किसी भी तरह महाबीर से जोड़ना चाहता है। फल यह होता है कि ग्रपनी कोई मान्यता यदि किसी भी तरह से महावीर के जीवन से संबद नहीं होती तो वह फिरका ऋरनी मान्यता के विरुद्ध जानवाले महावीर-जीवन के उस भाग के निरूपक प्रत्यों तक को (चाहे वह कितने ही पराने क्यों न हों ) छोड़ देता है. जब कि दसरे फिरके भी अपनी-अपनी मान्यता के लिए बैसी ही खींचातानी करते हैं। फल यह होता है कि जीवनी की परानी सामग्री का उपयोग करने में भी सारा जैन-संपदाय एकमत नहीं। ऐतिहासिक का प्रश्न वैसा नहीं है। उसे किसी फिरके से कोई खास नाता या बेनाता नहीं होता है। वह तटस्थ भाव से सारी जीवन-सामग्री का जीवनी लिखने में विवेक-हृष्टि से उपयोग करता है। वह न तो किसी फिरके की ख़शामद करता है और न किसी को नाराज करने की कोशिश

करता है। चाहे कोई फिरका उसकी बात माने या न माने वह अपनी बात विवेक, निष्पच्चता और निर्भयता से कहेगा व लिखेगा। इस वरह ऐतिहासिक का प्रयत्न सत्यमुखी और व्यापक बन जाता है। यही कारण है कि नवयुग उसी का आदर करता है।

श्रव हम संत्तृप में यह देखेंगे कि ऐतिहासिक दृष्टि से महावीर-जीवन सिखने की क्या-क्या सामग्री है ?

सामग्री के मुख्य तीन खोत हैं। साहित्यक, भौगोलिक तथा परंपरागत आचार व जीवन। साहित्य में बैदिक, बौद और जैन प्राचीन वाङ्मय का समानेश होता है। भौगोलिक में उपलब्ध वे ग्राम, नदी, नगर, पर्वत ब्रादि प्रदेश हैं जिनका संबंध महावीर के जीवन में प्रसङ्ग-प्रसङ्ग पर ब्राता है। परंपरा से प्राप्त वह ब्राचार और जीवन भी जीवनी लिखने में उपयोगी हैं जिनका एक या दूसरे रूप से महावीर के जीवन तथा उपदेश के साथ एवं महावीर की पूर्व परंपरा के ब्रार समकालीन परंपरा के साथ संबन्ध है, चाहे वह उस पुराने रूप में मले ही ब्राज न हो और परिवर्तित एवं विकृत हो गया हो। ऐतिहासिक हिष्ट उक्त सामग्री के किसी भी ब्रंश की उपेद्या नहीं कर सकती और इसके ब्रालाया भी कोई ब्रान्य स्रोत मालूम हो जाए तो वह उसका भी स्वागत करेगी।

जपर जिस सामग्री का निटेंश किया है, उसका उपयोग ऐतिहासिक दृष्टि से जीवनी लिखने में किस-किस तरह किया जा सकता है इस पर भी यहाँ थोड़े में प्रकाश डालना जरूरी है। किसी भी महान् पुरुष की जीवनी का जर हम पढ़ते हैं तब उसके लेखक बहुवा इष्ट पुरुषों की लोगों के मन पर पड़ी हुई महत्ता की छाप को कायम रखने और उसे और भी पुष्ट करने के लिए सामान्य जन-समाज में प्रचलित ऐसी महत्तासूचक कसौटियों पर अधिकतर भार देते हैं और वे महत्ता की असली जड़ को बिल्कुल मुला न दें तो भी उसे गीगा तो कर ही देते हैं अर्थात् उस पुरुप की महत्ता की असली चावी पर उतना भार वे नहीं देते जितना भार साधारण लोगों की मानी हुई महत्ता की कसीटियों का वर्णन करने पर देते हैं । इसका फल यह होता है कि जहाँ एक तरफ से महत्ता का मापदरु बनावटी हो जाता है वहाँ दूसरी तरफ से उस पुरुप की महत्ता की असली चावी का मृल्यांकन भी घीरे-धीरे लोगों की हिए में ओमल हो जाता है। सभी महान् पुरुपों की जीवनियों में यह दोष कमोबेश देखा जाता है। भगवान् महाबीर की जीवनी को उस दोष से बचाना हो तो हमें साधारण लोगों की रुढ़ कि की पृष्टि का विचार विना किए ही असली वस्तु का विचार करना होगा।

भगवान् के जीवन के मुख्य दो श्रांश हैं—एक तो श्रात्मलज्ञी —जिसमें

अपनी आत्मगुद्धि के लिए किए गए भगवान् के समप्र पुरुषार्थ का समावेश होता है। दूसरा अंश यह है जिसमें भगवान् ने परल्ली आध्यात्मिक प्रवृत्ति की है। बीवनी के पहिले अश्य का पूरा वर्णन तो कहीं भी लिखा नहीं मिलता फिर भी उसका थे। इनसा पर शामाणिक अंगर अतिरंजनरहित प्राचीन वर्णन भागवश्य आचारांग प्रथम श्रुत स्कंथ के नवाग अध्ययन में अभी तक सुरिन्ति है। इससे अधिक पुराना और आवक्ष प्रामाणिक कोई वर्णन अगर किसी ने लिखा होगा तो यह आज मुरिन्ति नहा है। इसलिए प्रत्येक ऐतिहासिक लेखक को भगवान् की सायनाकालीन स्वांत का विश्व करने में सुख्य का में वह एक ही अध्ययन उपयोगों हो नकता है। मेले ही यह लेखक इस अध्ययन में विश्वित साथना की पुष्टि के लिए प्रत्येक्य आवगान की साथना वर्णन अपने के लिए प्रत्य-अपने आवगान की साथना की साथना वर्णन अपने के लिए अध्ययन को ही केन्द्रस्थान में रखना होगा।

यद्यपि वैदिक परम्पता के किसी भी ब्रन्थ में भगवान् के नाम तक का निर्देश नहीं है किर भी जब एक इस प्राचीन ' रातपथ ब्रादि ब्राह्मण ब्रन्थ ब्रोर ब्राप्यतस्य, काल्यायन ब्रादि आत रहत के रेले अप एक इस भगवान् की धार्मिक ब्रह्मिक न तो ठीक ठीक मुख्य ब्राह्म करने वाले ब्राप्यानक समेगी है। प्राचीनका ब्राह्मिक करने वाले ब्राप्यानक समेगी है। प्राचीनका ब्राह्मिक करने दें समक्र सकते हैं।

ब्राह्मण, द्वातन ब्राह बर्ग्य है जीवन में विविध यहां का धर्मस्य से कैसा स्थान था ख्रीन उनमें ने ब्राहेह यहां में गाय, घोड़े, मेड़, बर्कर ब्राहि पशुक्रों का तथा मन्दर तथ है केना पानिक बंध होता था एवं व्यक्तिय के लिए भी ब्राहियों से उन्हें ने पाने प्रतिकार से ब्राह्म केहें कल्पना तक ने हो साना द्वाता थान इस बात की ब्राल हमें केहें कल्पना तक ने हो सन्ता है जनाक हजान वर्ष से देश के एक छोर स दूसरे छोर के पुनिक जनवान जन्म हजान है हो सह है ब्राह्म केमी कोई यह करते भी होने वानन विवक्ति हो ब्राह्म के होते हैं।

धर्मर में अवस्य करा । माने जानेपाले पशुचित्र का विरोध करके उसे स्थाम तीर से नेकर का काम उस समय उसना कठिन तो स्थवस्य था जितना

१. शतपथ ब्रायम् कार ३; ब्रर्ग ७, ८, ६। कार ४; ब्रर्ग ६। कार ५१; ब्रर्ग ५, २, ५ । कार ६१; ब्रर्ग ५१; ब्रर्ग ५२; ब्रर्ग ५३; ब्रर्ग १, २, ५ इत्यादि। कात्यावन श्रीतम्हा प्रस्थुत ग्रन्थमाला भूमिकागत यज्ञों का रुग्न।

कठिन ब्राज के कत्लखानों में होने वाले पशुवध को बन्द कराना है। भगवान् ने श्रपने पूर्ववर्ती ब्रीर समकालीन महान् सन्तों की तरह इस कठिन कार्य को करने में कोर-कसर उठा रखी न थी। उत्तराध्ययन के यशीय अध्ययन में जो यशीय हिंसा का ब्रात्यन्तिक विरोध है वह भगवान् की धार्मिक प्रवृति का युचक है। यशीय हिंसा का निपेध करने वाली भगवान् की धार्मिक प्रवृत्ति का यहण्य ब्रीर अगले जमाने पर पड़े हुए उसके ब्रसर को समभने के लिए जीवनी लिखने वाले को जमर सुनित वैटिक ग्रन्थों का अध्ययन करना ही होगा।

धर्म के क्षेत्र में ब्राह्मण ऋदि तीन वर्गों का ऋदर तो एक सा ही था। तीनों वर्ण वाले यज्ञ के अधिकारी थे। इसलिए वर्ग की जुगई होते हुए भी इनमें बुद्राञ्चन का भाव न था पर विकट सवाल तो शूदों का था। पर्म होत्र में प्रवेश की बात तो दर रही पर उनका दर्शन तक कैसा अपंगल माना जाता था, इसका वर्णन हमें पुराने ब्राह्मण्यन्थी में स्वष्ट मिलता है। शब्दी की ब्रास्प्रस्य मानने का भाव वैदिक परम्परा में इतना गहरा था कि शामिक पश्चवध का भाव इतना गहरा न था। यही कारण है कि बुद-महावीर जैसे सन्तों के प्रयक्तों से धार्मिक प्रशायन तो बन्द हुन्ना पर उनके हुनार प्रथल करने पर भी ग्रासक्यता का भाव उसी पुराने युग की तरह ऋगज भी मीजूट है। इतना ही नहीं बल्कि बाह्यस-परम्परा में मद हुए उस जातिगत ग्रस्ट्रयता के भाव का लुद महावीर के अनुयायियों पर भी ऐसा असर पड़ा है कि व भगवान महावीर की महत्ता को तो श्चरपुरयता-निवारण के धार्निक प्रयत्न से श्चांकते श्चीर गाते हैं फिर भी वे खद ही ब्राह्मण-परम्परा के प्रभाव में त्राकर शंदों की ऋस्प्रश्यता की ऋपने जीवन व्यवहार में स्थान दिए हुए हैं । ऐसी गहरी जड़वाले ख़ुत्रा-ख़ुत के भाव की दूर करने के लिए भगवान ने निन्दा-स्तुति की परवाह विना किए प्रवल पुरुपार्थ किया था और वह भी धार्भिक-त्तेत्र में । ब्राह्मण-परम्परा अपने सर्वश्रेष्ठ यज्ञ-धर्म में शद्धां का दर्शन तक सहन करती न थी तब बुद्ध छादि छन्य सन्तों की तरह महावीर चाएडाल जैसे र्यात गरी को भी अपने साधसंघ में वैसा ही स्थान देते थे जैसा कि ब्राह्मण ब्राटि ब्रन्य वर्गों की। जैसे गांधीनी ने ब्रास्पृश्यता की जड़मूल से उखाड फेंकने के लिए शुर्हों को धर्ममन्दिर में स्थान दिलाने का प्रयत्न किया है वैसे ही महावीर ने अस्प्रस्थता की उस्ताड़ फेंकने के लिए शहीं की मुर्धन्यरूप श्रपने साधुसंघ में स्थान दिया था। महावीर के बाद ऐसे किसी जैन श्राचार्य या गृहस्थ का इतिहास नहीं मिलता कि जिसमें उसके द्वारा ऋति शदों को साध-संघ में स्थान दिए जाने के सबूत हों। दूसरी तरफ से सारा जैन समाज अस्पृश्यता के बारे में ब्राह्मए-परम्परा के प्रभाव से मुक्त नहीं है। ऐसी स्थिति में उत्तराध्ययन जैसे प्राचीन प्रन्थ में एक चांडाल को जैन दीज्ञा दिए जाने की जो घटना वर्णित हैं और अगले जैन तर्क-प्रन्थां में जातिवाद का जो प्रवल खबड़न है उसका क्या अर्थ है ? ऐसा प्रश्न हुए विना नहीं रहता। इस प्रश्न का इसके सिवाय दूसरा कोई खुलासा ही नहीं है कि भगवान् महावीर ने जातिवाद का जो प्रवल विरोध किया था वह किसी न किसी रूप में पुराने आगमों में सुरिज्ञत रह गया है। भगवान् के द्वारा किए गए इस जातिवाद के विरोध के तथा उस विरोध के सूचक आगमिक भागों के महत्त्व का मूल्यांकन ठीक-ठीक करना हो तो भगवान् की जीवनी लिखने वाले को जातिवाद के समर्थक प्राचीन ब्राह्मण-ग्रंथों को देखना ही होगा।

महावीर ने विल्कुल नई धर्म-परम्परा को चलाया नहीं है किन्तृ उन्होंने पूर्ववर्ता पार्श्वनाथ की धर्म-परम्परा को ही पुनरुष्जीवित किया है। वह पार्श्वनाथ की परम्परा कैसी थी, उसका क्या नाम था इसमें महावीर ने क्या सुभार या परिवर्तन किया, पुरानी परम्परावालों के साथ संघर्ष होने के बाद उनके साथ महावीर के मुधार का कैसे समन्वय हुन्ना, महावीर का निज व्यक्तित्व मुख्यतया किस बात पर श्रवलियत था, महावीर के प्रतिस्पर्धों मुख्य कौन कौन थे, उनके साथ महावीर का मतभेद किस-किस बात में था, महावीर श्राचार के किस श्रार पर श्रविक भार देते थे, कौन-कौन राजे-महाराजे श्रादि महावीर को मानते थे, महावीर किस कुल में हुए इत्यादि प्रश्नों का जवाब किसी न किसी रूप में मिन्न-भिन्न जैन-श्रागम-भागों में मुराचित है। परन्तु वह जवाब ऐतिहासिक जीवनी का श्रापार तभी बन सकता है जब कि उसकी सच्चाई श्रीर प्राचीनता वाहरी सबूतों से भी साबित हो। इस बारे में बौद्ध-पिटक के पुराने ग्रंश सीधे तौर से बहुत मदद करते हें क्योंकि जैसा जैनागमों में पार्श्वनाथ के चातुर्याम धर्म का वर्षान है ठीक वैसा ही चातुर्याम निर्मेथ धर्म का निर्देश बौद्ध पिटकों में भी है । इस बारे के प्रच्याम धर्म के मुधार की जैन शास्त्र में इस बौद्ध उल्लेख से महावीर के पञ्चयाम धर्म के मुधार की जैन शास्त्र में

१. ऋध्ययन १२।

२. सन्मतिटीका पृ० ६९७ । न्यायकुमुदचन्द्र पृ० ७६७, इत्यादि ।

३. उत्तराध्ययन ग्र० २५ गाथा ३३।

४. उत्तराध्ययन ग्र० २३ । भगवती श० २. उ० ५ इत्यादि ।

५. दीघनिकाय-सामञ्जफलसुत्त ।

वर्णित घटना की ऐतिहासिकता सा वित हो जाती है। महावीर ख़द नग्न-श्रूचेल थे फिर भी परिमित व जीर्श वन्त्र रखनेवाले साधन्त्रों को श्रपने संघ में स्थान देते थे ऐसा जो वर्णन त्राचारांग-उत्तराध्ययन में है उसकी ऐतिहासिकता भी बौद गरुयों से साबित हो जाती है क्योंकि बौद ग्रन्थों में श्राचेल श्रीर एकसाटकघर क श्रमणों का जो वर्णन है वह महावीर के ऋचेल श्रीर सचेल साधुश्रों को लाग होता है। जैन आगमों में महावीर का कुल ज्ञात कहा गया है, बौद्ध पिटकों में भी उनका वही कुल े निर्देष्ट है। महावीर के नाम के साथ निर्मन्थ विशेषण बौद्ध ग्रन्थों में श्राता है जो जैन वर्णन की सचाई को साबित करता है। श्रेणिक-कोशिकादि राजे महावीर को मानते थे या उनका ग्राटर करते थे ऐसा जैनागम में जो वर्णन है वह वाँद्ध पिटकों के वर्णन से भी खरा उतरता है। महावीर के व्यक्तित्व का सचक दीर्घतपस्याका वर्णन जैनागमों में है उसकी ऐतिहासिकता भी बौद्ध प्रन्थों से साबित होती है। क्योंकि भगवान महावीर के शिप्यों का दीर्घतपरवी रूप से निर्देश उनमें शाता है? । जैनागमां में महावीर के विहारत्तेत्र का जो श्रामास मिलता है वह बौद पिटकों के साथ मिलान करने से खरा ही उतरता है। जैनागमों में महावीर के वहे प्रतिस्पद्धीं गौशालक का जो वर्णन है वह भी बौद्ध पिटकों के संवाद से सचा ही साबित होता है। इस तरह महावीर की जीवनी के महत्त्व के ग्रंशों को ऐतिहासिक बतलाने के लिए लेखक को बौद्ध पिटकों का सहारा लेना ही होगा।

बुद्ध श्रीर महावीर समकालीन श्रीर समान च्रेत्रविहारी तो ये ही पर ऐतिहासिकों के सामने एक सवाल यह पड़ा है कि दोनों में पहिले किसका निर्वाण हुन्ना ? प्रोफेसर याकांबी ने बौद्ध श्रीर जैन ग्रन्थों की ऐतिहासिक दृष्टि से जुलना करके श्रान्तम निष्कर्प निकाला है कि महावीर का निर्वाण बुद्ध-निर्वाण के पीछे ही श्रमुक समय के बाद ही हुन्ना है याकोबी ने श्रपनी गहरी छानबीन से यह स्पष्ट कर दिया है कि विज-लिच्छिवियों का कोणिक के साथ जो युद्ध हुन्ना था वह बुद्ध-निर्वाण के बाद श्रीर महावीर के जीवनकाल में ही हुन्ना। यिज-

१. त्रंगुत्तर भाग. १. १५१ । भाग. २, १६८ । सुमङ्गलाविलासिनी पृ० १४४

२. दीघनिकाय-सामञ्जफलसुन इत्यादि इत्यादि ।

केसी तपस्या स्वयं उन्होंने की वैसी ही तपस्या का उपदेश उन्होंने अपने शिष्यों को दिया था। अतएव उनके शिष्यों को बौद्ध प्रन्थ में जो दीर्घ-तपस्वी विशेषण् दिया गया है उससे भगवान् भी दीर्घतपस्त्री थे ऐसा सूचित होता है। देखो मुख्भिमनिकाय-उपालिसुत ५६।

४. 'भारतीय विद्या' सिंघी स्मारक ब्रङ्क पृ० १७७।

गी-गण का वर्णन तो बौद्ध श्रीर जैन दोनों प्रन्थों में श्राता है पर इनके युद्ध का वर्णन वौद्यप्रन्थों में नहीं श्राता है जब कि जैनग्रन्थों में श्राता है। याकोवी का यह ऐतिहासिक निष्कर्प महावीर की जीवनी लिखने में जैसा-तैसा उपयोगी नहीं है। इससे ऐतिहासिक लेखक का ध्यान इस तत्त्व की श्रोर भी श्रापने श्राप जाता है कि भगवान् को जीवनी लिखने में श्रागमवर्णित छोटी बड़ी सब घटनाश्रों की बड़ी मावधानी से जाँच करके उनका उपयोग करना चाहिए।

महावीर की जीवनी का निरूपण करने वाले कल्यसूत्र ब्राटि ब्रनेक दूसरे भी प्रस्थ हैं जिन्हें श्रदालु लोग ब्राह्मरण: सच्चा मान कर सुनते ब्राए हैं पर इनकी भी ऐतिहासिक हाँट से छानचीन करने पर मालूम हो जाता है कि उनमें कई बातें पीछे से ब्रांगों की देखादेखी लोकरुचि की पुष्टि के लिए जोड़ी गई हैं। बौद्ध महायान परभाग के महावग्नु, लालतिविस्तर जैसे ब्रन्थों के साथ कल्यसूत्र की नुलना विना किए ऐतिहासिक लेखक ब्रयना काम टीक तार से नहीं कर सकता। वह जब एसी नुलना करता है तब उसे मालूम पड़ जाता है कि मगवान् की जीवनी में ब्रानेवाले चीदह स्वप्तां का विस्तृत वर्णन तथा जनमकाल में ब्रीर कुमागवग्या में ब्रानेक देशों के गमनागमन का वर्णन क्यों ब्रीर कैंसे काल्यनिक तथा पीर्गाणक हैं।

भगवान पार्श्वनाथ का जन्मस्थान तो वाराग्सी था, पर उनका भ्रमण और उपदेश-क्षेत्र दूर-दूर तक विस्तोर्ण था । इसी चेत्र में वैशाली नामक मुप्रसिद्ध शहर भी त्राता है जहाँ भगवान महावीर जन्मे । जन्म से निवांग तक में भगवान की पाटचर्या से ऋनेक छोटे-बड़े शहर, कस्वे, गाँव, नदी, नाले, पर्वत, उपवन श्चादि प्रित्र हुए, जिनमें से श्चनेकों के नाम व वर्णन श्चागमिक साहित्य में मर्राचत है। ग्रागर ऐतिहासिक जीवनी लिखनी हो तो हमारे लिए यह जरूरी हो जाता है कि हम उन सभी स्थाना का ऋाँखों से निरीच्चण करें। महावीर के बाद ऐसे कोई असाधारण और भीलिक परिवर्तन नहीं हुए हैं जिनसे उन सब स्थानों का नामोनिशान निट गया हो। टाई हजार वर्षों के परिवर्तना के बनवजद भी श्चनेक शहर, गाँव, नदी, नाले, पर्वत श्चादि ग्राज तक उन्हीं नामीं से या थोड़े बहुत ऋपभ्रष्ट नामा से पुकारे जाते हैं। जब हम महावीर की जीवनचर्या में ऋपने वाले उन स्थानों का प्रत्यन्न निरीन्नण करेंगे तब हमें त्रागिमक वर्णनों की सच्चाई के तारतस्य की भी एक बहमूल्य कसीटी भिल जाएगी, जिसमे हम न केवल ऐति-हासिक जीवन को ही ताहरा चित्रित कर सकेंगे बल्कि अनेक उलभी गृश्यियों को भी नुलक्षा सकेंगे। इसिक्ष्य मेरी राय में ऐतिहासिक लेखक के लिए कम से कम भौगोलिक भाग का प्रत्यक्ष्य परिचय घूम घूम कर करना जरूरी है।

ऐतिहासिक जीवनी लिखने का तीसरा महत्त्वपूर्ण साधन परम्परागत ब्राचार-विचार है। भारत की जनता पर खास कर जैनधर्म के प्रचारवाले भागों की जनता पर महावीर के जीवन का सक्ष्म-सक्ष्मतर प्रभाव देखा जा सकता है: पर उसकी ऋपिट और स्पष्ट छाप तो जैन-परम्परा के खनयायी गृहस्थ और त्यांगी के ब्राचार-विचारों में देखी जा सकती है। समय के हेर-फेर से. बाहरी प्रभावों से श्रीर श्रधिकार-भेद से श्राज के जैन-समाज का श्राचार-विचार फितना ही क्यों न बदला हो: पर यह अपने उपास्य देव महावीर के आचार-विचार के नास्तविक रूप की आज भी भाँकी करा सकता है। अलुबसा इसमें छानबीन करने की शक्ति ब्रावश्यक है। इस तरह हम ऊपर सूचित किए हए तीनों साधनों का गहराई के साथ श्राय्यान करके महावीर की ऐतिहासिक जीवनी तैयार कर सकते हैं. जो समय की माँग है।

इं० १६४७ ]

# निग्रं न्थ-सम्प्रदाय

श्रमण् निर्प्रन्थ धर्म का परिचय

ब्राह्मण् या वैदिक धर्मानुयायी संप्रदाय का विरोधी संप्रदाय श्रमण् संप्रदाय कहलाता है, जो भारत में सम्भवतः वैदिक संप्रदाय का प्रवेश होनेके पहले ही किसी न किसी रूप में खोर किसी न किसी प्रदेश में खबश्य मौजद था। श्रमण सम्प्र-दाय की शाखाएँ श्रीर प्रतिशाखाएँ श्रानेक थीं. जिनमें सांख्य, जैन, बीद, त्राजीवक ब्रादि नाम मुविदित हैं। पुरानी ब्रानेक श्रमण संप्रदाय की शाखाएँ एवं प्रतिशाखाएँ जो पहले तो वैदिक संप्रदाय की विरोधिनी रहीं पर वे एक या दसरे कारण से धीरे धीरे बिलकल वैदिक-संप्रदाय में बलमिल गयी हैं। उदाहरण के तीर पर हम वैष्णव स्त्रीर शैव-संप्रदाय का सूचन कर सकते हैं। पुराने वैष्णव श्रीर शैव ब्रागम केवल वैटिक संप्रदाय से भिन्न ही न थे पर उसका विरोध भी करते थे। श्रीर इस कारण से वैदिक संप्रदाय के समर्थक श्राचार्य भी पराने वैष्णव श्रीर शैव श्रागमों को वेटविरोधी मानकर उन्हें वेदवाह्य मानते थे। पर श्राज हम देख सकते हैं कि वे ही वैष्णव श्रीर शैव संप्रदाय तथा उनकी श्रनेक शाखाएँ बिलकल वैदिक सम्प्रदाय में सम्मिलित हो गई हैं। यही स्थिति सांख्य संप्रदाय की है जो पहले ऋवैदिक माना जाता था, पर ऋाज वैदिक माना जाता है। ऐसा होते हुए भी कुछ अम्या संप्रदाय अभी ऐसे हैं जो खुद अपने को अन्वैदिक ही मानते मनवाते हैं और वैदिक विद्वान् भी उन सम्प्रदायों की अवैदिक ही मानते श्राए हैं। ऐसा क्यां हन्ना ? यह प्रश्न बड़े महत्त्व का है। पर इसकी विशेष चर्चा का यह स्थान नहीं है। यहाँ तो इतना ही प्रस्तुत है कि पहले से अप्रभी तक बिलकल अवैदिक रहने और कहलाने वाले संपदाय अभी जीवित हैं। इन सम्प्र-दायों में जैन श्रीर बौद्ध मख्य हैं। यद्यपि इस जगह श्राजीवक संप्रदाय का भी नाम दिया जा सकता है. पर उसका साहित्य श्रीर इतिहास स्वतन्त्र रूप से उपलब्ध न

होने के कारण तथा सातवीं सदी से इधर उसका प्रवाह ऋन्य नामों ऋौर स्वरूप में बदल जाने के कारण हम यहाँ उसका निर्देश नहीं करते हैं।

जैन श्रीर बौद्ध संप्रदाय श्रमेक परिवर्तनशील परिस्थितियों में से गुजरते हुए भी बैसे ही जीवित हैं जैसे वैदिक-संप्रदाय तथा जरथोस्तृ, यहूदी, क्रिश्चयन श्रादि धर्ममत जीवित हैं। जैन-मत का पूरा इतिहास तो श्रमेक पुस्तकों में ही लिखा जा सकता है। इस जगह इमारा उद्देश्य जैन-संप्रदाय के प्राचीन स्वरूप पर थोड़ा सा ऐतिहासिक प्रकाश डालना मात्र है। प्राचीन से हमारा श्रमिप्राय स्थूलरूप में भ० पार्श्वनाथ (ई० स० पूर्व ८००) के समय से लेकर करीव-करीव श्रशोक के समय तक का है।

प्राचीन शब्द से ऊपर सूचित करीन पांच सौ वर्ष दरम्यान भी निर्मन्थ परस्परा के इतिहास में समावेश पाने वाली सब बातों पर विचार करना इस लेख का
उद्देश्य नहीं है क्योंकि यह काम भी इस छोटे से लेख के द्वारा पूरा नहीं हो सकता ।
यहाँ इम जैन-संप्रदाय से संबन्ध रखनेवाली इनी-गिनी उन्हीं बातों पर विचार
करेंगे जो बौद्ध पिटकों में एक या दूसरे रूप में मिलती हैं, श्रौर जिनका समर्थन
किसी न किसी रूप में प्राचीन निर्मन्थ श्रागमों से भी होता है।

श्रमण संप्रदाय की सामान्य श्रीर संदिग्त पहचान यह है कि वह न तो श्रपौक-ष्रेय-श्रनादिरूप से या ईश्वर रचितरूप से वेदों का प्रामाण्य ही मानता है श्रीर न ब्राह्मणवर्ग का जातीय या पुरोहित के नाते गुरुपद स्वीकार करता है, जैसा कि वैदिक-संप्रदाय वेदों श्रीर ब्राह्मण पुरोहितों के बारे में मानता व स्वीकार करता है। सभी श्रमण-संप्रदाय श्रपने-श्रपने सम्प्रदाय के पुरस्कर्तारूप से किसी न किसी योग्यतम पुरुष को मानकर उसके वचनों को ही श्रन्तिम प्रमाण मानते हैं श्रीर जाति की श्रपेखा गुण की प्रतिष्ठा करते हुए संन्यामी या ग्रहत्यागी वर्ग का ही गुरुपद स्वीकार करते हैं।

प्राचीनकाल से अमण्-सम्प्रदायकी सभी शाखा-प्रतिशाखाओं में गुरु या त्यागी वर्ग के लिए निम्नलिलित शब्द साधारण रूप से प्रयुक्त होते थे। अमण्, भिद्धु, अनगार, यित, साधु, तपस्वी, परिवाजक, अर्हत्, जिन, तीर्थंकर आदि। बौद्ध और आजीवक आदि संप्रदायों की तरह जैन-संप्रदाय भी अपने गुरुवर्ग के लिए उपर्युक्त शब्दों का प्रयोग पहले से ही करता आया है तथाि एक शब्द ऐसा है कि जिसका प्रयोग जैन संप्रदाय ही अपने सारे हतिहास में पहले से आज तक अपने गुरुवर्ग के लिए करता आया है। यह शब्द है "निर्मन्थ" (निग्गन्थ)। जैन आगमों के

१. श्राचारांग १. ३. १. १०८।

अनुसार निग्गन्थ और बौद्धपिटकों के अनुसार निग्गंट । जहाँ तक इम जानते हैं, ऐतिहासिक साधनों के आधार पर कह सकते हैं, कि जैन-परंपरा को छोड़कर और किसी परंपरा में गुरुवर्ग के लिए निर्मन्थ शब्द सुम्नचलित और रूढ हुआ नहीं मिलता । इसी कारण से जैन शास्त्र "निग्गंथ पावयण्" अर्थात् "निर्मन्थ प्रवचन' कहा गया है । किसी अन्य-संप्रदाय का शास्त्र निर्मन्थ प्रवचन नहीं कहा जाता । स्व पर मान्यताएँ और एतिहासिक दृष्टि

प्रत्येक जाति श्रीर सम्प्रदाय वाले भिन्न-भिन्न प्रश्नों श्रीर विषयों के सम्बन्ध में अपक-श्रमक मान्यताएँ रखते हुए देखे जाते हैं। वे मान्यताएँ उनके दिलों में इतनी गहरी जड जमाए हुए होती हैं कि उन्हें ऋपनी वैसी मान्यताओं के बारे में कोई सन्देह तक नहीं होता । अगर कोई सन्देह प्रकट करें तो उन्हें जान जाने से भी श्रधिक चोट श्राती है। सचमुच उन मान्यताश्रों में श्रनेक मान्यताएँ विजकुत सही होती हैं. भले वैसी मान्यतात्रों के धारण करनेवाले लोग उनका समर्थन कर भी न सकें श्रीर समर्थन के साधन मौजूद होते हुए भी उनका उपयोग करना न जानें। ऐसी मान्यतात्रों को हम ऋतरशः मानकर ऋपने तई संतोष धारण कर सकते हैं, तथा उनके द्वारा इम ऋपना जीवनविकास भी शायद कर सकते हैं। उदाहरणार्थ जैन लोग ज्ञातपुत्र महावीर के बारे में श्रीर बौद्ध लोग तथागत बुद्ध के बारे में श्रपने-श्रपने परंपरागत संस्कारों के तथा मान्यताश्रों के श्राधार पर विलक्त ऐतिहासिक तथ्योंकी जाँच बिना किए भी उनकी भक्ति-उपासना तथा उनकी जीवन-उत्क्रांति के श्रनुसरण के द्वारा श्रपना श्राध्यात्मिक विकास साध सकते हैं। फिर भी जब दसरों के सामने अपनी मान्यताश्रों के रखने का तथा अपने विचारों को सही साबित करने का प्रश्न उपस्थित होता है तब मात्र इतना कहने से काम नहीं चलता कि 'त्राप मेरे कथन को मान लीजिए, मुक्तपर भरोसा रखिए'। हमें दूसरों के सम्मुख ऋपनी बातें या मान्यताएँ प्रतीतिकर रूप से या विश्वस्त रूप से रखना हो तो इसका सीधा-सादा श्रीर सर्वमान्य तरीका यही है कि हम ऐतिहासिक दृष्टि के द्वारा उनके सम्मुख अपनी बातों का तथ्य साबित करें। कोई भी भिन्न अप्रिप्राय रखनेवाला ऐतिहासिक व्यक्ति तथ्य का कायल हो ही जाता है। यही न्याय खद हमारे ऋपने विषय में भी लागू होता है। दूसरों के बारे में हमारा कैसा भी पूर्वप्रह क्यों न हो पर जब हम ऐतिहासिक दृष्टि से स्रापने पूर्वप्रह की जाँच करेंगे तो इम सत्य-पथ पर सरलता से त्रा सकेंगे। त्रज्ञान, भ्रम त्रौर वहम जो भिन-भिन्न जातियों श्रीर सम्प्रदायों में लम्बी-चौडी खाई पैदा करते हैं श्रर्थात उनके

भगवती ६. ६. ३८३

दिलों को एक दूसरे सें दूर रखते हैं उनका सरलता से नाश करके दिलों की खाई पाटने का एक मात्र साधन ऐतिहासिक दृष्टि का उपयोग है। इस कारण से यहाँ इम निर्मन्थ संप्रदाय से संबंध रखने वाली कुछ बातों की ऐतिहासिक दृष्टि से जांच करके उनका ऐतिहासिक मूल्य प्रकट करनां चाहते हैं।

जिन इने-गिने महों और प्रश्नों के बारे में जैन-सम्प्रदाय को पहले कभी संदेह न था उन प्रश्नों के बारे में विदेशी विदानों की रायने केवल श्रीरों के दिल में ही सही बल्कि परंपरागत जैन संस्कारवालों के दिल में भी थोड़ा बहुत संदेह पैदा कर दिया था। यहाँ हमें यह विचार ऋरना चाहिए कि आखिर में ऐसा होता क्यों है ? विदेशी विद्वान एक अंत पर थे तो हम दूसरे अंत पर थे। विदेशी विद्वानों की संशोधक वृत्ति और सत्य दृष्टि ने नवयग पर इतना प्रभाव जमा दिया था कि कोई उनकी राय के खिलाफ बलपूर्वक श्रीर दलील के साथ श्रपना मत प्रतिपादित नहीं कर सकता था। हमारे पास अपनी मान्यता के पोषक अकाट्य ऐतिहासिक साधन होते हुए भी हम न साधनों का श्रुपने पत्त में यथार्थ रूप से पूरा उपयोग करना जानते न थे। इसलिए हमारे सामने शरू में दो ही रास्ते थे। या तो हम विदेशी विद्वानों की राय को विना दलील किए फट कह कर श्रमान्य करें, या श्रपने पद्ध की दलील के अभाव से ऐतिहासिकों की वैज्ञानिक दृष्टि के प्रभाव में आकर हम श्रपनी सत्य बात को भी नासमभी से छोड़कर विदेशी विदानों की खोजों को मान लें। हमारे पास परम्परा के संस्कारों के अलावा अपनी अपनी मान्यता के समर्थक श्रनेक ऐतिहासिक प्रमाण मीज्द थे। हम केवल उनका उपयोग करना नहीं जानते थे। जब कि विदेशी विद्वान ऐतिहासिक साधनों का उपयोग करना तो जानते थे पर शुरू गुरू में उनके पास ऐतिहासिक साधन पूरे न थे। इसलिए अधरे साधनों से वे किसी बात पर एक निर्णय प्रकट करते थे तो हम साधनों के होते हुए भी उनका उपयोग विना किए ही विलकुल उस वात पर विरोधी निर्णय रखते थे। इस तरह एक ही बात पर या एक ही मुद्दे पर दो परस्पर विरोधी निर्णयों के सामने त्राने से नवयुग का व्यक्ति त्रापने त्राप संदेहशील हो जाए तो इसमें कोई स्रारचर्य की बात नहीं है। हम उपर्युक्त विचार को एक स्राध उदाहरण से समभाने की चेप्टा करते हैं।

ऐतिहासिक दृष्टि का मुल्याङ्कन

जैन-परम्परा, बौद्ध परम्परा से पुरानी है श्रीर उसके श्रंतिम पुरस्कतां महावीर बुद्ध से भिन्न व्यक्ति हैं इस विषय में किसी भी जैन व्यक्ति को कमी संदेह न था। ऐसी सत्य श्रीर श्रसंदिग्ध वस्तु के खिलाफ भी विदेशी विद्वानों की रार्वे प्रकट होने बगीं। ग्ररू में प्रो॰ लासेन ने 3 लिखा कि 'बुद्ध ग्रौर महावीर एक ही व्यक्ति हैं क्वोंकि जैन श्रीर बद-परम्परा की मान्यताश्रों में श्रनेकविध समानता है।' थोड़े वर्षों के बाद अधिक साधनों की उपलब्धि तथा अध्ययन के बल पर प्रो० वेबर र आदि विद्वानों ने यह मत प्रकट किया कि 'जैनधर्म शौद्धधर्म की एक शाखा है। वह तससे स्वतंत्र नहीं है। श्रागे जाकर विशेष साधनों की उपलब्धि श्रीर विशेष परीता के बल पर प्रो॰ याकोबी ने ' उपर्यक्त दोनों मतों का निराकरण करके यह स्थापित किया कि 'जैन ऋौर बौद्ध सम्प्रदाय टोनो स्वतन्त्र हैं इतना ही नहीं बल्कि जैन सम्प्रदाय बौद्ध सम्प्रदाय से पुराना भी है श्रीर ज्ञातपुत्र महावीर तो उस सम्प्रदाय के श्रांतिम परस्कतां मात्र हैं।' करीव सवा सौ वर्ष जितने परिमित काल में एक ही सहे पर ऐतिहासिकों की राय बदलती रही। पर इस बीच में किसी जैन ने ऋपनी यथार्थ बात की भी उस ऐतिहासिक ढंग से दुनिया के समज्ञ न रखा जिस दंग से प्रो॰ याकोबी ने खांत में रखा । याकोबी के निकट अधिकतर साधन वे ही थे जो प्रत्येक जैन विद्वान के पास ग्रानायास ही उपलब्ध रहते हैं। याकोबी ने केवल यही किया कि जैन ग्रन्थों में ख्याने वाली हकीकतों का बौद श्चादि बाङमय में वर्णित हकीकतों के साथ मिलान करके ऐतिहासिक दृष्टि से परीचा की श्रीर श्रंत में जैनसम्प्रदाय की मान्यता की सचाई पर महर लगा दी। जो बात हम जैन लोग मानते थ उसमें याकोची ने कोई बृद्धि नहीं की फिर भी जैन सम्प्रदाय की बौद्ध सम्प्रदाय से प्राचीनता ख्रौर भगवान महावीर का तथागत बद्ध की श्रपेचा स्वतन्त्र व्यक्तित्व इन दो महों पर हमारे साम्प्रदायिक जैन विद्वानों के श्राभिपाय का वह सार्वजनिक मुल्य नहीं है जो याकोबी के श्राभि-प्राय का है। पाटक इस अंतर का रहस्य स्वयमेव समभ सकते हैं कि याकोत्री उपलब्ध ऐतिहासिक साधनों के बलाबल की परीचा करके कहते हैं जब कि साम्प्र-दायिक जैन विद्वान केवल साम्प्रदायिक मान्यता को किसी भी प्रकार की परीचा बिना किए ही प्रकट करते हैं। इससे स्पष्ट हो जाता है कि सार्वजनिक मानस परीचित सत्य को जितना मानता है उतना ऋपरीचित सत्य को नहीं मानता। इसलिए हम इस लेख में निर्प्रत्थ सम्प्रदाय से संबन्ध रखने वाली कछ बातों पर ऐतिहासिक परीचा के द्वारा प्रकाश डालना चाहते हैं, जिससे पाठक यह जान सकेंगे कि निर्प्रत्य सम्प्रदाय के बारे में जो मन्तव्य जैन सम्प्रदाय में प्रचित्तत हैं वे कहाँ तक सत्य हैं और उन्हें कितना ऐतिहासिक आधार है।

<sup>3.</sup> S. B. E. Vol. 22 Introduction P. 19

४. वही P.18

५. वही

### श्रागमिक साहित्य का ऐतिहासिक स्थान

निर्प्रतथ सम्प्रदाय के आचार और तत्त्वज्ञान से संबन्ध रखने वाले जिन मुद्दों पर हम ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना चाहते हैं वे मुद्दे जैन श्रागमिक साहित्य में ज्यों के त्यों मिल जाते हैं तो फिर उसी खारामिक साहित्य के खाधार पर उन्हें यथार्थ मानकर क्यों संतोष धारण न किया जाए ? यह प्रश्न किसी भी श्रद्धाल जैन के दिल में पैदा हो सकता है। इसलिये यहाँ यह भी बतलाना जरूरी हो जाता है कि हम जैन त्र्यागमिक साहित्य में कही हुई बातों की जाँच-पड़ताल क्यों करते हैं ? हमारे सम्मुख मुख्यतया दो वर्ग मौजद हैं-एक तो ऐसा है जो मात्र प्राचीन त्र्यागमां को ही नहीं पर उनकी टीका-ग्रनटीका त्र्यादि बाद के साहित्य को भी त्राचरशः सर्वज्ञप्रणीत या तत्सदश मानकर ही त्रापनी राय को बनाता है। दूसरा वर्ग वह है जो या तो त्रागमों को त्रीर बाद की व्याख्यात्रों को त्रंशतः मानता है या विलकल नहीं मानता है। ऐसी दशा में श्रागमिक साहित्य के श्राधार पर निर्विवाद रूप से सब के सम्मुख कोई बात रखनी हो तो यह जरूरी हो जाता है कि प्राचीन ग्रागमां ग्रीर उनकी व्याख्यात्रों में कही हुई वातों की यथार्थता बाहरी साधनों से जाँची जाए । अगर बाहरी साधन आगम-वर्णित वस्तुओं का समर्थन करता है तो मानना पड़ेगा कि ऋागमभाग ऋवश्य प्रमाणभूत है। बाहरी साधनों से पूरा समर्थन पानेवाले आगमभागों को फिर हम एक या दसरे कारण से कत्रिम कहकर फूंक नहीं दे सकते। इस तरह ऐतिहासिक परीचा जहाँ एक श्रोर श्रागमिक साहित्य को श्रवाचीन या क्रत्रिम कहकर विलक्त नहीं मानने वाले को उसका सापेच प्रामाएय मानने के लिए बाधित करती है वहाँ दूसरी श्रोर वह परीचा श्रागम साहित्य को बिलकुल सर्वज्ञप्रित मान कर ज्यों का त्यों मानने वाले को उसका प्रामाएय विवेकपूर्वक मानने की भी शिचा देती है। श्रव हम देखेंगे कि ऐसा बाहरी साधन कौन है जो निर्मन्थ सम्प्रदाय के त्रागम कथित पाचीन स्वरूप का सीधा प्रवल समर्थन करता हो।

### जैनागम श्रीर बौद्धागम का संबन्ध

यद्यपि प्राचीन बौद्धपिटक और प्राचीन वैदिक-गौरािणक साहित्य ये दोनों प्रस्तुत परीचा में सहायकारी हैं, तो भी आगम कथित निर्मन्य सम्प्रदाय के साथ जितना और जैसा सीधा संबन्ध बौद पिटकों का है उतना और वैसा संबंध बैदिक या पौरािणक साहित्य का नहीं है। इसके निम्निलिखित कारण हैं—

एक तो—जैन संप्रदाय श्रीर बौद्ध सम्प्रदाय—दोनों ही अमया संप्रदाय है। श्रुतएव इनका संबंध भ्रातृभाव नैसा है। दूसरा—बौद संप्रदाय के स्थापक गौतम बुद तथा निर्फन्य संप्रदाय के ऋन्तिम-पुरस्कर्ता ज्ञातपुत्र महावीर दोनों समकाखीन थे। वे केवल समकाखीन ही नहीं बिल्क समान या एक ही ज्ञेत्र में जीवन-यापन करनेवाले रहे। दोनों की प्रवृत्ति का षाम एक प्रदेश ही नहीं बिल्क एक ही शहर, एक ही मुहल्ला, श्रौर एक ही कुटुम्ब भी रहा। दोनों के श्रनुयायी भी श्रापस में मिलते श्रौर श्रपने-श्रपने पूज्य पुरुष के उपदेशों तथा श्राचारों पर मित्रभाव से या प्रतिस्पर्दिभाव से चर्चा भी करते थे। इतना ही नहीं बिल्क श्रनेक श्रनुयायी ऐसे भी हुए जो दोनों महापुरुषों को समान भाव से मानते थे। कुछ ऐसे भी श्रनुयायी थे जो पहले किसी एक के श्रनुयायी ऐसे पद्मित किसी एक के श्रनुयायी ऐसे पद्मित हो कुटुम्बी थे जिनका सामाजिक संबन्ध बहुत निकर का था। कहना तो ऐसा चाहिए कि मानों एक ही कुटुम्ब के श्रनेक सदस्य भिन्न-भिन्न मान्यताएँ रखते थे जैसे श्राज भी देखे जाते हैं।

तीसरा – निर्धान्थ संप्रदाय की ऋनेक वार्तो का बुद्ध ने तथा उनके समकालीन शिष्यों ने ऋाँलों देखा-सा वर्णन किया है, भले ही वह खराङनदृष्टि से किया हो या प्रासंगिक रूप से।°

बौद्ध-पिटकों के जिस-जिस भाग में निर्धान्य संप्रदाय से संबन्ध रखनेवाली वार्तो का निर्देश है वह सब भाग खुद बुद्ध का साज्ञात् शब्द है ऐसा माना नहीं जा सकता, फिर भी ऐसे भागों में अमुक अंश ऐसा अवश्य है जो बुद्ध के या उनके समकालीन शिष्यों के या तो शब्द हैं या उनके निजी भावों के संग्रहमात्र हैं। आयो बौद्ध भिद्धुआं ने जो निर्धान्य संप्रदाय के भिन्न-भिन्न आचारों या मंतव्यों पर टीका या समालोचना जारी रखी है वह दर असल कोई नई वस्तु न होकर तथागत बुद्ध की निर्धान्य आचार-विचार के प्रति जो हिन्द थी उसका नाना रूप में विस्तार मात्र हैं। खुद बुद्ध द्वारा की हुई निर्धान्य सम्प्रदाय की समालोचना समकालीन और उत्तर-कालीन भिद्धुओं के सामने न होती तो वे निर्धान्य संप्रदाय के भिन्न-भिन्न पहलुओं के ऊपर पुनविक्त का और पिष्टपेषण का भय विना रखे इतना अधिक विस्तार चालू न रखते। उपलब्ध बौद्ध पिटक का बहुत बड़ा हिस्सा अशोक के समय तक में सुनिक्षित और स्थिर हो गया माना जाता है। बुद्ध के जीवन से लेकर अशोक के समय तक के करीव दाई सो वर्ष में बौद्ध पिटकों का उपलब्ध थरूर और परिमाण रिवत, प्रथित और संकित्त हुआ है। इन दाई सो वर्षों के दरम्यान नए-नए

६. उपासकदशांग ऋ० ८ । इत्यादि

मिन्समिनकाय—सुत्त १४, ५६ । दीघनिकाय सुत्त २६, ३३ ।

स्तर श्राते गए हैं। पर उनमें बुद के समकालीन पुराने स्तर—चाहे भाषा श्रीर रचना के परिवर्तन के साथ ही सही—भी श्रवश्य हैं। श्रागे के स्तर बहुधा पुराने स्तरों के दाँचे श्रीर पुराने स्तरों के विषयों पर ही बनते श्रीर बदते गए हैं। इस-लिए बौद पिटकों में पाया जानेवाला निर्मन्य संग्रदाय के श्राचार-विचार का निर्देश ऐतिहासिक हिल्ट से बहुत मूल्यवान हैं। फिर हम जब बौद फिरकागत निर्मन्य संग्रदाय के निर्देशों को खुद निर्मन्य न्वचन रूप से उपलब्ध श्रागमिक साहित्य के निर्देशों के साथ शब्द श्रीर भाव की हिल्ट से मिलाते हैं तो इसमें संदेह नहीं रह जाता कि दोनों निर्देश भागण्यत्त हैं; भले ही दोनों बाजुश्रों में वादि-प्रतिवादि भाव रहा हो। जैसे बौद पिटकों की रचना श्रीर संकलना की स्थिति है करीव-करीव वैसी ही स्थित प्राचीन निर्मन्य श्रागमों की है।

बुद्ध स्रोर महावीर

बुद्ध श्रोर महावीर समकालीन थे । दोनों श्रमण संव्रदाय के समर्थक थे, फिर भी दोनों का ब्रांतर विना जाने हम किसी नतीजे पर पहुँच नहीं सकते। पहला त्रांतर तो यह है कि बुद्धने महाभिनिष्कमण् से लेक्स त्रप्रना नया मार्ग —धर्मचक-प्रवर्तन किया, तब तक के छु: वर्षों में उस समय प्रचलित भिन्न-भिन्म तपस्वी श्रीर योगी संप्रदायों को एक-एक करके स्वीकार-परित्याग किया । क्रीर स्रन्त में ऋपने श्चनुभव के बल पर नया ही मार्ग प्रस्थापित किया। जब कि महावीर की कुल परं-परा से जो वर्ममार्ग प्राप्त था उसको स्वीकार करके वे स्त्रागं बढ़े स्त्रीर उस कुल-धर्म में अपनी सूफ और शक्ति के अनुसार सुधार या शुद्धि की। एक का मार्ग पुराने पंथों के त्याग के बाद नया धर्म-स्थापन था तो दूसरे का मार्ग कुलधर्म का संशोधन मात्र था । इसालिए हम देखते हैं कि बुद्ध जगह-जगह पूर्व स्वीकृत स्रोर स्रस्वीकृत श्चनेक पंथाकी समालाचना करते हैं श्रीर कहते हैं कि श्रमुकपंथ का श्रमुक नायक <del>श्र</del>मुक मानता है, दूसरा श्रमुक मानता है पर में इसमें सम्मत नहीं, में तो ऐसा मानता हूँ इत्यादि<sup>च</sup>े बुद्ध ने पिटक भर में ऐसा कहीं नहीं कहा कि मैं जो कहता हूँ वह मात्र पुराना है, मैं तो उस का प्रचारक मात्र हूँ । बुद्ध के सारे कथन के पीछे एक ही भाव है ऋौर वह यह है कि मेरा मार्ग खुद ऋपनी खोज का फल है। जब कि महावीर ऐसा नहीं कड़ते। क्योंकि एक बार पार्श्वापत्यिकों ने महावीर से कुछ प्रश्न किए तो उन्होंने पारर्वापत्यिकों को पार्श्वनाथ केही वचन की सास्त्री देकर ऋपने पच्च में किया है। ध्यही सबब है कि बुद्ध ने ऋपने मत के साथ दूसरे

८ मण्मिम ॰ ५६ । अंगुत्तर Vol. I. P. 206 Vol. III P. 383

E. भगवती प. E. २२<del>५</del>

किसी समकालीन या पूर्वकालीन मत का समन्वय नहीं किया है। उन्होंने केवल अपने मत की विशेषताओं को दिखाया है। जबिक महावीर ने ऐसा नहीं किया। उन्होंने पार्वनाथ के तत्कालीन संप्रदाय के अनुयायियों के साथ अपने सुधार का या परिवर्तनों का समन्वय किया है ' । इसलिए महावीर का मार्ग पार्वनाथ के संप्रदाय के साथ उनकी समन्वयहति का सूचक है।

निमन्थ-परंपरा का बुद्ध पर प्रभाव

बुद्ध श्रीर महावीर के बीच लक्ष्य देने योग्य दूसरा श्रांतर जीवनकाल का है । वृद्ध ८० वर्ष के होकर निर्वाण को प्राप्त हुए जब कि महावीर ७२ वर्ष के होकर । अब तो यह साबित-सा हो गया है कि बुद्ध का निर्वाण पहले श्रीर महावीर का पीछे हुश्रा है । वि इस तरह महावीर की श्रपेत्ता बुद्ध कुछ बुद्ध श्रवश्य थे । इतना ही नहीं पर महावीर ने स्वतंत्र रूप से धमींपदेश देना प्राप्त किया इसके पहले ही बुद्ध ने श्रपना मार्ग स्थापित करना शुरू कर दिया था । बुद्ध को श्रपने मार्ग में नए-नए अनुपायियों को खुटा कर ही बल बढ़ाना था, जब कि महावीर को नए श्रवुपायियों को बनाने के सिवाय पाश्च के पुगने श्रवुपायियों को भी श्रपने प्रभाव में श्रीर श्रासपास जमाए रण्वना था । तत्कालीन श्रव्य सब पत्थों के मंत्रवयों की पूरी चिकित्सा या खंडन बिना किए बुद्ध श्रपनी संघ-रचना में सफल नहीं हो सकते थे । जब कि महा वीर का प्रश्न कुछ निराला था । क्योंकि श्रपने चारित्र व तेजावल से पार्श्वनाथ के तत्कालीन श्रवुपायियों का मन जीत लेने मात्र से वे महावीरके श्रवुपायी वन हो जाते थं, इसलिए नए-नए श्रवुपायियों की भरती का सवाल उनके सामने इतना तीव्र न था जितना बुद्ध के सामने था । इसलिए हम देखते हैं कि बुद्ध का सारा उपदेश दूसरों की श्रालोचनापूर्वक ही देखा जाता है ।

बुद्ध ने ऋपना मार्ग शुरू करने के पहले जिन पन्यों को एक एक करके छोड़ा उनमें एक निर्फ्रन्थ पंथ भी ऋाता है। बुद्ध ने ऋपनी पूर्व-जीवनी का जो हाल कहा है <sup>१ २</sup> उसको पढ़ने ऋौर उसका जैन ऋगमों में वर्णित ऋाचारों के साथ मिलान करने से यह निःसंदेह रूप से जान पड़ता है कि बुद्ध ने ऋन्य पन्थों की तरह निर्फ्रन्थ पन्थ में भी ठीक-ठोक जीवन बिताया था, भले ही वह स्वल्यकालीन ही रहा हो। बुद्ध के साधनाकालीन प्रारम्भिक वर्षों में महावीर ने तो ऋपना मार्ग शुरू किया ही न था और उस समय पूर्व प्रदेश में पाश्वनाथ के सिवाय दूसरा कोई

१०. उत्तराध्ययन ऋ० २३.

११. वीरसंवत् श्रीर जैन कालगणना । 'भारतीय विद्या' तृतीय भाग पु० १७७ ।

१२. मज्भिम० सु० २६ । प्रो० कोशांत्रीकृत बुद्धचरित (गुजराती)

तिर्मान्य पत्थ न था। श्रतएव सिद्ध है कि बुद्ध ने थोड़े ही समय के लिए क्यों न हो पर पार्श्वनाथ के निर्मान्थ-संप्रदाय का जीवन क्यतीत किया था। यही सबब है कि बुद्ध जब निर्मान्थ संप्रदाय के श्राचार-विचारों की समालोचना करते हैं तब निर्मान्थ संप्रदाय में प्रतिष्ठित ऐसे तप के ऊपर तीव्र प्रहार करते हैं। श्रीर यही सबब है कि निर्मान्थ सम्प्रदाय के श्राचार श्रीर विचार का ठीक-ठीक उसी सम्प्रदाय की परिभापा में वर्णन करके वे उसका प्रतिवाद करते हैं। महावीर श्रीर बुद्ध दोनों का उपदेश काल श्रमुक समय तक श्रवश्य ही एक पड़ता है। इतना ही नहीं पर वे दोनों श्रानेक स्थानों में विना मिले भी साथ-साथ विचरते हैं, इसलिए हम यह भी देखते हैं कि पिटकों में 'नातपुत्त निग्गंठ' रूप से महावीर का निर्देश श्राता है। 13

# प्राचान आचार-विचार के कुछ मुहे

ऊपर की विचार भूमिका को ध्यान में रखने से ही ब्रागे की चर्चा का वास्तविकत्व सरलता से समफ में ब्रा सकता है। बौद्ध पिटकों में ब्राई हुई चर्चाब्रों के ऊपर से निर्धन्थ सम्प्रदाय के बाहरी ब्रीर भीतरी स्वरूप के बारे में नीचे लिखे मुद्दे मुख्यतया फलित होते हैं—

- १--सामिप-निरामिप-स्राहार-(खाद्याखाद्य-विवेक)
- २--- ग्रचेलत्व-सचेलत्व
- **३---** तप
- ४---ग्राचार-विचार
- ५--चतुर्याम
- ६---उपोसथ-पौपध
- ७--भापा-विचार
- ⊏---त्रिद्गड
- ६---लेश्या-विचार
- १०---सर्वज्ञत्व

इन्हीं पर यहाँ हम ऐतिहासिक दृष्टि से ऊहायोह करना चाहते है।

### सामिष-निरामिष-श्राहार

### [ खाद्याखाद्यविवेक ]

सब से पहले हम बौद्ध, वैदिक श्रीर जैन ग्रन्थों के तुलनात्मक श्रध्ययन के श्राघार पर निर्ग्रन्थ परम्परा के खाद्याखाद्य-विवेक के विषय में कुछ विचार करना चाहते हैं। खाद्याखाद्य से हमारा मुख्य मतलब यहाँ माँस-मत्स्यादि वस्तुर्श्रों से है।

# जैन-समाज में चोभ व श्रान्दोलन

थों है दिन हुए जब िक जैन-समाज में इस विषय पर उम्र ऊहापोह ग्रुर हुम्रा था। ग्रथ्यापक कौसांबीजी ने बुद्ध चिरत में लिखा है कि माचीन जैन श्रमण भी मौंस-मत्स्यादि ग्रहण करते थे। उनके इस लेख ने सारे जैन समाज में एक व्यापक चोंभ ग्रीर ग्रान्दोलन पैदा किया था जो ग्रभी शायद ही पूरा शान्त हुम्रा हो। करीवन ५० वर्ष हुए इसी विषय को लेकर एक महान चोंभ व ग्रान्दोलन ग्रुरू हुग्रा था जब कि जर्मन विद्वान याकोची ने ग्राचाराङ्क के म्रंमेजी श्रमुवाद में ग्रमुक सूत्रों का ग्रर्थ मौंस-मत्स्यादि परक किया था। हमें यह नहीं समभिता चाहिए कि ग्रमुक सूत्रों का ऐसा ग्रर्थ करने से जैन समाज में जो चोंभ व ग्रान्दोलन हुन्ना वह इस नए युग की पाश्चात्य-शिच्चा का ही परिणाम है।

जब हम १२००-१३०० वर्ष के पहले खुद जैनाचार्यों के द्वारा लिखी हुई प्राकृत-संस्कृत टीकाओं को देखते हैं तब भी पाते हैं कि उन्होंने अ्रमुक सूत्रों का अर्थ माँस-मत्स्यादि भी लिखा है। उस जमाने में भी कुछ स्रोभ व श्रान्दोलन हुआ होगा इसकी प्रतीति भी हमें अन्य साथनों से हो जाती है।

प्रसिद्ध दिगम्बराचार्य पूच्यपाद देवनन्दी ने उमास्वाति के तत्वार्थसूत्र के ऊपर 'सर्वार्थसिद्धि' नामक टीका लिखी है उसमें उन्होंने आग्रमों को लक्ष्य करके जो बात कही है वह सूचित करती है कि उस छठी सदी में भी अमुक सूत्रों का माँस-मत्स्यादि परक अपर्थ करने के कारण जैन-समाज का एक बड़ा भाग चुन्ध हो उठा था।

पुज्यपाद ने कर्मजन्म के कारणों के विवेचन में लिखा है कि माँसादि का प्रति-पादन करना यह भुतावर्णवाद है. १४ । निःसन्देह पूज्यपादकृत भुतावर्णवाद का श्राचेप उपलब्ध श्राचारांगादि श्रागमों को लक्ष्य करके ही है: क्योंकि माँसादि क्रे ग्रहण का प्रतिपादन करने वाले जैनेतर श्रत को तो भगवान महावीर के पहले से ही निर्प्रन्थ-परम्परा ने छोड़ ही दिया था। इतने ख़बलोकन से हम इतना निर्वि-वाद कह सकते हैं कि श्राचाराङ्गादि श्रागमों के कुछ सूत्रों का माँस-मत्स्यादि बरक श्रर्थ है-यह मान्यता कोई नई नहीं है श्रीर ऐसी मान्यता प्रगट करने पर जैन-समाज में जोभ पैदा होने की बात भी कोई नई नहीं है । यहाँ प्रसंगवश एक बात पर ध्यान देना भी योग्य है। वह यह कि तत्वार्थसत्र के जिस ऋंश का व्याख्यान करते समय पूज्यपाद देवनन्दो ने श्वेताम्बरीय श्रागमों को लक्ष्य करके श्रतावर्णवाद-दोष बतलाया है उसी श्रंश का व्याख्यान करते समय सत्रकार उमास्वातिने श्रपने स्वोपज्ञ भाष्य में पुज्यपाद की तरह श्रतावर्णवाद-दोष का निरूपण नहीं किया है। इससे स्पष्ट है कि जिन आगमों के अर्थ को लक्ष्य करके पुज्यपाद ने अतावर्णवाद दोष का लाञ्छन लगाया है उन श्रागमों के उस श्रर्थ के बारे में उमास्वाति का कोई ब्राह्मेप न था। यदि वे उस माँसादि परक अर्थ से पुज्यपाद की तरह सर्वथा ऋसहमत या विरुद्ध होते तो वे भी श्रतावर्णवाद का श्चर्य पुज्यपाद जैसा करते श्रीर श्चागमों के विरुद्ध कुछ-न-कुछ जरूर कहते।

### माँस-मत्स्यादि की श्राखादाता श्रीर पद्मभेद

श्राज का सारा जैन-समाज, जिसमें श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी समी छोटे-बड़े फिरके श्रा जाते हैं, जैसा नख से शिखा तक माँस-मस्त्य श्रादि से परहेज करने वाला है श्रीर हो सके यहाँ तक माँस-मस्त्य श्रादि वस्तुश्रों को श्रावाय सिद्ध करके दूसरों से ऐसी चीजों का त्याग कराने में धर्म पालन मानता है श्रीर तदर्थ समाज के त्यागी ग्रहस्य सभी यथासम्भव प्रयत्न करते हैं वैसा ही उस समय का जैन-समाज भी था श्रोर माँस-मस्त्य श्रादि के त्याग का प्रचार करने में दत्तचित्त था जब कि चूर्णिकार, श्राचार्य हरिभद्र श्रीर श्रावार्य श्रमयदेव ने श्रागमगत श्रमुक वाक्यों का माँस-मस्त्यादि परक श्र्म भी श्रपनी-श्रपनी श्रागमिक व्याख्याश्रों में लिखा । इसी तरह पूज्यपाद देवनन्दी श्रीर उमास्वाति के समय का जैन-समाज भी ऐसा ही था, उसमें भले ही श्वेताम्बर-दिगम्बर जैसे फिरके मीजूट हो पर माँस-मस्त्य श्रादि को छखाद्य मान कर चालू जीवन-व्यवहार में से

१४. सर्वार्थसिद्धि ६. १३.

उसका सर्वथा त्याग करने के विषय में तो सभी फिरके वाले एक ही भूमिका पर थे। कहना तो यह चाहिए कि श्वेताम्बर-दिगम्बर जैसा फिरकामेंद उत्पन्न होने के पहले ही से माँस-मत्स्यादि वस्तुओं को अखाद्य मानकर उनका त्याग करने की पक्की भूमिका जैन-समाज की सिद्ध हो चुकी थी। जब ऐसा था तब सहज ही में प्रश्न होता है कि आगमगत श्रमुक सूत्रों का माँस-मत्स्यादि श्रर्थ करने वाला एक पच्च और उस श्रर्थ का विरोध करने वाला दूसरा पच्च ऐसे परस्पर विरोधी दो पच्च जैन-समाज में क्यों पैदा हुए ? क्योंकि दोनों के वर्तमान जीवन-धोरण में तो कोई खाद्यालाद्य के बारे में श्रंतर था ही नहीं। यह प्रश्न हमें इतिहास के सदा परिवर्तनशील चक्र की गति तथा मानव-स्वमाव के विविध पहलुओं को देखने का संकेत करता है।

# इतिहास का अंगुलिनिर्देश

इतिहास पद-पद पर श्रंगुलि उठा कर हमें कहता रहता है कि तम भले ही ऋपने को पूर्वजों के साथ सर्वथा एक रूप बने रहने का दावा करो, या ढोंग करो पर मैं तुमको या किसी को एक रूप न रहने देता हूँ श्रीर न किसी को एक रूप देखता भी हैं। इतिहास की ऋादि से मानव-जाति का कोई भी दल एक ही प्रकार के देशकाल, संयोगों या वातावरण में न रहा, न रहता है। एक दल एक ही स्थान में रहता हुआ भी कभी कालकृत और अन्य संयोगकृत विविध परिस्थितयों में से गुजरता है, तो कभी एक ही समय में मौजूद ऐसे जुदे-जुदे मानवदल देशकृत तथा श्चन्य संयोग-कृत विविध परिस्थितियों में से गुजरते देखे जाते हैं । यह स्थिति जैसी श्राज है वैसी ही पहले भी थी। इस तरह परिवर्त्तन के ख्रानेक ऐतिहासिक सोपानों में से गुजरता हुन्ना जैन समाज भी न्नाज तक चला न्ना रहा है । उसके न्नानेक श्राचार-विचार जो श्राज देखे जाते हैं वे सदा वैसे ही थे ऐसा मानने का कोई श्राधार जैन वाङ्मय में नहीं है। मामूली फर्क होते रहने पर भी जब तक श्राचार-विचार की समता बहुतायत से रहती है तब तक सामान्य व्यक्ति यही समभता है कि इम श्रीर इमारे पूर्वज एक हा श्राचार-विचार के पालक-पोपक हैं। पर यह फर्क जब एक या दसरे कारण से बहुत बड़ा हो जाता है तब वह सामान्य मनुष्य के थोडा सा ध्यान में आता है, श्रोर वह सोचने लग जाताहै कि हमारे अमुक श्राचार-विचार खुद हमारे पूर्वजों से ही भिन्न हो गए हैं। श्राचार-विचार का सामान्य श्रंतर साधारण व्यक्ति के ध्यान पर नहीं ऋाता. पर विशेषज्ञ के ध्यानसे वह ऋोभल नहीं होता । जैन समाज के श्राचार-विचार के इतिहास का श्रध्ययन करते हैं तो ऊपर - कही हुई सभी वार्ते जानने को मिलती हैं।

### मानव-स्वभाव के दो विरोधी पहलू

मनुष्य स्वभाव का एक पहलू तो यह है कि वर्तमान समय में जिस झाचार-विचार की प्रतिष्ठा बँधी हो झौर जिसका वह झात्यंतिक समर्थन करता हो उसके ही खिलाफ उसी के पूर्वजों के झाचार-विचार यदि वह सुनता है या झपने इतिहास में से वैसी बात पाता है तो पुरांन झाचार-विचार के सूचक एतिहासिक दस्तावेज जैसे शास्त्रीय वाक्यों को भी तोड़-मरोड़ कर उनका झर्य वर्तमान काल में प्रतिष्ठित ऐसे झाचार-विचार की भूमिका पर करने का प्रयक्त करता है। वह चारों झोर उच्च झौर प्रतिष्ठित समक्ते जानेवाले झपने मौजूदा झाचार-विचार से विलकुल विरुद्ध ऐसे पूर्वजों के झाचार-विचार को सुनकर या जानकर उन्हें क्यों-का-त्यों मानकर उनके और झपने बीच में झाचार-विचार की खाई का झंतर समक्ते में तथा उनका वास्तविक समन्वय करने में झसमर्थ होता है। यही कारण है कि वह पुराने झाचार-विचार स्वक वाक्यों को झपने ही झाचार-विचार के ढाँचे में ढालने का प्रयक्त पूरे बल से करता है। यह हुआ मानव स्वभाव के पहलू का एक झन्त।

श्रव इम उसका दूसरा श्रन्त भी देखें। दूसरा श्रन्त ऐसा है कि वह वर्तमान श्राचार-विचार की भूमिका पर कायम रहते हुए भी उससे जुदी पड़नेवाली श्रीर कभी-कभी विलक्कल विरुद्ध जानेवाली पूर्वजों की श्राचार-विचार विषयक भूमिका को मान लेने में नहीं हिचिकचाता। इतिहास में पूर्वजों के भिन्न श्रीर विरुद्ध ऐसे श्राचार-विचारों की यदि नेंभि रही तो उस नोंभ को वह वफादारी से चिपके रहता है। ऐसा करने में वह श्रपने विरोधी पन्न के द्वारा की जानेवाली निन्दा या श्राचेप की लेशा भी परवाह नहीं करता। वह शास्त्र-वाक्यों के पुराने, प्रचलित श्रीर कभी सम्भावित ऐसे श्रयों का, प्रतिष्ठा जाने के इर से त्याग नहीं करता। वह भले ही कभी-कभी वर्तमान लोकमत के वश होकर उन वाक्यों का नया भी श्रयं करे तब भी वह श्रन्ततः विकल्प रूप से पुराने प्रचलित श्रीर कभी सम्भावित श्रयं को भी व्याख्याओं में सुरिच्चत रखता है। यह हुश्रा मानव-स्वभाव के पहलू का दूसरा श्रन्त।

## ऐतिहासिक तुलना

उपर्युक्त दोनों त्र्यन्त बिलकुल त्रामने-सामने व परस्पर विरोधी हैं। इन दोनों त्र्यन्तों में से केवल जैन समाज ही नहीं बल्कि बौद त्र्योर वैदिक समाज भी गुजरे हुए देखे जाते हैं। जब भारत में त्राहिंसामूलक खान-पान की व्यापक क्रीर प्रबद्ध प्रतिष्ठा जमी तब मांस-मस्स्य जैसी वस्तुक्षों का क्रास्यन्तिक विरोध न करनेवाले बौद

सम्प्रदाय में भी एक पद्ध ऐसा पैदा हुआ कि जिसने बौद्ध सम्प्रदाय में मांसमत्स्यादि के त्याग का यहाँ तक समर्थन किया कि ऐसा मांस त्याग तो खुद हुद्ध
के समय में और बुद्ध के जीवन में भी था। १ ६ इस पद्ध ने अपने समय में जमी
हुई खाद्याखाद्य विवेक की प्रतिष्ठा के आधार पर ही पुराने बौद्ध सूत्रों के अर्थ
करने का प्रथास किया है। जब कि बौद्ध सम्प्रदाय में पहले ही से एक सनातनमानस दूसरा पद्ध भी चला आता रहा है जो खाद्याखाद्य विषयक पुराने सूत्रों को
तोड़-मरोड़ कर उनके अर्थों को वर्तमान ढाँचे में बैठाने का आग्रह नहीं रखता।
यही स्थित वैदिक सम्प्रदाय के हतिहास में भी रही है। वैष्ण्य, आर्य समाज
आदि अनेक शाखाओं ने पुराने वैदिक विधानों के अर्थ बदलने की कोशिश की
है तब भी सनातन-मानस मीमांसक सम्प्रदाय ज्यों का त्यों स्थिर रहकर अपने
पुराने अर्थों से टस से मस नहीं होता हालाँकि जीवन-व्यवहार में मीमांसक भी
मांसादि को वैसा ही अखाद्य समभते हैं जैसे वैष्णुव और आर्य समाज आदि
वैदिक फिरके। इस विपय में बौद्ध और वैदिक सम्प्रदाय का ऐतिहासिक
अवलोकन हम अन्त में करेंगे जिससे जैन सम्प्रदाय की स्थिति बराबर समभन्नी
जा सके।

#### विरोध-ताण्डव

जपर स्चित दो पहलुओं के अन्तों का परस्पर विरोध-तांडव जैन-समाज की रंगभूमि पर भी हजारों वर्षों से खेला जाता रहा है। पूज्यपाद जैसे दिगंबराचार्ष अमुक सुत्रों का मांस मत्स्यादि अर्थ करने के कारण ऐसे सुत्रवाले सारे प्रन्यों को छोड़ देने की या तो स्चना करते हैं या ऐसा अर्थ करनेवालों को शुतनिन्दक कह कर अपने पत्त को उनसे ऊँचा साबित करने की स्चना करते हैं। दिगंबर संप्रदाय द्वारा श्वेताम्बर स्वीकृत आगमों को छोड़ देने का असली कारण तो और ही था और वह असली कारण आगमों में मर्यादित वस्त्र के विधान करनेवाले वाक्यों का भी होना है। पर जब आगमों को छोड़ना ही हो तब सम्भव हो इतने दूसरे दोष लोगों के समझ रखे लाएँ तो पुराने प्रचलित आगमों को छोड़ देने की बात ज्यादा न्यायसंगत साबित की जा सकती है। इसी मनोदशा के वशीभूत होकर जानते या अनजानते ऐतिहासिक स्थित का विचार विना किए, एक सम्प्रदाय ने सारे आगमों को एक साथ छोड़ तो दिया पर उसने आखिर को यह भी नहीं सोचा कि जो संप्रदाय आगमों को मान्य रखने का आप्रह रखता है वह भी तो उसके समान मौंस-मत्स्य आदि की अखवादाता को जीवन-व्यवहार में

१५ देखिये--लंकावतार-मांस पंरिवर्त परिच्छेद

एक-सा स्थान देता है। इतना ही नहीं बल्कि वह श्वेताम्बरीय सम्प्रदाय मी दिगंबर संप्रदाय के जितना ही मांस-मत्स्यादि की ऋलाचता का प्रचार व समर्थन करता है। श्रीर श्रिहिंसा सिद्धान्त की प्ररूपणा व प्रचार में वह दिगम्बर परम्परा से ऋगो नहीं तो समकत्त्व तो श्रवश्य है। ऐसा होते हुए भी श्वेताम्बर परम्परा के व्याख्याकार-श्रागमों के अमुक सूत्रों का मौंस मत्स्यादि परक ऋर्य करते हैं सो क्या केवल अन्य परम्परा को विदान के लिए १ या अपने पूर्वजों के ऊपर अखाच खाने का श्रात्वेप जैनेतर संप्रदायों के द्वारा तथा समानतंत्री संप्रदाय के द्वारा कराने के लिए १

प्राचीन ऋर्थ की रज्ञा-

पूज्यपाद के करीब आठ सौ वर्ष के बाद एक नया फिरका जैन संप्रदाय में पैदा हुन्ना, जो स्राज स्थानकवासी नाम से प्रसिद्ध है। उस फिरके के व्याख्या-कारों ने आगमगत मांस-मत्स्यादिसचक सत्रों का अर्थ अपनी वर्तमान जीवन प्रगाली के अनुसार वनस्पतिपरक करने का आग्रह किया और श्वेताम्बरीय त्रागमों को मानते हुए भी उनकी पुरानी श्वेताम्बरीय व्याख्यात्र्यों को मानने का त्राग्रह न रखा। इस तरह स्थानकवासी सम्प्रदाय ने यह सचित किया कि त्रागमों में जहाँ कहीं मांस मत्स्यादि सत्त्वक सत्र हैं वहाँ सर्वत्र वनस्पति परक **ही** श्रथं विविद्यात है श्रीर मांस-मत्स्यादिरूप श्रथं जो पुराने टीकाकारों ने किया है वह श्रिहिंसा सिद्धान्त के साथ ग्रासंगत होने के कारण गलत है। स्थानकवासी फिरके और दिगम्बर फिरके के दृष्टिकोण में इतनी तो समानता है ही कि मांस-मत्स्यादिपरक ग्रर्थ करना यह मात्र काल्पनिक है श्रीर श्रिहिंसक सिद्धान्त के साथ बेमेल है, पर दोनों में एक वड़ा फर्क भी है। दिगम्बर संप्रदाय को अन्य कारणों से ही सही प्रवेताम्बर ऋगगमां का संपरिवार बहिष्कार करना था जब कि स्थानक-वासी परंपरा को आगमों का आत्यन्तिक बहिष्कार इप्ट न था: उसको वे ही श्रागम सर्वेथा प्रमाण इष्ट नहीं हैं जिनमें मूर्ति का संकेत स्पष्ट हो। इस**लिए** स्थानकवासी संप्रदाय के सामने ग्रागमगत खाद्याखाद्य विषयक सत्र के ग्रार्थ बदलने का एक ही मार्ग ख़ुला था जिसका उसने ऋपनाया भी। इस तरह इम सारे इतिहास काल में देखते हैं कि ग्रहिंसा की व्याख्या श्रीर उसकी प्रतिष्ठा व प्रचार में तथा वर्तमान जीवन धारण में दिगंबर एवं स्थानकवासी फिरके से किसी भी तरह नहीं ऊतरते हुए भी श्वेताम्बर संप्रदाय के व्याख्याकारों ने खाद्याखाद्य विषयक सूत्रों का मांस-मत्स्यपरक पराना ऋर्थ अपनाए रखने में अपना गौरष ही समका। भले ही ऐसा करने में उनको जैनेतर समाज की तरफ से तथा समान-बन्ध फीरकों की तरफ से हजार-हजार श्रास्तेप सुनने व सहने पहें।

# अर्थभेद की मीमांसा

पहले हम दो प्रश्नों पर कुछ विचार कर लें तो अञ्छा होगा। एक तो यह कि अधायप्र्चक समक्ते जानेवाले सूत्रों के वनस्पति और मांस-मत्स्यादि ऐसे जो दो अर्थ पुराने समय से व्याख्याओं में देखे जाते हैं उनमें से कौन-सा अर्थ है जो पीछे से किया जाने लगा ? दूसरा प्रश्न यह है कि किसी भी पहले अर्थ के रहते हुए क्या ऐसी स्थिति पैदा हुई कि जिससे दूसरा अर्थ करने को आवश्यकता पड़ी या ऐसा अर्थ करने की ओवरयकता पड़ी या ऐसा अर्थ करने की ओवरयकता पड़ी या ऐसा अर्थ करने की ओवरयकता पड़ी

कोई भी बद्धिमान यह तो सोच ही नहीं सकता कि सूत्रों की रचना के समय रचनाकार को वनस्पति श्रीर मांस श्रादि दोनों श्रर्थ श्रभिप्रेत होने चाहिए। निश्चित ऋर्थ के बोधक सत्र परस्पर विरोधी ऐसे दो ऋथों का बोध कराएँ और जिजासकों को संशय या भ्रम में डालें यह संभव हो नहीं है तब यही मानना पडता है कि रचना के समय उन सत्रों का कोई एक ही ऋर्थ सत्रकार को ऋभियेत था। कीत-सा ऋर्थ ऋभिप्रेत था इतना विचारना भर बाकी रहता है। ऋगर हम मान लें कि रचना के समय सत्रों का वनस्पतिपरक ऋर्थ था तो हमें यह ऋगत्या मानना पडता है कि मांस-मस्त्यादिरूप ग्रर्थ पीछे से किया जाने लगा। ऐसी श्थित में निर्प्रनथ संघ के विषय में यह भी सोचना पहेगा कि क्या कोई ऐसी अवस्था आई थी जब कि आपति-वश निर्मन्य-संघ मांस-मत्स्यादि का भी महरा करने लगा हो श्रीर उसका समर्थन उन्हीं सूत्रों से करता हो। इतिहास कहता है कि निर्यन्थ-संघ में कोई भी ऐसा छोटा-बड़ा दल नहीं हुन्ना जिसने त्रापत्ति काल में किये गए मांस-मत्स्यादि के प्रहण का समर्थन वनस्पतिवोधक सूत्रों का मांस-मत्स्यादि ऋर्थ करके किया हो । ऋजवत्ता निर्यन्थ संघ के लम्बे इतिहास में ऋापत्ति श्रीर श्रपवाद के हजारों प्रसङ श्राए हैं पर किसी निर्प्रन्थ-दल ने श्रापवादिक स्थिति का समर्थन करने के लिए अपने मल सिद्धान्त - ग्रहिंसा से दर जाकर सूत्रों का जिलकल विरुद्ध मुर्थ नहीं किया है। सभी निर्मेन्थ अपवाद का श्चपवादरूप से जुदा ही वर्णन करते रहे हैं। जिसकी साची छेदसूत्रों में पद-पद पर है। निर्प्रन्थ-संत्र का बंधारण भी ऐसा रहा है कि कोई ऐसे विकृत ऋर्थ को सूत्रों की व्याख्या में पीछे स्थान दे तो वह निर्मन्य सङ्घ का ऋड़ रह ही नहीं सकता। तब यही मानना पडता है कि रचनाकाल में सूत्रों का श्रासली श्चर्य तो मांस-मत्स्य ही था श्चीर पीछे-से वनस्पति-श्चर्य भी किया जाने लगा। पेसा क्यों किया जाने लगा ? यही दूसरा प्रश्न अब हमारे सामने आता है। संघ की निर्माण प्रक्रिया

निर्मन्य-संघ के निर्माण की प्रक्रिया तो अनेक शताब्दी पहले से भारतव

में चीरे-धीरे पर सतत चाल थी। इस प्रक्रिया का मुख्य आधार ऋहिंसा, संयम श्रीर तप ही पहले से रहा है । श्रनेक छोटी-बडी जातियाँ श्रीर छिटपट व्यक्तियाँ उसी त्राधार से त्राकृष्ट होकर निर्प्रन्थ-संघ में सम्मिलित होती रही हैं। जब कोई नया दल या नई व्यक्ति संघमें प्रवेश करते हैं तब उसके लिए वह संक्रम-काल होता है। संघ में स्थिर हुए दल तथा व्यक्ति श्रीर संघ में नया प्रवेश करने वाले दल तथा व्यक्ति के बीच अपूक समय तक आहार-विहारादि में थोडा-बहत स्रांतर रहना स्त्रनिवार्य है। माँस-मत्स्य स्त्रादि का व्यवहार करने वाली जातियाँ या व्यक्तियाँ यकायक निर्मन्थ-संघ में शामिल होते ही त्रपना सारा पराना संस्कार बदल दें यह सर्वत्र संभव नहीं । प्रचारक निर्प्रन्थ तपस्वी भी संघ में भर्ती होने वाली नई जातियों तथा व्यक्तियों का संस्कार उनकी रुचि ग्रीर शक्ति के ग्रनसार ही बदलना ठीक समभते थे जैसे ग्राजरूल के प्रचारक भी ऋपने-ऋपने उद्देश्य के लिए वैसा ही करते हैं। एक बार निर्म्नन्थ संघ में दाखिल हुए ख्रौर उसके सिद्धान्तानुसार जीवन-व्यवहार बना लेने वालों की जो संतित होती है उसको तो निर्प्रन्थ संघानुकृल संस्कार जन्मसिद्ध होता है पर संघ में नए भतीं होने वालों के निप्र<sup>6</sup>न्थ संघानकल संस्कार जन्मसिद्ध न होकर प्रयत्नसाध्य होते हैं। जन्मसिद्ध ग्रीर प्रयत्नसाध्य संस्कारों के बीच श्रांतर यह होता है कि एक तो बिना प्रयत्न श्रीर बिना विशेष तालीम के ही जन्म से चला त्राता है जब कि दूसरा बुद्धिपूर्वक प्रयत्न से घीरे धीरे स्त्राता है। दूसरे संस्कार की अवस्था ही संक्रम-काल है। कोई यह न समके कि निर्प्रन्थ-संघ के सभी अन्यायी अनादि-कालसे जन्मसिद्ध संस्कार लेकर ही चलते ह्या रहे हैं।

निर्मन्य-संघ का इतिहास कहता है कि इस संघ ने अनेक जातियां और व्यक्तियां को निर्मन्य सक्त की दोन्ना दी। यही कारण है कि मध्य काल की तरह प्राचीन काल में हम एक ही कुड़म्य में निर्मन्य संघ के अनुयायी और इतर बौद्ध आदि अमण तथा ब्राह्मण-संप्रदाय के अनुयायी पाते हैं। विशेष क्या हम इतिहास से यह भी जानते हैं कि पति निर्मन्य संघ का अंग है तो पत्नी इतर धर्म की अनुयायिनी है । वैसा आज का निर्मन्य मात्र जन्मसिद्ध देखा जाता है वैसा मध्यकाल ओर प्राचीन काल में न भा। उस समय प्रचारक निर्मन्य अपने संघ की वृद्धि और विस्तार में लगे ये इससे उस समय यह संभव था कि एक ही कुड़म्ब में कोई निरामिषमोजी निर्मन्य उपासक हो तो सामिषमोजी अन्य

१६. उपासकदशांग ऋ० ८।

षर्मानुयायी भी हो। एक ही कुटुम्ब की ऐसी निरामिष-सामिष-भोजन की मिश्रित व्यवस्था में भी निर्धन्यों को भिज्ञा के लिए जाना पड़ता था। श्रापवाहिक स्थिति

इसके सिवाय कोई कोई साहिसक निर्मन्य प्रचारक नए-नए प्रदेश में अपना निरामिष-भोजन का तथा अहिंसा-प्रचार का ध्येय लेकर जाते वे जहाँ कि उनको पक्के अनुयायी मिलने के पहले मौजूदा खान-पान की व्यवस्था में से भिद्या लेकर गुजर-बसर करना पड़ता था। कभी-कभी ऐसे भी रोगादि सङ्कट उपस्थिति होते थे जब कि सुवैद्यों की सलाह के अनुसार निर्मन्थों को खान-पान में अपवाद मार्ग का भी अवलंबन करना पड़ता था। ये और इनके जैसी अनेक परिस्थितियों पुराने निर्मन्य-सङ्घ के इतिहास में विशेष हैं। इन परिस्थितियों में निरामिप-भोजन और अहिंसा-प्रचार के ध्येय का आत्यन्तिक ध्यान रखते हुए भी कभी-कभी निर्मन्य अपनी एपणीय और कल्प्य आहार की मर्यादा को सख्त रूप से पालते हुए माँस-मस्थादि का प्रहण् करते हों तो कोई अचरज की बात नहीं। इम जब आवारांग ओर दशवैकालिकादि आगमां के सामिप-आहार-सुचक सूत्र वेतते हैं और उन सूत्रों में विशेष मर्यादाओं पर विचार करते हैं तब स्रष्ट प्रतीत होता है कि सामिप आहार का विधान विलक्कल आपवादिक और अपरिहार्य स्थिति का है।

# 'ब्रहिंसा संयम-तप' का मुद्रालेख

ऊपर स्वित श्रापवादिक स्थित का ठीफ ठीक समय श्रोर देश विषयक निर्णय करना सरल नहीं है फिर भी हम इतना कह सकते हैं कि जब निर्भन्य संघ प्रधानतया बिहार में या श्रीर श्रंग-वंग-किंतग श्रादि में नए प्रचार के लिए जाने लगा था तब की यह स्थित होनी चाहिए। क्योंकि उन दिनों में श्राज से भी कहीं श्रिष्ठिक साभिप-भोजन उक्त प्रदेशों में प्रचलित था। कुछ भी हो पर एक बात तो निश्चित है कि निर्भन्य संव श्राने श्रिद्धित संयम-तप के मूल सुद्रालेख के श्राधार पर निराभिप भोजन श्रीर श्रन्य व्यसनस्थाग के प्रचार कार्य में उत्तरोक्तर श्राणे ही बढ़ता श्रीर मफल होता गया है। इस संव ने श्रनेक सामिपभोजी राजों महार राजों को तथा श्रनेक दूसरे ज्ञियादि गर्णों को श्रयने संघ में मिलाकर धीरे-धीर उनको निराभिप भोजन की श्रीर श्रग्रसर किया है। संघ निर्माण की यह प्रकिया पिछली शताब्दियों में बिलकुल बंद-सी हो गई है। संघ निर्माण की यह प्रकिया पिछली शताब्दियों में बिलकुल बंद-सी हो। गई है पर पहले यह स्थिति न थी।

१७० त्र्याचारांग २. १. २७४, २८१, दशवैकालिक स्र० ५. ७३, ७४

श्रिहिंसा, संयम श्रीर तप के उम्र प्रचार का सामान्य जनता पर ऐसा प्रभाव पड़ा हुश्रा इतिहास में देखा जाता है कि जिससे बाधित होकर निरामिष-भोजन का श्रत्यन्त श्राम्नह नहीं रखने वाले बौद्ध तथा वैदिक सम्प्रदाय को निर्मान्य संघ का कई श्रांश में श्रनुकरण करना पड़ा है। १८

### विरोधी प्रश्न श्रीर समाधान

निःसंदेह भारत में ऋहिंसा की प्रतिष्ठा जमाने में ऋनेक पंथों का हाथ रहा है पर उसमें जितना हाथ निर्धन्य संघ का रहा है उतना शायद ही किसी का रहा हो। ऋहिंसा-संयम-तपका ऋात्यन्तिक ऋाप्रह रखकर प्रचार करने वाले निर्धन्यों के लिए जब जन्म सिद्ध ऋनुयायी-दल ठीक-ठीक प्रमाण में करीब-करीव चारों ऋोर मिल गया तव निर्धन्य-संघ की स्थिति विलकुल बदल गई। ऋहिंसा की व्यापक प्रतिष्ठा इतनी हुई थी कि निर्धन्यों के सामने बाहर और भीतर से विविध ऋाकमण होने लगे। विरोधी पंथ के ऋनुयायी तो निर्धन्यों को यह कहकर कोसते थे कि ऋगर तुम त्यागी ऋहिंसा का ऋात्यन्तिक ऋाप्रह रखते हो तो तुम जीवन ही धारण नहीं कर सकते हो क्योंकि ऋालिर को जीवन धारण करने में कुछ भी तो हिंसा संभव है ही। इसी तरह वे यह भी उलाहना देते थे कि तुम निरामिध-मोजन का इतना ऋायह रखते हो पर तुम्हारे पूर्वज निर्धन्य तो सामिध-ऋाहार भी महण करते थे। इसी तरह जन्मसिद्ध निर्दामिध-मोजन के संस्कार वाले स्थिर निर्धन्य

१८. हम विनयपिटक में देखते हैं कि बौद मिन्तु श्रों के लिए 'श्रनेक प्रकार के मांसां के लाने का स्पष्ट निपेध है श्रीर श्रपने निमित्त से बने माँस लेने का भी विशेष निपेध है। इतना ही नहीं बल्कि बौद मिन्तु श्रों को जमीन लोदने खुदवाने तथा वनस्पति को काटने-कटवाने का भी विधान है। घास श्रादि जन्तु श्रों की हिंसा से बचने के लिए वर्पावास का भी विधान है। पाठक श्राचारांग में वर्णित निर्मा के श्राचार के साथ तुलना करेंगे तो कम से कम इतमा तो जान सकेंगे कि श्रमुक श्रंशों में निर्मा त्य श्राचारों का ही बौद श्राचार पर प्रभाव पड़ा है क्योंकि निर्मा त्य परम्परा के श्राचार पहले से स्थिर थे श्रीर बहुत सख्त भी थे जब कि बौद मिन्तु श्रों के लिए ऐसे श्राचारों का विधान लोकनिंदा के भय से पीछे से किया हुआ है।—विनयपिटक पृ० २३, २४, १७०, २३१, २४५ (हन्दी श्राहृति)

जहाँ-जहाँ निर्धन्य परंपरा का प्रापान्य रहा है वहाँ के बैध्याव ही नहीं, शैव शाक्तादि फिरके-जो माँस से परहेज नहीं करते-वे भी माँस-मत्स्यादि खाने से पर-हेज करते हैं। संघ के मीतर से भी ऋाचायों के सामने प्रश्न ऋाए। प्रश्नकर्ता स्वयं तो जन्म से निरामिष-मोजी ऋोर ऋहिंसा के ऋात्यत्तिक समर्थक ये पर वे पुराने शास्त्रों में से सामिष-मोजन का प्रसंग भी सुनते थे इसिलए उनके मनमें दुविषा पैदा होती थी कि जब हमारे ऋाचार्य ऋहिंसा, संयम ऋौर तप का इतना उच्च ऋादर्श हमारे सामने रखते हैं तब इसके साथ पुराने निर्मन्यों के द्वारा सामिष-मोजन लिए जाने के शास्त्रीय वर्णन का मेल कैसे बैठ सकता है ? जब किसी तत्त्व का ऋात्यत्तिक ऋामहपूर्वक प्रचार किया जाता है तब विरोधी पद्धों की ऋोर से तथा ऋपने दल के भीतर से भी छनेक विरोधी प्रश्न उपस्थित होते ही हैं। पुराने निर्मन्य-ऋाचार्यों के सामने भी यही स्थित ऋाई।

उस स्थिति का समाधान बिना किए श्रव चारा नहीं था श्रवएव कुछ श्राचारों ने तो श्रामिषसूचक सूत्रों का श्रर्थ ही श्रपनी वर्तमान जीवन स्थिति के श्रानुक् वनस्पति किया। पर कुछ निर्मन्थ श्राचार्य ऐसे भी हद निकले कि उन्होंने ऐसे सूत्रों का श्रर्थ न बदल करके केवल वही बात कह दी जो इतिहास में कभी घटित हुई थी श्रर्थात् उन्होंने कह दिया कि ऐसे सूत्रों का श्रर्थ तो मौंस-मत्स्यादि ही है पर उसका महण निर्मन्थों के लिए श्रोत्सर्गिक नहीं मात्र श्रापवादिक स्थिति है।

नया श्रर्थ करने वाला एक सम्प्रदाय श्रीर पुराना श्रर्थ मानने वाला दूसरा सम्प्रदाय - ये दोनों परस्पर समाधान पूर्वक निर्मन्थ-संघ में श्रमुक समय तक चलते रहे क्योंकि दोनों का उद्देश्य श्रपने श्रपने ढंग से निर्मन्थों के स्थापित निरा-मिप भोजन का बचाव श्रीर पोपण ही करना था। जब श्रागमों के साथ व्याख्याएँ भी लिखी जाने लगीं तब उन विवादास्पद सुत्रों के दोनों श्रर्थ भी लिख लिये गए जिससे दोनों श्रर्थ करने वालों में वैमनस्य न हो।

पर दुरैंव से निक्न न्य संघ के तख्ते पर नया ही तायडव होने वाला था। वह ऐसा कि दो दलों में वस्त्र न न्यने ग्रीर रखने के मुद्दे पर ग्रात्यंतिक विरोध की नौवत ग्राई। फलतः एक पच्च ने ग्रागमों को यह कहकर छोड़ दिया कि ये तो काल्पनिक हैं जब कि दूसरे पच्च ने उन ग्रागमों को ज्यों का त्यों मान लिया श्रीर उनमें ग्राने वाले माँसादि-ग्रहण विषयक सूत्रों के वनस्पति ग्रीर माँस—ऐसे दो श्रायों को भी मान्य रखा।

- हम ऊपर की चर्चा से नीचे लिखे परिणाम पर पहुँचते हैं :---
- ै निर्धन्य-संघ की निर्माण-प्रक्रिया के जमाने में तथा अन्य आपवादिक प्रतंगों में निर्धन्य भी सामिष आहार लेते ये जिसका पुराना अवशेष आगमों में रह गया है।

२ — जन्म से ही निरामिषभोजी निर्ध्रन्य-संघ के स्थापित हो जाने पर वह आपवादिक स्थिति न रही और सर्वत्र निरामिष आहार सुलभ हो गया पर इस काल के निरामिष आहार-प्रहण करने के आत्यन्तिक आप्रह के साथ पुराने सामिष आहार सूचक सूत्र बेमेल जँचने लगे।

 ३—इसी बेमेल का निवारण करने की सद्वृत्ति में से दूसरा वनस्पति परक अर्थ किया जाने लगा और पुराने तथा नए अर्थ साथ ही साथ स्वीकृत हुए ।

४—जब इतर कारणों से निर्प्र-थ दलों में फूट हुई तब एक दल ने आगमों के बहिष्कार में सामिष आहार सूचक सूत्रों की दलील भी दूसरे दल के साभने तथा सामान्य जनता के सामने रखी।

### एक वृत्त में अनेक फल

हम पहले बतला श्राए हैं कि परिवर्तन व विकासकम के श्रनुसार समाज में श्राचार-विचार की भूमिका पुराने श्राचार-विचारों से बदल जाती है तब नई परिस्थित के कुछ व्याख्याकार पुराने श्राचार-विचारों पर होने वाले श्राचोरों से बचने के लिए पुराने ही वाक्यों में से श्रयनी परिस्थित के श्रनुकुल श्रर्थ निकाल कर उन श्राचेरों के परिहार का प्रयत्न करते हैं जब कि दूसरे व्याख्याकार नई परिस्थित के श्राचार-विचारों को श्रयनाते हुए भी उनसे बिलकुल विरुद्ध पुराने श्राचार-विचारों के स्वक वाक्यों को तोड़-मरोड़ कर नया श्रर्थ निकालने के बदले पुराना ही श्रर्थ कायम रखते हैं श्रीर इस तरह प्रत्येक विकासगामी धर्म-समाज में पुराने शास्त्रों के श्रर्थ करने में दो पन्न पड़ जाते हैं। जैसे वैदिक श्रीर बीद संप्रदाय का इतिहास हमारे उक्त कथन का सबूत है वैसे ही निर्मन्य संप्रदाय का इतिहास भी हमारे मन्तव्य की साची दे रहा है। हम निरामिष श्रीर सामिष श्राहार-प्रहुश्य के बारे में श्रयना उक्त विधान स्पष्ट कर जुके हैं फिर भी यहाँ निर्मन्य-संप्रदाय के बारे में प्रधानतया कुछ वर्णन करना है इसलिए हम उस विधान को दूसरी एक वैसी ही ऐतिहासिक घटना से स्पष्ट करें तो यह उपयुक्त ही होगा।

भारत में मूर्ति पूजा या प्रतीक-उपासना बहुत पुरानी और व्यापक भी है। निर्मन्थ-परम्परा का इतिहास भी मूर्ति और प्रतीक की उपासना-पूजा से भरा पड़ा है। पर इस देश में मूर्तिविरोधी और मूर्तिमंजक इस्लाम के आने के बाद मूर्तिपूजा की विरोधी अनेक परम्पराओं ने जन्म लिया। निर्मन्थ-परम्परा भी इस प्रतिक्रिया से न बची। १५ वीं सदी में लौंकाशाह नामक एक व्यक्ति गुजरात में पैदा हुए जिन्होंने मूर्तिपूजा और उस निमित्त होनेवाले आडम्बरों का सक्रिय

विरोध ग्रुरू किया जो क्रमशः एकं मृतिविरोधी फिरके में परिण्त हो गया। नया श्चान्दोलन या विचार कोई भी हो पर सम्प्रदाय में वह तभी स्थान पाता श्रीर सफल होता है जब उसको शास्त्रों का खाधार हो। ऐसा खाधार जब तक न हो तब तक नया फिरका पनप नहीं सकता । तिस पर भी यदि पराने शास्त्रों में नए श्रान्दोलन के खिलाफ प्रमाण भरे पहें हों तब तो नए श्रान्दोलन को श्रागे कच करने में वड़ी रकावटों का सामना करना पड़ता है। पुराने निर्प्रनथ आगमों में तथा उत्तरकालीन श्रन्य साहित्य में मुर्तिपूजा श्रीर प्रतीकोपासना के सूचक श्रनेक उल्लेख मौजद हैं-ऐसी स्थिति में विरुद्ध उल्लेखवाले श्रागमों को मानकर मर्तिपूजा के विरोध का समर्थन कैसे किया जा सकता था ? मृर्तिपूजा का विरोध परित्थिति में स्त्रा गया था, स्त्रान्दोलन चालू था, पुराने विरुद्ध उल्लेख बाधक हो रहे थे-इस कठिनाई को इल करने के लिए नए मुर्तिपूजा विरोधी फिरके ने उसी ऐतिहासिक मार्ग का अवलम्बन लिया जिसका कि सामिष-निरामिष भोजन के विरोध का परिहार करने में पहले भी निग्रंन्थ मनि ले चके थे। अर्थात मूर्तिपूजा के विरोधियों ने चैत्य, प्रतिमा, जिन-ग्रह स्त्रादि मूर्तिसूचक पाठों का स्त्रर्थ ही बदलना शुरू कर दिया। इस तरह हम निर्धन्थ-परम्परा के श्वेताम्बर फिरके में ही देखते हैं कि एक फिरका जिन पाठों का मूर्तिपरक अर्थ करता है, दूसरा फिरका उन्हीं पाठों का अन्यान्य अर्थ करके मूर्तिपूजा के विरोधवाले अपने पच का समर्थन करता है। पाठक सरलता से समक्त सके होंगे कि पुराने पाठरूप एक ही डएठल में - वृत्त में परिस्थित भेद से कैसे अनेक फल खगते हैं।

# श्रागमों की प्राचीनता

सामिप त्राहार स्वक पाठों का वनस्यतिपरक द्वर्थ करनेवालों का त्राहार तो बुरा न था। हाँ, उत्सर्ग-द्वप्यवाद के स्वरूप का ज्ञान तथा ऐतिहासिकता को वफादारी उनमें त्रवश्य कम थी। त्रसली द्वर्थ को चिपके रहने वालों का मानस सनातन त्रीर रूदिगामी त्रवश्य था पर साथ ही उसमें उत्सर्ग-त्रप्यवाद के स्वरूप का विस्तृत ज्ञान तथा ऐतिहासिकता की वफादरी दोनों पर्याप्त थे। इस चर्चा पर से यह सरलता से ही जाना जा सकता है कि त्रागमों का कलेवर कितना पुराना है ? त्राग आगम, भगवान महावीर से त्र्यनेक शताब्दियों के बाद किसी एक फिरके के द्वारा नए रचे गए होते तो उनमें ऐसे सामिष त्राहार ग्रहण स्वक सूत्र त्राने का कोई सबब ही न था। क्योंकि उस जमाने के पहले ही से सारी निर्मन्थ-परम्परा निरपवादरूप से निरामिषमोजी बन चुकी थी त्रीर माँस मत्स्यादि का त्याग कुलधर्म

ही हो गया था। भला ऐसा कौन होगा जो वर्तमान निरामिष भोजन की निरपवाद अवस्था में ऐसे सामिष-आहार-स्वक सृत्र बनाकर आगमों में घुसेड़ दे और अपनी परम्परा के आहिंसामूलक जीवन-व्यवहार का मलौल कराने की स्थिति जान-ब्र्म कर पैदा करे। सारे भारतवर्ष के जुदे-जुदे असली मानवदलों का और समय-समय पर आकर वस जानेवाले नए-नए मानवदलों का हतिहास हम देखते हैं तो एक बात निर्विवाद रूप से पाते हैं कि भारतवासी हर-एक धर्म-सम्प्रदाय निरामिष भोजन की ओर कुछ-न-कुछ अप्रसर हुआ है। इस इतिहास के पृष्ठ जितने पुराने उतना ही सामिप-आहार और धर्म्य प्राव्य अधिक देखने को मिलता है। ऐसी स्थिति में आगमों में आने वाले सामिप-आहार स्वक स्त्र निर्जन्थ परम्परा के पुराने स्तर को ही स्वित करते हैं जो किसी-न-किसी तरह से आगमों में सुरिव्त रह गया है। केवल इस आधार से भी आगमों की प्राचीनता अनायास ही ध्यान में आती है।

### उत्सर्ग-श्रपबाद की चर्चा

हम यहाँ प्रसंग वश उत्सर्ग-त्र्रपवाद की चर्चा भी संद्वेप में कर देना चाहते हैं जिससे प्रस्तुत विषय पर कुछ प्रकाश पड़ सके । निर्ग्रन्थ-परम्परा का मुख्य लक्ष्य श्राध्यात्मिक सुख की प्राप्ति हैं। उसी को सिद्ध करने के लिए उसने श्र**हिंसा का** श्राश्रय लिया है। पूर्ण श्रौर उच्च कोटि की श्रहिंसा तभी सिद्ध हो सकती है जन जीवन में कायिक वाचिक मानसिक असत् प्रवृत्तियों का नियंत्रण हो श्रौर सत्प्रवृत्तियों को वेग दिया जाए । तथा भौतिक सुख की लालसा घटाने के उद्देश्य से कठोर जीवन-मार्ग या इन्द्रिय-दमन मार्ग का ऋयलम्बन लिया जाए। इसी दृष्टि से निर्प्रन्थ-परम्परा ने समय त्रौर तप पर त्र्राधिक भार दिया है। ऋहिंसालाची संयम श्रौर तपोमय जीवन ही निर्घन्थ परम्परा का श्रौत्सर्गिक विधान है जो श्राध्यात्मिक सुखः प्राप्ति की श्रानिवार्य गारएटी है। पर जत्र कोई श्राध्यात्मिक धर्म ससुदाय-गामी वनने लगता है तब अपवादों का प्रवेश अनिवार्य रूप से आवश्यक वन जाता है। अपवाद वही है जो तत्त्वतः अप्रौत्सर्गिक मार्ग का पोषक ही हो, कमी घातक न बने । आपवादिक निधान की मदद से ही श्रीत्सर्गिक मार्ग विकास कर में देखते हैं कि भोजन-पान जीवन की रत्ना श्रीर पृष्टि के लिए ही है, पर इम यह भी देखते हैं कि कभी-कभी भोजन-पान का त्याग ही जीवन को बचा लेता है। इसी तरह ऊपर-ऊपर से ब्रापस में विरुद्ध दिखाई देनेवाले भी दो प्रकार के जीवन व्यवहार जब एक लुलागामी हो तब वे उत्सर्ग-म्रापवाद की कोटि में म्राते हैं। उत्सर्ग को ब्रात्मा कहें तो ब्रापवादों को देह कहना चाहिए । दोनों का सम्मिखित उद्देश्य संवादी जीवन जीना है ।

जो निर्प्रन्थ मुनि घर-बार का बंधन छोडकर स्प्रनगार रूप से जीवन जीते थे उनको श्राध्यात्मिक सखलत्नी जीवन तो जीना ही था जो स्थान, भोजन-पान स्रादि की मदद के सिवाय जिया नहीं जा सकता । इसलिए ऋहिंसा संयम और तप की उत्कट प्रतिज्ञा का श्रीत्सर्गिक मार्ग स्वीकार करने पर भी वे उसमें ऐसे कुछ नियम बना लेते थे जिनसे पश और मनुष्यों को तो क्या पर पृथ्वी-जल और वन-स्पति त्र्यादि के जन्तु तक को त्रास न पहुँचे। इसी दृष्टि से त्र्यनगार मुनियों को जो स्थान, भोजन-पानादि वस्तुएँ स्थूल जीवन के लिए स्थ्रनिवार्य रूप से स्थान-श्यक हैं उनके ग्रहण एवं उपयोग की व्यवस्था के ऐसे सूक्ष्मातिसूक्ष्म नियम बने हैं जो दुनिया की ग्रौर किसी त्याग-परम्परा में देखे नहीं जाते । स्रनगार मुनियों ने दूसरों के परिहास की या स्तृति की परवाह किए विना ही अपने लिए अपनी इच्छा से जीवन जीने के नियम बनाए हैं जो ग्राचारांग ग्रादि श्रागमों से लेकर त्राज तक के नए से नए जैन वाङ्मय में वर्णित हैं ग्रीर जो वर्तमानकाल की शिथिल श्रीर श्रशिथल कैसी भी श्रनगार-संस्था में देखने को मिलते हैं। इन नियमों में यहाँ तक कहा गया है कि अगर दाता अपनी इच्छा से व श्रदा-भक्ति से जरूरी चीज अपनगार को देता हो तब भी उसका स्वीकार ग्रामक मर्यादा में रहकर ही करना चाहिए । ऐसी मर्यादाश्चों को कायम करने में कहीं तो ग्राह्म वस्त कैसी होनी चाहिए लाया गया है। यह भी वतलाया गया है कि प्राह्म वस्तु मर्यादा में ऋाती हो, दाता व दान दोत्र नियमानुकल हों फिर भी भिद्धा तो अप्रमुक काल में ही करनी चाहिए-भले ही प्राण जॉय पर रात ब्रादि के समय में नहीं । ब्रानगार मुनि ऊख-खजूर ब्रादि को इसलिए ले नहीं सकता कि उसमें खाद्य ग्रंश कम श्रीर त्याज्य त्रांश त्राधिक होता है। त्रानगार निर्मन्थ प्राप्त भिक्ता सगन्धि हो या दुर्मन्ध, बचिकर हो या ऋषचिकर, बिना दुःख-सुख माने खा-पी जाता है । ऐसी ही कठिन मर्यादास्त्रों के बीच स्त्रपनाद के तौर पर सामिष स्त्राहार-प्रहण की विधि भी श्राती है। सामान्य रूप से तो श्रानगार मनि सामिप-श्राहार की भिद्धा लेने को इन्कार ही कर देता था पर बीमारी जैसे संयोग से बाधित होकर लेता भी था तो उसे स्वाद या पृष्टि की दृष्टि से नहीं. केवल निर्मम व ग्रानासक्त दृष्टि से जीवन-यात्रा के लिए लेता था। इस भिचाविधि का सांगोपांग वर्णन स्त्राचारांगादि सूत्रों में है। उसको देखकर कोई भी तटस्थ विचारक यह कह नहीं सकता कि भाचीनकाल में **ऋा**पवादिक रूप से ली जानेवाली सामिष-श्राहार की भिद्धा किसी

भी तरह से श्रिहिंसा, संयम श्रीर तपोमय—श्रीत्सर्गिक मार्ग की बाधक हो सकती है। इसलिए हम तो यही समभते हैं कि जिन्होंने सामिष-श्राहार सूचक सूजों की श्रीर उनके श्रसली श्रामों की रचा की है उन्होंने केवल निर्मन्य-सम्प्रदाय के सच्चे हितहास की ही रचा नहीं की है बल्कि गहरी समभ श्रीर निर्भय-इतिका भी परिचय दिया है।

#### श्रहिंसक भावना का प्रचार व विकास

सामिष-आहारप्रहण या ऐसे अन्य अपवादों की यष्टि की मदद से अहिंसा-लज्ञी श्रोत्सर्गिक जीवन मार्ग पर निर्प्रन्थ-सम्प्रदाय के इतिहास ने कितनी दूर कृच की है इसका संज्ञिस चित्र भी हमारे सामने आ जाए तो हमें पुराने सामिष-आहार स्चक सूत्रों से तथा उनके असली अर्थों से किसी भी तरह से हिचकिचाने की आवश्यकता न रहेगी। इसलिए अब हम निर्प्रन्थ सम्प्रदाय के द्वारा किये गए आहिंसा-प्रधान प्रचार का तथा अहिंसक भावना के विकास का संज्ञेप में अवलो-कन करेंगे।

भगवान पार्श्वनाथ के पहले निर्प्रन्थ-परम्परा में यदुकुमार नेमिनाथ हो गए हैं उनकी ऋर्थ-ऐतिहासिक जीवन कथाओं में एक घटना का जो उल्लेख मिलता है। उसको निग्र न्थ-परम्परा की ऋहिंसक भावना का एक सीमा चिन्ह कहा जा सकता है । लग्न-विवाहादि सामाजिक उत्सव-समारंभों में जीमने-जिमाने श्रीर श्रामोद-प्रमोद करने का रिवाज तो श्राज भी चालू है पर उस समय ऐसे समा-रंभों में नानाविध पशुक्रों का वध करके उनके मौंस से जीमन को ब्राकर्षित बनाने की प्रथा श्राम तौर से रही। खास कर चत्रियादि जातियां में तो वह प्रथा श्रीर भी रूढ़ थो। इस प्रथा के श्रनसार लग्न के निमित्त किए जाने वाले उत्सव में वध करने के लिए एकत्र किये गए हरिन आदि विविध पशुत्रों का आर्तनाद मुनकर नेमिकुमार ने ठीक लग्न के मौके पर ही करुणाई होकर अपने ऐसे लग्न का संकल्प ही छोड़ दिया जिसमें ऐसे पशुस्रों का वध करके मौंस का खाना-खिलाना प्रतिष्ठित माना जाता रहा । नेमिकुमार के इस करुणामूलक ब्रह्मचर्य-वास का उस समय समाज पर ऐसा ग्रसर पड़ा श्रीर क्रमशः वह श्रसर बढ़ता गया कि धीरे धीरे श्रानेक जातियों ने सामाजिक समारंभों में माँस खाने-खिलाने को प्रथा को ही तिलाञ्जलि दे दी । संभवतः यही ऐसी पहली घटना है जो सामा-जिक व्यवहारों में ऋहिंसा की नींव पड़ने की सूचक है। नेमिकुमार यादव-शिरोमणि देवकीनन्दन कृष्ण के श्रानुज थे। जान पहता है इस कारण से द्वारका श्रीर मधुरा के यादवों पर श्रच्छा श्रसर पढ़ा । इतिहास काल में भगवान् पार्श्व-

नाथ का स्थान है । उनकी जीवनी कह रही है कि उन्होंने ऋहिंसा की भावना को विकसित करने के लिए एक दसरा ही कदम उठाया। पञ्चाग्नि जैसी तामस तपस्यात्रों में सूरम-स्थल प्राणियों का विचार बिना किए ही स्थाग जलाने की प्रथा थी जिससे कभी कभी ईंघन के साथ अन्य प्राणी भी जल जाते थे । काशीराज अप्रवपति के पत्र पार्श्वनाथ ने ऐसी हिंसाजनक तपस्या का घोर विरोध किया श्रीर धर्म-तेत्र में श्रविवेक से होने वाली हिंसा के त्याग की श्रोर लोकमत तैयार किया । पार्श्वनाथ के द्वारा पुष्ट की गई ब्राहिंसा की भावना निम्नेन्थनाथ ज्ञातपुत्र महावीर को विरासत में मिली। उन्होंने यज्ञ यागादि जैसे धर्म के ज़दे-ज़दे चेत्रों में होने वाली हिंसा का तथागत बुद्ध की तरह आर्यन्तिक विरोध किया और धर्म-के प्रदेश में श्रहिंसा की इतनी श्रधिक प्रतिष्ठा की कि इसके बाद तो श्रहिंसा ही भारतीय धर्मों का प्राण बन गई। भगवान महावीर की उम्र ग्रहिंसा परायण जीवन यात्रा तथा एकाग्र तपस्या ने तत्कालीन श्रमेक प्रभावशाली ब्राह्मण व चत्रियों को श्रहिंसा-भावना की श्रोर खींचा। फलतः जनता में सामाजिक तथा धार्भिक उत्सवों में ग्रहिंसा की भावना ने जड जमाई, जिसके ऊपर त्रागे की निर्प्रन्थ-परंपरा की त्र्रगली पीढ़ियों की कारगुजारी का महल खड़ा हुत्रा है। स्रशोक के पौत्र संप्रति ने अपने पितामह के अहिंसक संस्कार की विरासत को आर्य-सुहस्ति की छत्रछाया में ग्रीर भी समृद्ध किया। संप्रति ने केवल ग्रपने ग्रधीन राज्य-प्रदेशों में ही नहीं बल्कि ग्रापने राज्य की सीमा के बाहर मी-जहाँ ग्राहिंसा-मूलक जीवन-व्यवहार का नाम भी न था-म्राहिंसा भावना का फैलाव किया। श्रिहिंसा-भावना के उस स्रोत की बाद में अनेक का हाथ अवश्य है पर निर्प्रन्थ **अ**नगारों का तो इसके सियाय और कोई ध्येय ही नहीं रहा है। व भारत में पूर्व-पश्चिम, उत्तर-दिवाण जहाँ-जहाँ गए वहाँ उन्होंने ऋहिंसा की भावना का ही विस्तार किया और हिंसामलक श्रानेक व्यसनों के त्याग की जनता को शिक्षा देने में ही निर्मन्थ धर्म की कृतकृत्यता का ग्रानुभव किया । जैसे शंकराचार्य ने भारत के चारों कोनों पर मठ स्थापित करके ब्रह्माद्वैत का विजय-स्तम्भ रोपा है वैसे ही महावीर के अनुयायी अनगार निर्धन्थों ने भारत जैसे विशाल देश के चारों कोनों में श्रविंसाद्वेत की भावना के विजय-स्तम्भ रोप दिए हैं-ऐसा कहा जाए तो श्रात्युक्ति न होगी। लोकमान्य तिलक ने इस बात को यों कहा था कि गुजरात की श्रहिंसा भावना जैनों की ही देन है पर इतिहास हमें कहता है कि वैष्णवादि श्रनेक वैदिक परम्पराश्रों को श्रिहिंसामलक धर्मवृत्ति में निर्धान्य संप्रदाय का थोड़ा बहुत प्रभाव अवश्य काम कर रहा है। उन वैदिक सम्प्रदायों के प्रत्येक जीवन •यवहार की छानबीन करने से कोई भी विचारक यह सरखता से जान सकता **है**  कि इसमें निम्न न्यों की म्राहिसा-भावना का पुट अवस्य है। म्राज भारत में हिंसामूलक यज्ञ-यागादि धर्म-विधि का समर्यक भी यह साहस नहीं कर सकता है कि वह यजमानों को पश्चवध के लिए प्रेरित करे।

श्राचार्य हेमचन्द्र ने गुर्जरपति परम माहेश्वर सिद्धराज तक को बहुत श्रंशों में ऋहिंसा की भावना से प्रभावित किया। इंसका फल ऋनेक दिशास्त्रों में ऋच्छा श्राया । श्रानेक देव-देवियों के सामने खास-खास पवों पर होने वाली हिंसा हक गई । श्रीर ऐसी हिंसा को रोकने के व्यापक श्रान्टोलन की एक नींव पड गई। सिद्धराज का उत्तराधिकारी गुर्जरपति कमारपाल तो परमाईत ही था । वह सच्चे श्चर्थ में परमाईत इसलिए माना गया कि उसने जैसी श्रीर जितनी श्राहंसा की भावना पुष्ट की स्त्रीर जैसा उसका विस्तार किया वह इतिहास में बेजोड है। कमारपाल की 'अमारि घोषणा' इतनी लोक-प्रिय बनी कि आगे के अनेक निग्र'न्थ स्त्रीर उनके स्त्रनेक गृहस्थ-शिष्य स्त्रमारि-घोपणा को स्त्रपने जीवन का ध्येय बनाकर ही काम करने लगे। स्त्राचार्य हेमचन्द्र के पहले कई निर्ध्रन्थों ने माँसाशी जातियों को ऋहिंसा की दीचा दी थी और निर्म्न न्थ-संघ में श्रोसवाल-पोरवाल ग्राटि वर्ग स्थापित किए थे । शक ग्रादि विदेशी जातियाँ भी ग्रहिंसा के चेप से बच न सर्की । हीरविजयस्रि ने श्रकवर ज़ैसे भारत-सम्राट् से भिचा में इतना ही माँगा कि वह हमेशा के लिए नहीं तो कुछ खास-खास तिथियों पर श्रमारि-घोषसा जारी करे । श्रकबर के उस पथ पर जहाँगीर श्रादि उनके वंशज भी चले। जो जन्म से ही माँसाशी थे उन सुगल सम्राटों के द्वारा श्राहिसा का इतना विस्तार कराना यह ग्राज भी सरल नहीं है।

श्राज भी हम देखते हैं कि जैन-समाज ही ऐसा है जो जहाँ तक संभव हो विविध चेत्रों में होने वाली पशु-पत्ती श्रादि की हिंसा को रोकने का सतत प्रयत्न करता है । इस विशाल देश में जुदे-जुदे संस्कार वाली श्रनेक जातियाँ पड़ोस-पड़ोस में वसती हैं । श्रनेक जन्म से ही मांसाशी भी हैं। फिर भी जहाँ देखो वहाँ श्रहिंसा के प्रति लोक रुचि तो है ही । मध्यकाल में ऐसे श्रनेक सन्त श्रौर फकीर हुए जिन्होंने एक मात्र श्रिहंसा श्रौर दया का ही उपदेश दिया है जो भारत की श्राहमा में श्रहिंसा की गहरी जड़ की साची है।

महात्मा गाँधीजी ने भारत में नव-जीवन का प्राय प्रस्पेटित करने का संकल्प किया तो वह केवल ऋहिंसा की भूमिका के ऊपर ही। यदि उनको ऋहिंसा की भावना का ऐसा तैयार चेत्र न मिलता तो वे शायद ही इतने सफल होते।

यहाँ साम्प्रदायिक दृष्टि से केवल यह नहीं कहना है कि ब्रहिंसा दृति के पाषण का सारा यहा निर्मन्त्र सम्प्रदाय को ही है पर वक्कव इसना ही है कि

भारतव्यापी श्रिहिंसा की भावना में निर्प्रन्थ-सम्प्रदाय का बहुत बड़ा हिस्सा हजारों वर्ष से रहा है । इतना बतलाने का उद्देश्य केवल यही है कि निर्प्रन्थ-सम्प्रदाथ का श्रिहिंसालची मूल ध्येय कहाँ तक एक रूप रहा है श्रीर उसने सारे इतिहास काल में कैसा-कैसा काम किया है।

श्रगर हमारा यह वक्तव्य ठीक है तो सामिष-श्राहारग्रहण सूचक सूत्रों के श्रस्ति अर्थ के बारे में हमने अपना जो अभिप्राय प्रकट किया है वह ठीक तरह से ध्यान में श्रा सकेगा और उसके साथ निर्धन्य-सम्प्रदाय की ऋहिंसा-भावना का कोई विरोध नहीं है यह बात भी समक्ष में श्रा सकेगी।

निग्रन्थ-सम्प्रदाय में सामिष-स्राहार ग्रहण स्त्रगर स्त्रापवादिक या पुरानी सामाजिक परिस्थिति का परिणाम न होता तो निग्र न्थ-सम्प्रदाय ऋहिंसा-सिद्धान्त के ऊपर इतना भार ही न दे सकता और वह भार देता भी तो उसका असर जनता पर न पड़ता । बौद्ध भिन्न श्रविंसा के पन्नपाती रहे पर वे जहाँ गए वहाँ की भोजन-व्यवस्था के ऋघीन हो गए ऋौर बहुधा मांस-मत्स्यादि ब्रहुण से न बच सके । सो क्यों ? जवाब स्पष्ट है-उनके लिए मांस-मत्स्यादि का ग्रहण निर्धन्थ-सम्प्रदाय जितना सख्त त्रापवादिक ग्रीर लाचारी रूप न था । निग्नेन्थ-ग्रनगार बौद श्रनगार की तरह धुर्म-प्रचार का ही ध्येय रखते थे फिर भी वे बौद्धों की तरह भारत के बाहर जाने में श्रसमर्थ रहे श्रीर भारत में भी बौद्धों की तरह हर एक दल को श्रपने सम्प्रदाय में मिलाने में श्रसमर्थ रहे इसका क्या कारण ? जवाब स्पष्ट है कि निर्धान्य सम्प्रदाय ने पहले ही से माँसादि के त्याग पर इतना ऋधिक भार दिया था कि निग्र'न्थ अनगार न तो सरलता से मांसाशी जाति वाले देश में जा सकते थे श्रीर न मांस-मत्स्यादि का त्याग न करने वाली जातियों को ज्यों की त्यों ऋपने संघ में बौद्ध भिद्धः स्त्रों की तरह ले सकते थे । यही कारण है कि निर्धान्य-सम्प्रदाय न केवंल भारत में ही सीमित है पर उसका कोई भी ऐसा ग्रहस्थ या साधु ऋनुयायी नहीं है जो हजार प्रलोभन होने पर भी मांस-मत्स्यादि का ग्रहण करना पसंद करे। ऐसे दृढ़ संस्कार के पीछे हजारा वर्ष से स्थिर कोई पुरानी श्रीत्सर्गिक भावना ही काम कर रही है ऐसा समक्षना चाहिए ।

इसी आधार पर हम कहते हैं कि जैन इतिहास में सामिष-आहार सूचक जो भी उल्लेख हैं और उनका जो भी असली ऋषं हो उससे जैनों को कभी धनड़ाने की या चुज्य होने की जरूरत नहीं है उल्टे यह तो निर्मन्थ-सम्प्रदाय की एक विजय है कि जिसने उन आपवादिक प्रसंग वाले युग से पार होकर आगे अपने मूल ध्येय को सर्वत्र प्रतिष्ठित और विकसित किया है।

# बौद्ध-परम्परा में माँस के प्रहण्-श्रप्रहण का ऊहापोह

जैन-परम्परा श्रिहिंसा-सिद्धान्त का श्रितिम हद तक समर्थन करने वाली है इसलिए उसके प्रमाणभूत प्रत्यों में कहीं भी भिन्नुश्रों के द्वारा मांस-मत्स्यादि के लिये जाने की थोड़ी सी बात श्रा जाए तो उस परम्परा की श्रिहिंसा भावना के विकद्ध होने के कारण उससे परम्परा में मतमेद या चोभ हो जाए तो यह कोई श्रवरज की बात नहीं है। पर श्रवरज की बात तो यह है कि जिस परम्परा में श्रिहिंसा के श्रावरण का मर्यादित विधान है श्रीर जिसके श्रव्यायी श्राज भी मांस-मत्स्यादि का प्रहण ही नहीं बिल्क समर्थन भी करते हैं उस बौद्ध तथा वैदिक परम्परा के शास्त्रों में भी श्रमुक मूत्र तथा वाक्य मांस-मत्स्यादिएरक हैं या नहीं इस सुद्दे पर गरमा-गरम चर्चा प्राचीन काल से श्राज तक चली श्राती है।

बौद-पिटकों में जहाँ बुद्ध के निवांण की चर्चा है वहाँ कहा गया है कि चुन्द् नामक एक व्यक्ति ने बुद्ध को भिद्धा में सूकर-मांस दिया था ' है जिसके खाने से बुद्ध को उम्र शूल पेदा हुआ श्रीर वहीं मृत्यु का कारण हुआ । बौद-पिटकों में अनेक जगह ऐसा वर्णन आता है जिससे श्रसंदिग्ध रूप से माना जाता है कि बौद्ध भिद्धु श्रपने निमित्त से मारे नहीं गए ऐसे पशु का मांस म्रहण करते थे है । जब बुद्ध की मौजूदगी में उन्हीं का भिद्धांसंघ मांस-मत्स्यादि म्रहण करता था तब चुन्द के द्वारा बुद्ध को दी गई सूकर-मांस की भिद्धां के श्रयं के बारे में मतमेद या खींचा-तानी क्यों हुई ? यह एक समस्या है ।

बुद्ध की मृत्यु का कारण समम्म कर कोई चुन्द को अप्रमानित या तिरस्कृत न करें इस उदान भावना से खुद बुद्ध ने ही चुन्द का बचाव किया है आरे संघ को कहा है कि कोई चुन्द को दूषित न मानें । बौद्ध पिटक के इस वर्णन से यह तो स्पष्ट ही है कि सूकर मांस जैसी गरिष्ठ वस्तु की भित्ता देने के कारण बौद्ध-संघ चुन्द का तिरस्कार करने पर उतारू या उसी को बुद्ध ने सावथ किया है। जब बुद्ध की मौजूदगी में बौद्धभिद्ध मांस जैसी वस्तु ग्रहण करते ये और खुद बुद्ध के द्वारा भी चुन्द के उपरान्त उग्र यहपति की दी हुई सूकर-मांस की भित्ता लियें जाने का आंगुत्तरनिकाय पंचम निपात में साफ कथन है; तब बौद्ध परम्परा में आगो जाकर सूकर-मांस आर्थ के स्चक सूत्र के अर्थ पर बौद्ध विद्वानों का मतभेद क्यों हुआ ? यह कम कुत्रहत्व का विषय नहीं है।

१६. दीघ० महापरिनिव्वागासुत्त १६

२०. म्रंगुत्तर Vol II. P. 187 मिन्समिनकाय सु० ५५ विनयपिटक-पृ० २४५ (हिन्दी)

बुद्ध के निर्वाण के करीब १००० वर्ष के बाद बुद्धघोष ने पिटकों के ऊपर न्यार्ल्याएँ **बिखी हैं । उसने दीघनिकाय की श्र**ष्टकथा में पाली शब्द 'सूकर मद्दव' के जुदे जुदे व्याख्यातास्रों के द्वारा किये जाने वाले तीन ऋथों का निर्देश किया है । उदान की श्रव्हकथा में श्रीर नए दो श्रथों की वृद्धि देखी जाती है। इतना ही नहीं बल्कि चीनी भाषा में उपलब्ध एक ग्रन्थ में 'सूकर मद्दव' का विलकुल नया ही ऋर्य किया हुआ मिलता है। सूकर-मांस यह ऋर्य तो प्रसिद्ध ही था पर उससे जुदा होकर ऋनेक व्याख्याकारों ने ऋपनी-ऋपनी कल्पना से मूल 'सकर मद्द्य' शब्द के नए नए स्रर्थ किए हैं। इन सब-नए नए स्रथीं के रें करनेवालों का तात्पर्य इतना ही है कि सूकर मद्दव शब्द सूकर माँस का बोधक नहीं है श्रौर चुन्द ने बुद्ध को भिज्ञा में सूकर-मॉस नहीं दिया था।

२१-संदोप में वे ग्रर्थ इस प्रकार हैं-

१—ित्नग्ध श्रौर मृदु सूकर माँस ।

२--पञ्चगोरस में से तैयार किया हुन्ना एक प्रकार का एक कोमल स्त्रन्न ।

३---एक प्रकार का रसायन।

ये तीन ऋर्थ महापरिनिर्वाण सूत्र की ऋडकथा में हैं।

४--सूकर के द्वारा मर्दित बाँस का श्रंकर।

५---वर्षा में ऊगनेवाला बिल्ली का टोप-ग्रहित्तत्र।

ये दो ग्रर्थ उदान-ग्रहकथा में हैं।

६—शर्करा का बना हुन्रा सूकर के त्राकार का खिलौना।

यह अर्थ किसी चीनी ग्रन्थ में है जिसे मैंने देखा नहीं है पर अरथ्यापक

धर्मानन्द कौशांत्रीजी के द्वारा ज्ञात हुन्ना है।

व्याधि की निवृत्ति के लिए भगवान् महावीर के वास्ते आविका रेवती के द्वारा दी गई भिन्ना का भगवती में शतक १५ में वर्णन है। उस भिन्ना-वस्तु के भी दो त्र्यर्थ पूर्व काल से चले त्र्याए हैं। जिनको टीकाकार त्र्रमयदेव ने निर्दिष्ट्रकिया है। एक ऋर्थ मॉस-परक है जब कि दूसरा वनस्पतिपरक है। त्रपने-त्रपने सम्प्रदाय के नायक बुद्ध त्र्यौर महावीर के द्वारा ली गई भि**द्धा** वस्तु के सूचक सूत्रों का माँसपरक तथा निर्मास परक ऋर्थ दोनों परम्परा में किया गया है यह वस्तु ऐतिहासिकों के लिए विचारप्रेरक है। दोनों में फर्क यह है कि एक परम्परा में मौंस के अतिरिक्त अनेक अर्थों की सृष्टि हुई है जब कि दूसरी परम्परा में माँस के ऋतिरिक्त मात्र वनस्पति ही ऋर्थ किया मया है।

Ę

बुद्धपोष श्रादि लेखकों ने जिन श्रनेक श्रयों की श्रपने श्रपने श्रपने में नोंघ की है श्रीर जो एक श्रजीन श्रयं उस पुराने चीनी प्रन्य में भी मिलता है—यह सब केवल उस समय की ही कल्पनास्तृष्टि नहीं है पर जान पड़ता है कि बुद्धपोष श्रादि के पहले ही कई शताब्दियों से वौद्ध-परम्परा में बुद्ध ने स्कर-माँस खाया था या नहीं, इस मुद्दे पर प्रवल मतभेद हो गया था श्रीर जुदे-जुदे व्याख्याकार श्रपनी-श्रपनी कल्पना से श्रपने श्रपने पद्ध का समर्थन करते थे। बुद्धपोप श्रादि ने तो उन्हों सब पन्नों की यादी भर की है।

बौद्ध परम्परा के ऊपरसचित दोनों पत्नों का लम्बा इतिहास बौद्ध वासमय में है। हम तो यहाँ प्रस्ततोपयोगी कुछ संकेत करना ही उचित समभते हैं। पालि-पिटकों पर मदार रखनेवाला बौद्ध-पन्न स्थविरवाद कहलाता है जब कि पालि-पिटकों के ऊपर से बने संस्कृत पिटकों के ऊपर मदार बाँधनेवाला पद्ध महायान कहलाता है 1 । महायान-परम्परा का एक प्रसिद्ध प्रनथ है लंकावतार जो ई० सन की प्रारम्भिक शताब्दियों में कभी रचा गया है। लंकावतार के स्राठवें भांस भन्नण परिवर्त नामक प्रकरण में महामति बोधिसत्त्व ने बुद्ध के प्रति प्रश्न किया है कि श्राप माँसभन्नण के गणदोष का निरूपण कीजिए । बहत लोग बुद्धशासन पर त्राचेप करते हैं कि बुद्ध ने बौद्ध भिद्धकों के लिए माँस-प्रहण की श्रनुता दी है श्रीर खुद ने भी माँस भन्न ए किया है। भविष्यत में इम कैसा उपदेश करें यह श्राप कहिए । इस प्रश्न के उत्तर में बद्ध ने उस बोधिसत्त्व को कहा है कि भला. सब प्राणियों में मैत्री-भावना रखनेवाला मैं किस प्रकार माँस खाने की अनुसा दे सकता हूँ श्रीर खुद भी खा सकता हूँ ? श्रुलवत्ता भविष्य में ऐसे माँसलोलप कुतर्कवादी होंगे जो मुक्त पर फुठा लाञ्छन लगाकर ऋपनी माँसलोलपता की तृप्ति करेंगे श्रीर विनय-पिटक के कल्पित श्रर्थ करके लोगों को भ्रम में डालेंगे। मैं तो सर्वथा सब प्रकार के माँस का त्याग करने को ही कहता हैं। इस मतलब का जो उपदेश लंकावतारकार ने बद्ध के मख से कराया है वह इतना ऋषिक यक्तिपूर्ण श्रीर मनोरंजक है कि जिसको पढ़कर कोई भी श्रभ्यासी सहज ही में यह जान सकता है कि महायान-परम्परा में माँस-भोजन विरुद्ध कैसा प्रवल आन्दोलन शुरू हुन्ना था त्रीर उसके सामने दूसरा पत्त कितने बल से विनय-पिटकादि शास्त्रों के श्चाधार पर मॉस-प्रहण का समर्थन करता था।

करीव ई० सन् छुठी शताब्दी में शान्तिदेव नामक बौद विद्वान् हुए, जो महायान-परम्परा के ही अनुगामी थे। उन्होंने 'शिच्चा-समुचय' नामक अपने अन्य में मौस के लेने-न-लेने की शास्त्रीय चर्चा की है। उनके सामने मौस-अहस्स

१ देखिए अन्त में परिशिष्ट

का समर्थन करनेवाबी स्थित्वादी परम्परा के। श्रालावा कुछ महायानी मन्यकार भी ऐसे ये जो माँस-महत्य का समर्थन करते थे। शान्तिदेव ने श्रपने समय तक के प्रायः सभी पद्ध-विपद्ध के शास्त्रों को देखकर उनका श्रापसी विरोध दूर करने का तथा श्रपना स्पष्ट श्रमिप्राय प्रगट करने का प्रयत्न किया है। शान्तिदेव का सुक्ताव तो लंकावतार सुत्रकार की तरह माँसिनिषेध की श्रोर ही है, फिर भी लंकावतार सुत्रकार की श्रपेद्धा उनके सामने विपद्ध का साहित्य श्रोर विपद्ध की दलीलों बहुत श्रिषक थीं जिन सबको वे यल नहीं सकते थे। इसलिए लंकावतार सूत्र के श्राधार पर माँसिनिषेध का समर्थन करते हुए भी शान्तिदेव ने कुछ ऐसे श्रपवाद-स्थान वतलाए हैं जिनमें भिद्ध माँस भी ले सकता है। उन्होंने कहा है कि श्रगर कोई ऐसा समर्थ भिद्ध हो कि जिसकी मृत्यु से समाधि-मार्ग का लोप हो जाता हो श्रीर श्रीष्य के तौर पर माँस महत्य करने से उसका बच जाना संभव हो तो ऐसे भिद्ध के लिये माँस भी भैषज्य के तौर पर कल्प्य है।

यद्यपि शान्तिदेव ने बुद्ध का नाम लेकर भैषण्य के तौर पर माँसग्रहण करने की बात नहीं कही है फिर भी जान पड़ता है कि जो माँस-ग्रहण के पच्चपाती बुद्ध के द्वारा लिये गए स्कर माँस की बात आगे करके अपने पच्च का समर्थन करते थे उन्हीं को यह जवाब दिया गया है। शान्तिदेव ने विनय-पिटक में विहित त्रिकोटि- शुद्ध माँस और सहज मृत्यु से मृत प्राणी के माँसस्चक अनेक स्वां का तात्पर्य माँस-निषेध की दृष्टि से बतलाया है। शान्तिदेव का प्रयत्न माँसनिषधगामी होने पर भी अपवादसहिष्ण है।

बुद्धपोष, लंकावतारकार श्रौर श्रान्तिदेव के बीच हुए हैं। श्रौर वे स्थिवरवादी भी हैं। इसिलए उन्होंने पालि-पिटकों की तथा विनय की प्राचीन परम्परा को पुरिवृत रखने का भरसक प्रयक्त किया है। इस संवित विवरण से पाठक समभ सकेंगे कि माँस के प्रहण श्रौर श्रप्रहण के विषय में बौद्ध परम्परा में कैसा ऊहापोह शरू हुशा था।

# वैदिक शास्त्रों में हिंसा-श्रहिंसा दृष्टि से श्रर्थभेद का इतिहास

सुविदित है कि वैदिक-परम्परा माँस-म्प्स्यादि को ग्राखाद्य मानने में उतनी सख्त नहीं है जितनी कि बौद्ध ग्रोर जैन परम्परा। वैदिक यज्ञ-यागों में पशुवध को धर्म्य माने जाने का विधान ग्राज भी शास्त्रों में है ही। इतना ही नहीं बल्कि भारत-व्यापी वैदिक परम्परा के ग्रानुयायी कहलाने वाले ग्रानेक जाति-दक्ष ऐसे हैं जो बाक्षय होते हुए भी माँस-मत्स्यादि को ग्रान्त की तरह खाद्य रूप से व्यवहृत करते हैं और धार्मिक कियाग्रों में तो उसे धर्म्य रूप से स्थापित भी करते हैं।

बैदिक परम्परा की ऐसी स्थिति होने बर भी इम देखरे हैं कि उसकी कहर अनुयायी श्चनेक शालाओं श्रीर उपशालाश्रों ने हिंसासचढ़ शास्त्रीय वाक्यों का अहंसा-परक ऋर्थ किया है और धार्मिक ऋनष्टानों में से तथा सामान्य जीवन श्ववहार में से माँस-मत्स्यादि को ऋखादा करार करके बहिष्कृत किया है। किसी ऋति विस्तृत परम्परा के करोड़ों अनुवायियों में से कोई माँस को अखादा और अगाह्य समके-यह स्वाभाविक है, पर अप्रचरज तो तब होता है कि जब वे उन्हीं धर्म शास्त्र के वाक्यों का ऋहिंसापरक ऋर्थ करते हैं जिनका कि हिंसापरक ऋर्थ उसी परम्परा के प्रामाणिक श्रौर पुराने दल करते हैं। सनातन पुरम्परा के प्राचीन सभी मीमांसक व्याख्यानकार यज्ञ-यागादि में गो. श्रज. श्रादि के वध को धर्म्य स्थापित करते हैं जब कि वैष्णव, ऋार्य समाज, स्वामी नारायण ऋादि जैसी ऋनेक वैदिक परम्पराएँ उन वाक्यों का या तो जिलकुल जुदा ऋहिंसापरक ऋर्थ करती हैं या ऐसा संभव न हो वहाँ ऐसे वाक्यों को प्रक्रिय कह कर प्रतिष्रित शास्त्रों में स्थान देना नहीं चाहती। मीमांसक जैसे परानी वैदिक परम्परा के अनुगामी और प्रामाणिक व्याख्याकार शब्दों का यथावत ऋर्थ करके हिंसा-प्रथा से बचने के लिए इतना ही कह कर छट्टी पा लेते हैं कि कलियुग में वैसे यह यागादि विधेय नहीं तत्र वैष्णव. श्रार्य-समाज श्रादि वैदिक शाखाएँ उन शब्दों का श्रर्थ ही श्रहिंसापरक करती हैं या उन्हें प्रविस मानती हैं। सारांश यह है कि श्रातिविस्तृत श्रीर श्रानेकविध ब्राचार-विचार वाली वैदिक परम्परा भी श्रानेक स्थलों में शास्त्रीय वाक्यों का हिंसा-परक ऋर्य करना या ऋहिंसापरक-इस मुद्दे पर पर्याप्त मतभेद रखती है।

शतपथ, तैत्तिरीय जैसे पुराने श्रौर प्रतिष्ठित ब्राह्मण ग्रन्थों में जहाँ सोमयाग का विस्तृत वर्णन है वहाँ, श्रज, गो, श्रश्व श्रादि पशुत्रों का संशपन--वध करके उनके माँसादि से यजन करने का शास्त्रीय विधान है। इसी तरह पारस्करीय ग्रह्म-

१ एक प्रश्न के उत्तर में स्वामी दयानन्द ने जो सत्यार्थ प्रकाश में कहा है श्रीर जो 'दयानन्द सिद्धान्त भास्कर' पृ. ११३ में उद्धृत है उसे हम नीचे देते हैं जिससे यह भलीमाँति जाना जा सकता है कि स्वामीजी ने शब्दों को कैसा तोड़-मरोड़ कर श्राहिंसा दृष्टि से नया श्रार्थ किया है—

<sup>&#</sup>x27;'राजा न्याय-धर्म से प्रजा का पालन करे, विद्यादिका दान देने वाले यजमान ह्यौर श्रान्न में, वी श्रादि का होम करना श्रश्वमेघ; श्रन्न, इन्द्रियाँ, किरण (श्रौर) पृथिवी श्रादि को पवित्र रखना गोमेघ, जब मनुष्य मर जाए तब उसके शरीर का विधिपूर्वक दाह करना नरमेघ कहाता है।''—सत्यार्थ प्रकाश स० ११

सूत्र क्यादि में देखते हैं कि जहाँ क्रष्टका श्राड, २२ सूलगव कर्म २ ३ और क्रन्तेष्टि संस्कार का २ ४ वर्णन है वहाँ गाय, वकरा जैसे पशुस्त्रों के माँस चर्बी स्त्रादि द्रव्य से किया सम्पन्न करने का नि संदेह विधान है। कहना न होगा कि ऐसे माँसादि प्रधान यज्ञ क्रीर संस्कार उस समय की याद दिलाते हैं जब कि च्रित्रय श्रीर वैश्य के ही नहीं बल्कि ब्राह्मण तक के जीवन-व्यवहार में माँस का उपयोग साधारण वस्तु थी पर स्त्रागे जाकर स्थिति बदल जाती है।

वैदिक-परम्परा में ही एक ऐसा प्रवल पच्च पैदा हुआ जिसने यस तथा श्राद आदि कमों में धर्म्य रूप से अनिवार्य मानी जाने वाली हिंसा का जोरों से प्रतिवाद ग्रुरू किया। अमण जैसी अवैदिक परंपराएँ तो हिंसक याग-संस्कार आदि का प्रवल विरोध करती ही थीं पर जब घर में ही आग लगी तब वैदिक परम्परा की पुरानी शास्त्रीय मान्यताओं की जड़ हिल गई और वैदिक परम्परा में दो पच्च पड़ गए। एक पच्च ने धर्म्य माने जाने वाले हिंसक याग-संस्कार आदि का पुराने शास्त्रीय वाक्यों के आधार पर ही समर्थन जारी रखा जब कि दूसरे पच्च ने उन्हीं वाक्यों का या तो अर्थ बदल दिया या अर्थ बिना बदले ही कह दिया कि ऐसे हिंसा-प्रधान याग तथा संस्कार किल्युग में वर्ष्य हैं। इन दोनों पच्चों की दलील बाजी एवं विचारसरणी की बोधप्रद तथा मनोरंजक कुश्ती हमें महाभारत में जगह-जगह देखने को भिलती है।

श्रनुशासन भ श्रीर श्रश्वमेधीय भ पर्व इसके लिए खास देखने योग्य हैं।
महाभारत के श्रलावा मत्स्य भ श्रीर भागवत भ श्रादि पुराण भी हिंसक याग
विरोधी वैदिक पत्त की विजय की साची देते हैं। कलियुग में वर्ज्य वस्तुश्रों का
वर्षन करने वाले श्रनेक ग्रन्थ हैं जिनमें से श्रादित्यपुरास, भ बृहन्नारदीय

२२-कागड ३, ऋ० ८-६; २३-कागड ६ प्रपाठक ३ २४-कागड ३, ४-८ २५-ऋनुसासन पर्व-११७ श्लो० २३

२६-ग्रश्वमेधीय पर्व--ग्र॰ ६१ से ६५; नकुलाख्यान ग्र॰ ६४ ग्रगस्यकृत-बीजमय यज्ञ

२७-मत्त्य-पुराण् श्लो० १२१ २--भागवत-पुराण्-स्कंघ ७, ऋ० १५, श्लो० ७-११ २६---ऋादित्य पुराण् जैसा कि हेमाद्रि ने उदघत किया है---

स्मृति, <sup>3</sup>° वीर मित्रोदय <sup>3</sup>ै तथा ब्रह्मपुरास्म <sup>3</sup>ै में श्रन्यान्य वस्तुक्रों के साथ यज्ञीय गोवध, प्रमुवध तथा ब्राह्मण के हाथ से किया जाने वाला पशु मारण भी वर्ज्यं वतलाया गया है। मनस्मृति 33 तथा महाभारत 34 में वह भी कहा गया है कि घृतमय या पिष्टमय अप्रज आदि पशु से यज्ञ संपन्न करे पर वृथा पशु-हिंसा न करे।

हिंसक यागसूचक वाक्यों का पराना ऋर्य ज्यों का त्यों मानकर उनका सम-र्थन करने वाली सनातनमानस मीमांसक परंपरा हो या उन वाक्यों का ऋर्थ बद-लने वाली वैष्णव, त्रार्यसमाज त्रादि नई परम्परा हो पर वे दोनों परम्पराएँ बहुधा क्रपने जीवन-व्यवहार में माँस-मत्स्य ब्रादि से परहेज करती ही हैं। दोनों का श्चन्तर मुख्यतया पराने शास्त्रीय वाक्यों के ऋर्थ करने ही में है। सनानत-मानस: श्रीर नवमानस ऐसी दो परम्पराश्रों की परस्पर विरोधी चर्चा का श्रापस में एक दूसरे पर भी ऋसर देखा जाता है। उदाहरणार्थ हम वैष्णव परम्परा को लें । बद्यपि यह परम्परा मुख्यतया ऋहिंसक यागका ही पत्त करती रही है फिर भी उसकी विशिष्टाद्वैतवादी रामानजीय शाखा श्रीर दैतवादी माध्वशाखा में बडा श्रन्तर है। माध्वशाखा अज का पिष्टमय अज ऐसा अर्थ करके ही धर्म्य आचारों ना निर्वाह करती है जब कि रामानज शाखा एकान्त रूप से वैसा मानने वाली नहीं है। रामानज शाखा में तेंगलै श्रीर वडगलै जैसे दो भेद हैं। द्रविडियन तेंगलै शब्द का ऋर्य है दानि णात्य विद्या और वडगलै शब्द का ऋर्य है संस्कृत विद्या। तंगलै शाखा वाले रामानजी किसी भी प्रकार के पश्चि से सम्मत नहीं। इसलिए वे स्वभाव से ही गो, अज आदि का अर्थ बदल देंगे या ऐसे यहां को कलियुग बर्च कोटि में डाल देंगे जब कि वडगले शाखा वाले रामानजी वैष्णव होते हए भी हिंसक याग से सम्मत हैं। इस तरह हमने संदोप में देखा कि बौद्ध श्रीर वैदिक दोनों परम्परात्रों में ऋहिंसा सिद्धान्त के ऋाधार पर माँस जैसी वस्तन्त्रों की खाद्याखाद्यता का इतिहास अनेक क्रिया-प्रतिक्रियाओं से रंगा हुआ है।

|        | भहाप्रस्थानगमनं गोसंज्ञतिश्च गोसवं।          |
|--------|----------------------------------------------|
|        | सौत्रामरयामपि सुराप्रहणस्य च संप्रहः।        |
|        | न्नारदीय स्मृति ऋ० २२, स्त्रो० १२ <b>−१६</b> |
|        | मित्रोदय संस्कार प्रकरण पृ॰ ६६               |
|        | तेचन्द्रिका संस्कार-कायड पृ० २८              |
| ३३—मन् | स्मृति–५,३७                                  |
| 3Y     | शासन पर्व १७७ और ५४                          |

## सामिष-निरामिष-स्त्राहार का परिशिष्ट हीनयान और महायान

स्यविरवाद श्रीर महायान-ये दोनों एक ही तथागत बुद्ध को श्रीर उनके उपदेशों को मानने वाले हैं फिर भी दोनों के बीच इतना श्रिधिक श्रीर तीन विरोध कभी हुआ है जैसा दो सपत्नियों में होता है। ऐसी ही मानसिक कड़ता, एक ही भगवान महावीर को और उनके उपदेशों को मानने वाले श्वेताम्बर, दिगम्बर स्त्रादि फिरकों के बीच भी इतिहास में पाई जाती है। यो तो भारत धर्मभूमि कहा जाता है श्रीर वस्ततः है भी तथापि वह जैसा धर्मभूमि रहा है वैसा धर्मयुद्धभूमि भी रहा है। हम इतिहास में धर्मकलह दो प्रकार का पाते हैं। एक तो वह है जो भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों के बीच परस्पर रहा है, दूसरा वह है जो एक ही सम्प्रदाय के श्रवान्तर-भीतरी फिरकों के बीच परस्पर रहा है। पहले का उदाहरण है वैदिक श्लीर अवैदिक-भमणों का पारस्परिक संघर्ष जो दोनों के धर्म श्रीर दर्शन-शास्त्र में निर्दिष्ट है। दूसरे का उदाहरण है एक ही श्रीपनिषद परम्परा के ऋवान्तर भेद शाक्कर, रामानुजीय, माध्व, वक्कमीय श्रादि फिरकों के बीच की उग्र मानसिक कटता। इसी तरह बौद स्त्रीर जैन जैसी दोनों अमस परम्पराश्रों के बीच जो मानसिक कटुता परस्पर उग्र हुई उसने श्रन्त में एक ही सम्प्रदाय के श्रवान्तर फिरकों में भी श्रपना पाँव फैलाया । इसी का फल स्थविरवाद और महायान के बीच का तथा श्वेताम्बर और दिगम्बर के बीच का उप्र विरोध है।

बुद-निर्वाण के सौ वर्ष बाद वैशाली में जो संगीति हुई उसमें स्थविरवाद और महासंधिक ऐसे दो पद्म तो पड़ ही गए थे। आगे तीसरी संगीति के समय अशोक के द्वारा जब दोनों पद्मों के बीच समाधान न हुआ तो विरोध की खाई चौड़ी होने लगी। स्थविरवादियों ने महासंधिकों को 'अध्मय्वादो' तथा 'पापिचु' कह कर बहिष्कृत किया। महासंधिकों ने भी इसका बदला चुकाना शुरू किया। कमशाः महासंधिकों में से ही महायान का विकास हुआ। महायान के प्रवक्त पुरस्कर्ता नागार्जुन ने अपने 'दशभूमि विभाषा' शास्त्र में लिला है कि जो आवक-बान और प्रत्येकयान में अर्थात स्थविरवाद में प्रवेश करता है वह सारे साम को नष्ट कर देता है किर कभी बोधिसन्त हो नहीं पाता। नागार्जुन का कहना है कि

नरक में जाना भयप्रद नहीं है पर हीनयान में प्रवेश करना अवश्य भयप्रद है। नागार्जुन के अनुगामी स्थिरमित (ई० सन् २००-३०० के बीच) ने अपने भहायानावतारक शास्त्र' में लिखा है कि जो महायान की निन्दा करता है वह पापभागी व नरकगामी होता है।

वसुवन्धु ने (चौथी शताब्दी) श्रपने 'बोधि—चित्तोत्पादन—शाख्न' में लिखा है कि जो महायान के तत्त्व में दोष देखता है वह चार में से एक महान् श्रपराध—पाप करता है श्रीर जो महायान के ऊपर श्रद्धा रखता है वह चारों विष्नों को पार करता है। ऊपर जो बौद्ध हीनयान-महायान जैसे फिरकों के बीच हुई मानसिक-कटुता का उल्लेख हमने किया है वह जैन फिरकों के बीच हुई वैसी ही मानसिक कटुता के साथ तुलनीय है। जब समय, स्थान श्रीर वातावरण की समानता का ऐतिहासक दृष्टि से विचार करते हैं तब जान पड़ता है कि धर्म विषयक मानसिक कटता एक चेपी रोग की तरह फैली हुई थी।

१ — चन्द्रगुप्त मौर्य के समय में पाटलिपुत्र में हुई वाचना के समय जैन संघ में पूर्ण ऐकमत्य का ऋभाव, बौद्ध वैशाली संगीत की याद दिलाता है।

२—ई० सन् दूसरी शताब्दी के श्रंत में श्वेताम्बर-दिगम्बर फिरकों का पार-स्परिक श्रन्तर इतना हो गया कि एक ने दूसरे को 'निह्नव' तो दूसरे ने पहले को 'जैनाभास' तक कह डाला। यह घटना हमें स्थिनरवादी श्रौर महासंधिकों के बीच होने वाली परस्पर भत्सना की याद दिलाती है जिसमें एक ने दूसरे को श्रममेवादी तथा दूसरे ने पहले को हीनयानी कहा।

३—हमने पहले (पृ० ६१ में) जिस श्रुतावर्शवाद-दोष के लाञ्छन का निर्देश किया है वह हमें ऊपर स्चित स्थिरमित श्रीर वसुवन्धु आदि के द्वारा हीनयानियों के ऊपर किये गए तीव्र प्रहारों की याद दिलाता है।

विशेष विवरण के लिए देखिए---

A Historical study of the terms Hinayana and Mahayana Buddhism: By Prof. Ryukan Kimura, Published by Calcutta University

### श्रचेलत्व-सचेलत्व

बौद्ध-पिटकों में जगह-जगह किसी न किसी प्रसंग में 'निगंठो नातपुत्ती' 9 जैसे शब्द स्त्राते हैं। तथा 'निगंठा एकसाटका'<sup>२</sup> जैसे शब्द भी स्त्राते हैं। जैन स्त्रागमों को जानने वालों के लिए उक्त शब्दों का ऋर्थ किसी भी तरह कठिन नहीं है। भ० महावीर ही सत्रकृतांग 3 जैसे प्राचीन आगमों में 'नायपुत्त' रूप से निर्दिष्ट हैं । इसी तरह श्राचारांग के श्रति प्राचीन प्रथम श्रतस्कन्य में अचेलक श्रीर एक वस्त्रधारी निर्धान्थ-कल्प की भी बात श्राती है । ख़द महावीर के जीवन की चर्चा करने वाले खाचारांग के नवम श्रध्ययन में भी महावीर के ग्रहाभिनिष्क्रमण का वर्णन करते हुए कहा गया है कि उन्होंने शुरू में एक वस्त्र धारण किया था पर श्रमक समय के बाद उसको उन्होंने छोड़ दिया श्रीर वे श्राचेलक बने । बीद-प्रन्थों: में वर्णित 'एक शाटक निप्र'न्थ' पार्श्वनाथ या महाबीर की परंपरा के ही हो सकते हैं, दसरे कोई नहीं। क्योंकि आज की तरह उस युग में तथा उससे भी पुराने युग में निर्धान्य परंपरा के ऋलावा भी दूसरी अवधृत आदि अनेक ऐसी परंपराएँ थीं. जिनमें नग्न और सवसन त्यागी होते थे। परन्त जब एक शाटक के साथ 'निगंत' विशेषण श्राता है तब निःसंदेह रूप से बौद्ध प्रन्थ निर्प्रान्थ परंपरा के एक शाटक का ही निर्देश करते हैं ऐसा मानना चाहिए। यहाँ विचारसीय प्रश्न यह है कि निर्धान्य-परंपरा में अचेत्रत्व

१. मज्भिम० सुत्त ५६

२. श्रंगुत्तर Vol. 8. P. 383

३. सूत्रकृतांग १. २. ३. २२।

४- श्राचारांग-विमोहाध्ययन

५. श्राचारांग ग्र० ६

श्रीर सचेलत्व ये दोनों महावीर के जीवनकाल में ही विद्यमान ये या उनसे भी पूर्वकाल में प्रचलित पार्श्वापत्थिक परंपरा में भी थे ? महावीर ने पार्श्वापत्थिक परंपरा में ही दीचा ली थी श्रीर शरू में एक वस्त्र धारण किया था। इससे यह तो जान पड़ता है कि पार्श्वावित्यक परंपरा में सचेतत्व चला ह्याता था । पर हमें जानना तो यह है कि अचेलत्व भ० महावीर ने ही निर्धान्य-परंपरा में पहले पहल दाखिल किया या पूर्ववर्ती पार्श्वापत्यिक-परंपरा में भी था. जिसकी कि महावीर ने क्रमशः स्वीकार किया । श्राचारांग, उत्तराध्ययन जैसे प्राचीन प्रत्यों में भ० महाबीर की कछ ऐसी विशेषताएँ बतलाई हैं जो पूर्ववर्ती पार्श्वापित्यक परंपरा में न थीं. उनको भ० महावीर ने ही शरू किया। भ० महावीर की जीवनी में तो इतना ही कहा गया है कि वे स्वीकृत वस्त्र का त्याग करके सर्वथा श्चिल बने । पर उत्तराध्ययन सत्र में केशि-गौतम-संवाद में पार्श्वापित्यक-परंपरा के प्रतिनिधि केशी के द्वारा महावीर के मुख्य शिष्य गौतम के सम्मुख यह प्रश्न उपस्थित कराया गया है कि भ० महावीर ने तो श्रचेलक धर्म कहा है और पार्श्वनाथ ने सचेल धर्म कहा है । जब कि दोनों का उद्देश्य एक ही है तब दोनों जिनों के उपदेश में श्चन्तर क्यों १ इस प्रश्न से स्पष्ट है कि प्रश्न-कर्ता केशी श्रीर उत्तरदाता गौतम दोनों इस बात में एकमत थे कि निग्र न्थ-परंपरा में ऋचेल धर्म भ० महावीर ने ही चलाया । जब ऐसा है तब इतिहास भी यही कहता है कि भ० महावीर के पहले ऐतिहासिक युग में निर्धन्थ-परंपरा का केवल मचेल स्वरूप था।

म॰ महावीर ने अचेलता दाखिल की तो उनके बाह्य श्राध्यात्मिक व्यक्तित्व से आइष्ट होकर अनेक पारवांपत्यिक और नए निर्मन्थ अचेलक भी बने। तो भी पारवांपत्यिक परंपरा में एक वर्ग ऐसा भी था जो महावीर के शासन में आना तो चाहता था पर उसे सर्वथा अचेलत्व अपनी शक्ति के बाहर जँचता था। उस वर्ग की शक्ति, अशक्ति और प्रामाणिकता का विचार करके म॰ महावीर ने अचेलत्व का आदर्श रखते हुए भी सचेलत्व का मयांदित विधान किया और अपने संघ को पारवांपत्यिक परंपरा के साथ जोड़ने का रास्ता खोल दिया। इसी मयांदा में भगवान ने तीन से दो और दो से एक वस्त्र रखने को भी कहा है। १ एक वस्त्र रखनेदाले के लिए आचारांग में १ एक शाटक ही

१. उत्त० २३ १३.

२. देखो पृ० ब्य्य. टि० ४.

३. श्राचारांग ७. ४. २०६

शब्द है जैसा बौद पिटकों में भी है। इस तरह बौद पिटकों के उल्लेखों और जैन आगमों के वर्धनों का मिलान करते हैं तो यह मानना ही पड़ता है कि पिटक और आगमों का वर्धन सचमुच ऐतिहासिक है। यद्यपि म० महावीर के बाद उत्तरोत्तर सचेलता की और निर्मन्यों की प्रवृत्ति बदती गई है तो भी उसमें अचेलत्व रहा है और उसी की प्रतिष्ठा मुख्य रही है। इतनी ऐतिहासिक चर्चा से हम निम्नलिखित नतीजे पर निर्विवाद रूप से पहुँचते हैं—

१-भ० महाबीर के पहले इतिहासयुग में निर्मन्थ-परंपरा सचेल ही थी।

२-भ० महावीर ने श्रपने जीवन के द्वारा ही निर्प्रन्थ-परंपरा में श्रपेकलन दाखिल किया। श्रीर वही निर्प्रन्थों का श्रादर्श स्वरूप माना जाने लगा तो भी पार्श्वापियक-परंपरा के निर्प्रन्थों को श्रपनी नई परंपरा में मिलाने की दृष्टि से निर्प्रन्थों के मयांदित सचेलत्व को भी स्थान दिया गया, जिससे भ० महावीर के समय में निर्प्रन्थ-परंपग के सचेल श्रीर श्रचेल दोनों रूप स्थिर हुए श्रीर सचेल में भी एकशाटक ही उत्कृष्ट श्राचार माना गया।

३— भ० महावीर के समय में या कुछ समय वाद सचेलत्व श्रीर श्रवेलत्व के पद्मपातियों में कुछ खींचातानी या प्राचीनता-श्रवीचीनता को लेकर वाद-विवाद होने लगा, तब भ० महावीर ने या उनके समकालीन शिष्यों ने समाधान किया कि श्रिथिकार भेद से दोनों श्राचार ठींक हैं, यद्यपि प्राचीनता की दृष्टि से तो सचेलता ही सुख्य है, पर श्रवेलता नवीन होने पर भी गुण्डूष्टि से सुख्य है।

सचेलता श्रीर श्रचेलता के बीच जो सामंजस्य हुश्रा था वह भी महावीर के बाद करीब दो सौ-दाई सौ साल तक बराबर चलता रहा। श्रागे दोनों पत्तों के श्रिभिनिवेश श्रीर खींच्यतानी के कारण निर्धन्थ-परंपरा में ऐसी विकृतियाँ श्राईं कि जिनके कारण उत्तरकालीन निर्धन्थ-बाङ्मय भी उस मुद्दे पर विकृत-सा हो गया है।

( ( )

#### तप

बौद्ध-पिटकों में अनेक जगह 'निगंठ' के साथ 'तपस्सी', 'दीघ तपस्सी' ऐसे विशेषण आते हैं, इस तरह कई बौद्ध सुत्तों में राजग्रही आदि जैसे स्थानों में तपस्या करते हुए निर्मन्थों का वर्णन है, और खुद तथागत बुद्ध के द्वारा की गई

१. देखो पू॰ दद, टि॰ २

निर्मन्यों की तपस्या की समालोचना भी स्राती है । इसी तरह जहाँ बुद्ध ने अपनी पूर्व-जीवनी शिष्यों से कही वहाँ भी उन्होंने अपने साधना-काल में की गई कुछ ऐसी तपस्थाओं का वर्णन किया है जो एक मात्र निर्मन्य-परंपरा की ही कही जा सकती हैं और जो इस समय उपलब्ध जैन स्नागमों में वर्णन की गई निर्मन्य-तपस्याओं के साथ स्रज्ञरणः मिलती हैं। स्रव हमें देखना वह है कि बौद्ध पिटकों में स्नानेवाला निर्मन्य-तपस्या का वर्णन कहाँ तक ऐतिहासिक है।

खुद शातपुत्र महावीर का जीवन ही केवल उग्र तपस्या का मूर्त स्वरूप है, जो श्राचारांग के प्रथम अतस्कंध में मिलता है। इसके सिवाय श्रागमों के सभी पराने स्तरों में जहाँ कहीं किसी के प्रबच्या लेने का वर्णन श्राता है वहाँ शुरू में ही हम देखते हैं कि वह दीन्नित निर्ग्रन्थ तपःकर्म<sup>3</sup> का श्राचरण करता है। एक तरह से महावीर के साधसंघ की सारी चर्या ही तपोमय मिलती है। अनुत्तरीववाई ब्रादि श्रागमों में ब्रानेक ऐसे मनियों का वर्णन है जिन्होंने उत्कट तप से अपने देह को केवल पंजर बना दिया है। इसके सिवाय स्त्राज तक की जैन-परंपरा का शास्त्र तथा साध-गृहस्थों का आचार देखने से भी हम यही कह सकते हैं कि महावीर के शासन में तप की महिमा अधिक रही है और उनके उत्कट तप का श्रासर संघ पर ऐसा पड़ा है कि जैनत्व तप का दूसरा पर्याय ही बन गया है। महावीर के विहार के स्थानों में ऋंग-मगध, काशी-कोशल स्थान मुख्य हैं। जिस राजगृही ब्रादि स्थान में तपस्या करनेवाले निर्मन्थों का निर्देश बौद्ध मन्थों में त्राता है वह राजगृही ऋदि स्थान तो महावीर के साधना और उपदेश-समय के मुख्य धाम रहे हैं और उन स्थानों में महावीर का निर्ग्रन्थ-संघ प्रधान रूप से रहा है। इस तरह हम बौद्धपिटका और आगमों के मिलान से नीचे लिखे ।रिणाम पर पहुँचते हैं---

१—खुद महावीर श्रौर उनका निर्प्रन्य-संघ तपोमय जीवन के ऊपर श्राधिक भार देते थे।

१. मज्भिम सु० ५६ श्रौर १४।

२ देखो पृ० ५८, टि० १२

३. भगवती ६. ३३ । २. १. । ६. ६ ।

४. भगवती २. १।

ऊपर के कथन से महावीर के समकालीन श्रीर उत्तरकालीन निर्धन्थ-परंपरा की तपस्या-प्रधान दृत्ति में तो कोई संदेह रहता ही नहीं, पर श्रव विचारना यह है कि महावीर के पहले भी निर्धन्य-परंपरा तपस्या-प्रधान थी या नहीं ?

इसका उत्तर हमें 'हाँ' में ही मिल जाता है । क्योंकि भर महावीर ने पार्श्वा-पत्यिक निर्प्रत्थ-परंपरा में ही दोन्ना ली थी। श्रीर दीन्ना के प्रारम्भ से ही तप की श्रोर भुके थे। इससे पार्श्वापत्यिक-परंपरा का तप की श्रोर कैसा भुकाव था इसका हमें पता चल जाता है। भ० पार्श्वनाथ का जो जीवन जैन ग्रन्थों में वर्णित है उसको देखने से भी हम यही कह सकते हैं कि पार्श्वनाथ की निर्मन्थ-परंपरा तपश्चर्या-प्रधान रही। उस परंपरा में भ० महावीर ने शब्दि या विकास का तत्त्व श्रापने जीवन के द्वारा भले ही दाखिल किया हो पर उन्होंने पहले से चली आरोने वाली पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ-परंपरा में तपोमार्ग का नया प्रवेश तो नहीं किया। इसका सबूत हमें दूसरी तरह से भी मिल जाता है। जहाँ बुद्ध ने श्रपनी पूर्व-जीवनी का वर्णन करते हुए अनेकविध तपस्यात्रों की निःसारता श्रापने शिष्यों के सामने कही है वहाँ निर्मन्थ तपस्या का भी निर्देश किया है। बुद्ध ने ज्ञातपुत्र महावीर के पहले ही जन्म बिया था श्रीर गृहत्याग करके तपस्वी-मार्ग स्वीकार किया था। उस समय में प्रचलित ऋन्यान्य पंथों की तरह बुद्ध ने निप्र न्य पंथ को भी थोड़े समय के लिए स्वीकार किया था और अपने समय में प्रचलित निग्र'न्थ-तण्स्या का त्र्याचरण भी किया था। इसीलिए जब बुद्ध ऋपनी प्रयाचिरित तपस्यात्र्यों का वर्णन करते हैं, तब उसमें हबह निर्धान्थ-तपस्यात्र्यों का स्वरूप भी श्चाता है जो अभी जैन प्रत्थों और जैन-परंपरा के सिवाय अन्यत्र कहीं देखने को नहीं मिलता । महावीर के पहले जिस निर्प्रनथ-तपस्या का बुद्ध ने अनुष्ठान किया वह तपस्या पार्श्वापत्यिक निर्गत्थ-परंपरा के सिवाय ऋत्य किसी निर्ग्रत्थ-परंपरा की सम्भव नहीं है। क्योंकि महावीर तो श्रभी मौजद ही नहीं ये श्रौर बुद्ध के जन्म-स्थान कपिलवस्त से लेकर उनके साधनास्थल राजग्रही, गया, काशी स्त्रादि में पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ-परंपरा का निर्विवाद श्रास्तित्व श्रीर प्राधान्य था। जहाँ बुद्ध ने सर्व प्रथम धर्मचक-प्रवर्तन किया वह सारनाथ भी काशी का ही एक भाग है. श्रीर वह काशी पार्श्वनाथ की जन्मभूमि तथा तपस्याभूमि रही है। श्रपनी साधना के समय जो बुद्ध के साथ पाँच दूसरे भिन्नु थे वे बुद्ध को छोड़कर सारनाथ-इसिपत्तन में ही ब्राकर ब्रापना तप करते थे। ब्राध्वर्य नहीं कि वे पाँच भिन्न निर्धन्य-परपरा के ही अनुगामी हों। कुछ भी हो, पर बुद्ध ने निर्धन्य तपस्या का.

१. देखो ए० ५८, टि० १२

भले ही थोड़े समय के लिए, श्राचरण किया था इसमें कोई संदेह ही नहीं है। श्रीर वह तपस्या पाश्वीपत्यिक निर्भन्थ-परंपरा की ही हो सकती है। इससे इस यह मान सकते हैं कि ज्ञातपुत्र महावीर के पहले भी निर्भन्थ-परंपरा का स्वरूप तपस्या-प्रधान ही था।

जपर की चर्चा से निर्मन्य-परंपरा की तपस्या संबंधी ऐतिहासिक रिथित यह फिलित होती है कि कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर निर्मन्य-परंपरा तपःप्रधान रही है और उसके तप के मुकाव को महावीर ने और भी वेग दिया है। यहाँ हमारे सामने ऐतिहासिक दृष्टि से दो प्रश्न हैं। एक तो यह कि बुद्ध ने बार-बार निर्मन्य-तपस्याओं का जो प्रतिवाद या खंडन किया है वह कहाँ तक सही है और उसके खंडन का आधार क्या है? और दूसरा यह है कि महावीर ने पूर्व प्रचलित निर्मन्य-तपस्या में कोई विशेषता लाने का प्रयक्त किया है या नहीं और किया है तो क्या ?

१---निर्मन्थ-तपस्या के खंडन करने के पीछे बुद्ध की दृष्टि मुख्य यही रही है कि तप यह कायक्लेश है, देहदमन मात्र है । उसके द्वारा दःखसहन का तो अभ्यास बढ़ता है लेकिन उससे कोई आध्यात्मिक मुख या चित्तशुद्धि प्राप्त नहीं ° होती। बद की उस दृष्टि का हम निर्म्रन्थ दृष्टि के साथ मिलान करें तो कहना होगा कि निर्मन्थ-परंपरा की दृष्टि श्रीर बुद्ध की दृष्टि में तात्विक श्रंतर कोई नहीं है। क्योंकि खद महावीर श्रीर उनके उपदेश को माननेवाली सारी निर्प्रत्थ-परंपरा का वाङ्मय दोनों एक स्वर से यही कहते हैं? कि कितना ही देहदमन या काय-क्लेश उग्र क्यों न हो पर यदि उसका उपयोग ग्राध्यात्मिक ग्रुद्धि ग्रौर चित्तक्लेश के निवारण में नहीं होता तो वह देहदमन या कायक्लेश मिथ्या है। इसका मत-लब तो यही हुन्ना कि निर्मन्य-परंपरा भी देहदमन या कायक्लेश को तभी तक सार्थक मानती है जब तक उसका संबन्ध श्राध्यात्मिक शुद्धि के साथ हो। तब बुद ने प्रतिवाद क्यों किया ? यह प्रश्न सहज ही होता है। इसका खुलासा बुद के जीवन के मुकाव से तथा उनके उपदेशों से मिलता है। बुद्ध की प्रकृति विशेष परिवर्तनशील और विशेष तर्कशील रही है। उनकी प्रकृति को जब उग्र देहदमन से संतोप नहीं हुआ तब उन्होंने उसे एक अन्त कह कर छोड़ दिया और ध्यानमार्ग, नैतिक जीवन तथा प्रज्ञा पर ही मुख्य भार दिया। उनको इसी के

१. देखो पृ० ५८, टि० १२ २. दशकै० ६. ४-४: भग० ३-१

द्वारा श्राप्यात्मिक सुख प्राप्त हुआ श्रीर उसी तत्त्व पर श्रपना नया संघ स्थापित किया नए सघ को स्थापित करनेवाले के लिए यह स्त्रनिवार्थ रूप से जरूरी हो जाता है कि वह अपने आचार-विचार संबन्धी नए अक्रवाव को अधिक से श्राधिक लोकग्राह्य बनाने के लिए प्रयत्न करे श्रीर पूर्वकालीन तथा समकालीन श्रन्य सम्प्रदायों के मन्तन्यों की उग्र आलोचना करे। ऐसा किए बिना कोई अपने नए संघ में अनुयायियों को न तो एकत्र कर सकता है और न एकत्र हुए अनुयायियों को स्थिर रख सकता है। बुद्ध के नए संघ की प्रतिस्पर्धी अपनेक परंपराएँ मौजद थीं जिनमें निर्प्रत्थ-परंपरा का प्राधान्य जैसा-तैसा न था । सामान्य जनता स्थूल-दशीं होने के कारण बाह्य उम्र तप श्रीर देहदमन से सरलता से तपस्वियों की श्रोर श्राकृष्ट होती है, यह श्रुनुभव सनातन है। एक तो, पार्श्वापत्यिक निर्प्रन्थ-परं-परा के ऋनुयायियों को तपस्या संस्कार जन्मसिद्ध था और दूसरे, महावीर के तथा उनके निर्ग्रन्थ-संघ के उग्र तपश्चरण के द्वारा साधारण जनता श्रमायास ही निर्प्रन्थों के प्रति क्किती ही थी श्रीर तपोनुष्टान के प्रति बुद्ध का शिथिल रूख देख-कर उनके सामने प्रश्न कर बैठती थी कि श्राप तप को क्यों नहीं मानते । जब कि सब अमण तप पर भार देते हैं ? तब बुद्ध को ऋपने पद्ध की सफाई भी करनी थी श्रीर साधारण जनता तथा श्रधिकारी एवं राजा-महाराजाश्रों को श्रपने मंतव्यों की भ्रोर खींचना भी था। इसलिए उनके लिए यह ग्रानिवार्य हो जाता था कि वह तप की उम्र समालोचना करें । उन्होंने किया भी ऐसा ही । वे तप की समालोचना में सफल तभी हो सकते थे जब वे यह बतलाएँ कि तप केवल कष्ट मात्र है। उस समय अनेक तपस्वी-मार्ग ऐसे भी थे जो केवल बाह्य विविध क्लेशों में ही तप की इतिश्री समभते थे। उन बाह्य तपोमार्गों की निःसारता का जहाँ तक संबन्ध है वहाँ तक तो बुद्ध का तपस्या का खंडन यथार्थ है. पर जब श्राप्यात्मिक शद्धि के साथ संबन्ध रखनेवाली तपस्यात्रों के प्रतिवाद का सवाल त्र्याता है तव वह प्रति-वाद न्यायपूत नहीं मालूम होता । फिर भी बुद्ध ने निर्प्रन्थ-तपस्यात्रों का खुल्लम-खल्ला अनेक बार विरोध किया है तो इसका अर्थ इतना ही समभना चाहिए कि बुद्ध ने निर्प्रन्थ-परम्परा के दृष्टिकोण को पूर्णतया लक्ष्य में न लेकर केवल उनके बाह्य तप की त्रोर ध्यान दिया और दूसरी परंपरात्रों के खंडन के साथ निर्प्रन्थ-परम्परा के तप को भी घसीटा । निर्प्रन्थ-परम्परा का तात्विक दृष्टिकोण कुछ भी क्यों न रहा हो पर मनुष्य स्वभाव को देखते हुए तथा जैन ग्रन्थों में आनेवाले श

१ ऋंगुत्तर Vol. I. P. 220

२ उत्तरा० ऋ० १७

कितपय वर्गनों के श्राधार पर हम यह भी कह सकते हैं कि सभी निर्मन्य-तपस्वी ऐसे नहीं थे जो श्रापने तप या देहदमन को केवल श्राध्यात्मिक शुद्धि में ही चिर-तार्थ करते हों। ऐसी स्थिति में यदि बुद्ध ने तथा उनके शिष्यों ने निर्मन्य-तपस्या का प्रतिवाद किया तो वह श्रंशतः सत्य भी कहा जा सकता है।

२-दसरे प्रश्न का जवाब हमें जैन श्रागमों से ही मिल जाता है। बद्ध की तरह महाबीर भी केवल देहदमन का जीवन का लक्ष्य समस्रते न थे। क्योंकि ऐसे श्चनेक-विध घोर देहदमन करनेवालों को भ० महावीर ने तापस या मिथ्या तप करनेवाला कहा है । तपस्या के विषय में भी पार्श्वनाथ की दृष्टि मात्र देहदमन या कायक्लेश प्रधान न होकर आध्यात्मक शुद्धिलची थी। पर इसमें तो संदेह ही नहीं है कि निर्मृत्य-परम्परा भी काल के प्रवाह में पडकर और मानव-स्वभाव की निर्वलता के ऋबीन होकर ऋाज की महावीर की परंपरा की तरह मुख्यतया देह-दमन की त्रोर ही भुक गई.थी और त्राध्यात्मिक लक्ष्य एक स्रोर रह गया था। भ० महावीर ने किया सो तो इतना ही है कि उस परंपरागत स्थूल तप का संबंध श्राध्यात्मिक शाद्धि के साथ श्रानिवार्य रूप से जोड़ दिया श्रीर कह दिया कि सब प्रकार के कायक्लेश, उपवास ऋादि शरीरेन्द्रियदमन तप हैं पर वे बाह्य तप हैं. स्रांतरिक तप नहीं । स्त्रान्तरिक व स्त्राध्यात्मिक तप तो स्त्रन्य ही हैं, जो स्त्रात्म-श्रिक्ष से अनिवार्य संबन्ध रखते हैं और ध्यान-ज्ञान आदि रूप हैं। महावीर ने पारर्वापत्यिक निर्धान्थ-परंपरा में चले ह्यानेवाले बाह्य तप को स्वीकार तो किया पर उसे ज्यों का त्यों स्त्रीकार नहीं किया बल्कि कुछ श्रंश में श्रणने जीवन के द्वारा उसमें उप्रता ला करके भी उस देहदमन का संबन्ध श्राभ्यन्तर तप के साथ जोड़ा और स्पष्ट रूप से कह दिया कि तप की पूर्णता तो आध्यात्मिक शुद्धि की प्राप्ति से ही हो सकती है। खट ब्राचरण से ब्रपने कथन को सिद्ध करके जहाँ एक श्रोर महावीर ने निर्धन्य-परंपरा के पूर्व प्रचलित श्रष्क देहदमन में सधार किया वहाँ दूसरी स्रोर स्रन्य अमण-परंपरास्त्रों में प्रचित्तत विविध देहदमनों को भी स्रपूर्ण तए त्रोर मिथ्या तप बतलाया । इसलिए यह कहा जा सकता है कि तयोमार्ग में महावीर की देन खास है और वह यह कि केवल शरीर और इन्द्रियदमन में समा जानेवाले तप शब्द के श्रर्थ को श्राध्यात्मिक श्रुद्धि में उपयोगी ऐसे सभी उपायों तक विस्तृत किया। यही कारण है कि जैन ऋगिमों में पद-पद पर ऋगिस्यन्तर ऋौर बाह्य दोनों प्रकार के तपों का साथ-साथ निर्देश आता है।

१. भगवती ३. १ । ११. ६ ।

२ उत्तरा० ३०

बुद्ध को तप की पूर्व परंपरा छोड़कर ध्यान-समाधि की परंपरा पर ही अधिक भार देना था जब कि महावीर को तप की पूर्व परंपरा विना छोड़े भी उसके साथ आध्यात्मिक शुद्धि का संबन्ध जोड़कर ही ध्यान-समाधि के मार्ग पर भार देना था। यही दोनों की प्रवृत्ति और प्ररूपणा का मुख्य अन्तर था। महावीर के और उनके शिष्टों के तपस्वी-जीवन का जो समकालीन जनता के ऊपर असर पड़ता था उससे बाधित होकर के बुद्ध को अपने भिन्नुसङ्घ में अनेक कहे नियम दालिल करने परे जो बौद्ध विनय-पिटक को देखने से मालूम हो जाता है । तो भी बुद्ध ने कभी बाख्य-तप का पत्वपात नहीं किया बल्कि जहाँ प्रसंग आया वहाँ उसका परिहास ही किया। खुद बुद्ध की इस शैली को उत्तरकालीन सभी बौद्ध लेखकों ने अपनाया है फलतः आज हम यह देखते हैं कि बुद्ध का देहदमन-विरोध बौद्ध संघ में सुकुमारता में परिण्यत हो गया है, जब कि महावीर का बाब्ध तपोजीवन जैन-परंपरा में केवल देहदमन में परिण्यत हो गया है जो कि दोनों सामुदायिक प्रकृति के स्वा-भाविक दोप हैं, न कि मूलपुरुषों के आदर्श के दोप।

(8)

## श्राचार-विचार

तथागत बुद्ध ने श्राने पूर्व-जीवन का वर्णन करते हुए श्रनेकिविष श्राचारों का वर्णन किया है, जिनकों कि उन्होंने खुद पाला था,। उन श्राचारों में श्रनेक श्राचार ऐसे हैं जो केवल निर्मन्थ-परंपरा में ही प्रतिद्ध हैं श्रीर इस समय भी वे श्राचार श्राचारांग, दरावैकालिक श्रादि प्राचीन सूत्रों में निर्मन्थ के श्राचार रूप से वर्णित हैं। वे श्राचार संचेप में ये हैं-नमत्व-वक्षधारण न करना, 'श्राइए भदन्त!' 'एसे रहिये भदन्त!' ऐसा कोई कहे तो उसे मुना-श्रनमुना कर देना, सामने लाकर दी हुई भिद्या का, अपने उद्देश्य से बनाई हुई भिद्या का, श्रीर दिये गए निमन्त्रण का श्रस्वीकार; जिस वर्तन में रसोई पक्षी हो उसमें से सीधी दी गई भिद्या का तथा खल श्रादि में से दी गई भिद्या का श्रस्वीकार; जीमते हुए दो में से उठकर एक के द्वारा दी जाने वाली भिद्या का, गर्भिणी स्त्री के द्वारा दी हुई भिद्या का श्रीर पुश्पों के साथ एकान्त में स्थित ऐसी स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को दूध पिलाती हुई स्त्री के द्वारा दी जानेवाली भिद्या का, वच्चां को देश भिद्या का

 उदाहरणार्थ-वनस्पति आ्रादि के जन्तुओं की हिंसा से बचने के सिए चतुर्मास का नियम-बौद्ध संघनो परिचय पृ० २२ । अस्तीकार; जहाँ बीच में कुता जैसा प्राणी खड़ा हो, मिस्स्पाँ भिन्मिनाती हों वहाँ से भिद्धा का अस्तीकार; मस्य माँस 'शराव आदि का अस्तीकार; कभी एक घर से एक कोर, कभी दो घर से दो कोर आदि की मिद्धा खेना, तो कभी एक उपवास, कभी दो उपवास आदि करते हुए पन्द्रह उपवास तक भी करना, दाड़ी-मूख्रों का लुंचन करना, खड़े होकर और उनकड़ आसन पर बैठकर तप करना; स्नान का सर्वथा त्याग करके शरीर पर मल धार्य करना, इतनी सावधानी से जाना-आना कि जलविंदुगत या अन्य किसी सूक्ष्म जन्तु का धात न हो, सख्त शीत में खुले रहना अज और आशिष्ट लोगों के थूके जाने, धूल फेंकने, कान में सलाई धुसड़ने आदि पर रुष्ट न होना ।

बौद्ध यन्थों में वर्णित उक्त श्राचारों के साथ जैन श्रागमों में वर्णन िक गए निर्मन्थ-श्राचारों का मिलान करते हैं तो इसमें संदेह नहीं रहता िक बुद्ध की समकालीन निर्मन्थ-परंपरा के वे ही श्राचार थे जो श्राज भी श्राच्यरा स्थूल रूप में जैन-परंपरा में देखे जाते हैं। तब क्या श्राश्चर्य है कि महावीर की पूर्वकालीन पार्श्वापत्यिक-परंपरा भी उसी श्राचार का पालन करती हो। श्राचार का कलेवर मले ही निष्प्राण हो जाए पर उसे धार्मिक जीवन में से च्युत करना श्रीर उसके स्थान में नई श्राचारप्रणाली स्थापित करना यह काम सर्वथा विकट है। ऐसी स्थित में भ० महावीर ने जो बाह्याचार निर्मन्थ-परंपरा के लिये श्राप्ताया वह पूर्वकालीन निर्मन्थ परंपरा का ही था, ऐसा मानें तो कोई श्रान्युक्ति न होगी; श्रात्याय सिद्ध होता है कि कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर सारी निर्मन्थ-परंपरा के श्राचार एक से ही चंग श्राप्ट हैं।

( U.)

बौद पिटकान्तर्गत 'दीघनिकाय' श्रीर 'संयुत्त निकाय' में निर्धन्यों के महा-वत की चर्चा श्राती है। <sup>3</sup> 'दीघनिकाय' के 'सामञ्जपत्तसुत्त' में श्रेशिक— विविसार के पुत्र श्रजातशञ्ज—कुशिक ने ज्ञातपुत्र महावीर के साथ हुई श्रपनी मुलाकात का वर्णन बुद्ध के समज्ञ किया है, जिसमें ज्ञातपुत्र महावीर के सुख से

१. सूत्रकृताङ्ग २-२-२१ में निर्मन्य भिद्ध का स्वरूप वर्षित है। उसमें उन्हें 'श्रमज्जमंसासियों'—श्रयात् मदा-माँस का सेवन न करने वाला—कहा है। निस्सेदेह निर्मन्य का यह श्रीत्सर्गिक स्वरूप है जो बुद्ध के उक्त कथन से तुखनीय है।

२. दीव० महासीहनाद सुत्त० ८ । दरावै० ऋ० ५.; श्राचा० २. १.

३. दीघ० सु० २। संयुत्तनिकाय Vol 1. p. 66

कहलाया है कि निर्मन्य चतुर्यामसंवर से संयत होता है, ऐसा ही निर्मन्य यतात्मा श्रीर स्थितात्मा होता है। इसी तरह संयुत्तनिकाय के 'देवदत्त संयुत्त' में निक नामक व्यक्ति श्रातपुत्र महावीर को लक्ष्य में रख कर बुद्ध के सम्मुख कहता है कि वह शातपुत्र महावीर दयालु, कुशल श्रीर चतुर्यामयुक्त हैं। इन बौद्ध उल्लेखों के श्राधार से हम इतना जान सकते हैं कि खुद बुद के समय में श्रीर इसके बाद भी (बौद्ध विटकों ने श्रन्तिम स्वरूप प्राप्त किया तब तक भी) बौद्ध परंपरा महावीर को श्रीर महावीर के श्रन्य निर्मन्यों को चतुर्यामयुक्त समक्तती रही। पाठक यह बात जान लें कि याम का मतलब महाबत है जो योगशास्त्र (२. ३०) के श्रनुसार यम भी कहलाता है। महावीर की निर्मन्य-परंपरा श्राज तक पाँच महाबतधारी रही है श्रीर पाँच महाबती रूप से ही शास्त्र में तथा व्यवहार में प्रसिद्ध है। ऐसी स्थित में बौद्ध-प्रन्थों में महावीर श्रीर श्रन्य निर्मन्थों का चतुर्भहाबतधारी रूप से जो कथन है उसका क्या श्रर्थ है ? यह प्रश्न श्रपन श्राप ही पैदा होता है।

इसका उत्तर हमें उपलब्ध जैन श्रागमीं से मिल जाता है। उपलब्ध श्रागमों में भाग्यवश श्रानेक ऐसे प्राचीन स्तर सरक्षित रह गए हैं जो केवल महावीर-समकालीन निर्प्रनथ-परंपरा की स्थिति पर ही नहीं बल्कि पूर्ववती पाश्वी-पत्यिक निर्प्रनथ-परंपरा की स्थिति पर भी स्पष्ट प्रकाश डालते हैं। 'भगवती' श्रीर 'उत्तराध्ययन' जैसे श्रागमों में ' वर्णन मिलता है कि पाश्वीपत्यिक निर्प्रत्थ-जो चार महावत्यक्त थे उनमें से अनेकों ने महावीर का शासन स्वीकार करके उनके द्वारा उपदिष्ट पाँच महावतोंको धारण किया श्रीर पुरानी चतुर्महा-वत की परंपराको बदल दिया । जब कि कुछ ऐसे भी पार्श्वापत्यिक निर्मन्य रहे जिन्होंने ऋपनी चतर्महावत की परंपरा को ही कायम रखा? । चार के स्थान में पाँच महावर्तों की स्थापना महावीर ने क्यों की-श्रीर कब की यह भी ऐतिहासिक सवाल है। क्यों की-इस प्रश्न का जवाब तो जैन प्रन्थ देते हैं. पर कब की-इसका जवाब वे नहीं देते । श्रहिंसा, सत्य, श्रसत्य, श्रगरिग्रह इन चार यामों---महावतों की प्रतिष्ठा भ० पार्श्वनाथ के द्वारा हुई थी पर निर्प्रन्थ परंपरा में क्रमशः ऐसा शैथिल्य स्त्रा गया कि कुछ निर्प्रन्थ स्त्रंगरिप्रह का स्तर्थ संप्रह न करना इतना ही करके खियों का संबह या परिवह बिना किए भी उनके सम्पर्क से ऋपरिव्रह का भंग समभते नहीं थे। इस शिथिलता को दर करने के लिए भ० महाबीर ने ब्रह्म-चर्य वत को अपरिग्रह से अलग स्थापित किया और चतुर्थ वत में शुद्धि लाने का

१. 'उत्थान' महावीरांक ( स्था॰ जैन कॉन्फरेन्स, मुंबई ) पृ॰ ४६ । २. वडी

प्रयत्न किया । महावीर ने ब्रह्मचर्यव्रत की अपरिग्रह से पृथक् स्थापना अपने तीस वर्ष के लम्बे उपदेश काल में कब की यह तो कहा नहीं जा सकता पर उन्होंने यह स्थापना ऐसी बलपूर्वक की कि जिसके कारण अगली सारी निर्मन्थ-परपरा पंच महावत की ही प्रतिष्ठा करने लगी, और जो इने-गिने पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ महावीर के पंच महावत शासन से अलग रहे उनका आगे कोई अस्तित्व ही न रहा । अगर बौद्ध पिटकों में और जैन-आगमों में चार महावत का निर्देश व वर्णन न आता तो आज यह पता भी न चलता कि पाश्वापत्यक निर्मन्थ-परपरा कभी चार महावत वाली भी थी।

ऊपर की चर्चा से यह तो अपने श्राप विदित हो जाता है कि पार्श्वापित्यक निर्मन्थ-परंपरा में दीचा लेनेवाले जातपुत्र महावीर ने खुद भी शुरू में चार ही महावत धारण किये थे, पर साम्प्रदायिक स्थिति देखकर उन्होंने उस विषय में कभी न कभी सुधार किया । इस सुधार के विरुद्ध पुरानी निर्मन्थ-परंपरा में कैसी चर्चा या तर्क-वितर्क होते थे इसका श्राभास हमें उत्तराध्ययन के केशि-गौतम संवाद से मिल जाता है, जिसमें कहा गया है कि कुछ पार्श्वापित्यक निर्मन्थों में ऐसा वितर्क होने लगा कि जब पार्श्वनाथ श्रीर महावीर का ध्येय एक मात्र मोच्च ही है तब दोनों के महावत विषयक उपदेशों में ग्रन्तर क्यों ? इस उधेड़-बुन को केशी ने गौतम के सामने रखा और गौतम ने इसका खुलासा किया । केशी प्रसन्न दुए श्रीर महावीर के शासन को उन्होंने मान लिया । इतनी चर्चा से हम निम्न-विखित नतीजे पर सरलता से श्रा सकते हैं—

१ - महावीर के पहले, कम से कम पार्श्वनाथ से लेकर निर्मन्य-परंपरा में चार महावतों की ही प्रथा थी, जिसको भ० महावीर ने कभी न कभी बदला श्रौर पाँच महावत रूप में विकसित किया। वही विकसित रूप श्राज तक के सभी जैन फिरकों में निर्विवादरूप से मान्य है श्रौर चार महावत की पुरानी प्रथा केवल प्रन्थों में ही सुरित्तत है।

२—खुद बुद श्रौर उनके समकालीन या उत्तरकालीन सभी बौद भिन्नु निर्मन्थ-परंपरा को एक मात्र चतुर्महाब्रतयुक्त ही समक्षते थे श्रौर महावीर के पंच-महाब्रतसंबन्धी श्रांतरिक सुधार से वे परिचित न थे। जो एक बार बुद्ध ने कहा श्रौर जो सामान्य चनता में प्रसिद्धि थी उसी को वे श्रपनी रचनाश्रौं में दोहराते गए।

बुद्ध ने ऋपने संघ के लिए पाँच शील या वत मुख्य बतलाए हैं, जो संख्वा की दृष्टि से तो निर्मन्थ-परंपरा के यमों के साथ मिलते हैं पर दोनों में योड़ा

१ उत्तरा० २३, ११-१३, २३-२७, इत्यादि ।

ब्बन्तर है। ब्रन्तर यह है कि निर्प्रन्थ-परंपरा में क्रपरिप्रह पंचम कर है जब कि बौद्य परंपरा में मदादि का त्याग पाँचवाँ शीख है।

यहाँ एक प्रश्न यह भी होता है कि क्या खुद महावीर ने ब्रह्मचर्य रूप से नए क्रत की सुष्टि की या श्रन्य किसी परंपरा में प्रचित्त उस व्रत को श्रपनी निर्धन्य-परंपरा में स्वतंत्र स्थान दिया ? सांख्य-योग-परंपरा के पुराने से पुराने स्तरों में तथा स्मृति श्रादि प्रन्थों में हम श्राहिंसा श्रादि पांच-यमों का ही वर्षन पाते हैं। इसिलए निर्यायपूर्वक तो कहा नहीं जा सकता कि पहले किसने पाँच महाव्रतों में ब्रह्मचर्च को स्थान दिया ?

यहापि बौद्ध ग्रन्थों में बार-बार चतर्याम का निर्देश स्त्राता है पर मल पिटकों में तथा उनकी श्रद्धकथाओं में चतुर्याम का जो श्रर्थ किया गया है वह गलत तथा श्चास्पर है। १ ऐसा क्यों हुआ होगा ? यह प्रश्न आए बिना नहीं रहता। निर्प्रन्थ-परंपरा जैसी श्रपनी पड़ोसी समकालीन श्रीर श्रिति प्रसिद्ध परंपरा के चार यमों के बारे में बौद्ध ग्रन्थकार इतने अनजान हों या अस्पष्ट हों यह देखकर शरू-शरू में श्राश्चर्य होता है पर हम जब साम्प्रदायिक स्थिति पर विचार करते हैं तब वह श्चनरज गायन हो जाता है। हर एक सम्प्रदाय ने दूसरे के प्रति पूरा न्याय नहीं किया है। यह भी सम्भव है कि मूल में बुद्ध तथा उनके समकालीन शिष्य चतर्याम का पूरा और सच्चा अर्थ जानते हों। वह अर्थ सर्वत्र प्रसिद्ध भी था इसलिए उन्होंने उसको बतलाने की श्रावश्यकता समभी न हो पर पिटकों की ज्यों-ज्यों संकलना होती गई त्यों-त्यों चतुर्याम के ऋर्य स्पष्ट करने की ऋावश्यकता मालम हुई । किसी बौद भिद्ध ने कल्पना से उसके ऋर्थ की पूर्ति की. वही ऋषे ज्यों की त्यों पिटकों में चली आई और किसी ने यह नहीं सोचा कि चतर्याम का यह श्चर्य निर्प्रन्थ-परंपरा को सम्मत है या नहीं ? बौदों के बारे में भी ऐसा विपर्यास जैनों के द्वारा हुन्ना कहीं-कहीं देखा जाता है। विसी सम्प्रदाय के मन्तव्य का पूर्ण सच्चा स्वरूप तो उसके ग्रन्थों ग्रीर उसकी परंपरा से जाना जा सकता है।

#### ( ६ ) उपोसय-पौषध

इस समय जैन परंपरा में पौषध-त्रत का श्राचरण प्रचलित है। इसका प्राचीन इतिहास जानने के पहले हमें इसका वर्तमान स्वरूप संत्रेप में जान लेना चाहिए। पौषधतत ग्रहस्थों का त्रत है। उसे स्त्री श्रौर पुरुष दोनों प्रहण करते हैं। जो

१. दीघ० मु० २ । दीघ० सुमंगला पु० १६७

२. स्त्रकृतांग १ २ २. २४--२८ ।

पौषधवत का ग्रहण करता है वह किसी एकान्त स्थान में या धर्म-स्थान में अपनी शक्ति और रुचि के अनुसार एक, दो या तीन रोज आदि की समय मर्यादा बाँध करके दुन्यवी सब प्रवृत्तियों को छोड़कर मात्र धार्मिक जीवन व्यतीत करने की प्रतिशा करता है। वह चाहे तो दिन में एक बार भिच्चा के तौर पर अशनपान लाकर खा-पी सकता है या सर्वथा उपवास भी कर सकता है। वह गृहस्थ-योग्य वेषभूषा का त्याग करके सायु-योग्य परिधान धारण करता है। संच्लेप में यों कहना चाहिए कि पौषधवत लेनेवाला उतने समय के लिए साधु-जीवन का उम्मेदबार बन जाता है।

गृहस्थों के श्रंगीकार करने थोग्य बारह वर्तों में से गैपथ यह एक वर है जो ग्यारहवाँ व्रत कहलाता है। श्रागम से लेकर श्रमी तक के समग्र जैनशास्त्र में गैपधवत का निरूपण श्रवस्य श्राता है। उसके श्राचरण व श्रासेवन की प्रथा भी बहुत प्रचलित है। कुछ भी हो हमें तो यहाँ ऐतिहासिक दृष्टि से गैपधवत के संबन्ध में निम्नलिखित प्रश्नों पर क्रमशः एक-एक करके विचार करना है—

- (१) भ० महावीर की समकालीन श्रीर पूर्वकालीन निर्मन्थ-परंपरा में पौषध-व्रत प्रचलित था या नहीं ? श्रीर प्रचलित था तो उसका स्वरूप कैसा रहा ?
- (२) बौद्ध स्त्रीर दूसरी श्रमण परंपरास्त्रों में पीषध का स्थान क्या था ! स्त्रीर वे पीषध के विषय में परस्पर क्या सोचते थे !
- (३) पौपधवत की उत्पत्ति का मूल क्या है ? ऋौर मूल में उसका बोधक शब्द कैसा था ?
- (१) उपासकदशा नामक श्रंगसूत्र जिसमें महावीर के दस मुख्य शावकों का जीवनहृत है उसमें श्रानन्द श्रादि सभी शावकों के द्वारा पौपधशाला में पौषध लिये जानेका वर्णन है इसी तरह भगवती-शातक १२, उद्देश्य १ में शंख शावक का जीवनहृत्त है। शंख को भ० महावीर का पका शावक वतलाया है और उसमें कहा है कि शंख ने पौषधशाला में श्रशन श्रादि छोड़कर ही पौषध लिया था जब कि शंख के दूसरे साथियों ने श्रशन सहित पौषध लिया था। इससे इतना तो स्पष्ट है कि पुराने समय में भी लान-पान सहित और लान-पान रहित पौषध लेने की प्रधा थी। उपर्युक्त वर्णन ठोक भ० महावीर के समय का है या वाद का इसका निर्णय करना सहज नहीं है। तो भी इसमें बौद प्रन्थों से ऐसे संकेत मिलते हैं जिनसे यह निर्विवाद रूप से कहा जा सकता है कि बुद के समय में निर्धन्य-परंपरा में पौषध वत लेने की प्रथा थी और सो भी श्राज के जैसी और भगवती श्रादि में वर्षित शंख श्रादि के पौषध बैसी थी क्योंकि श्रंगुत्तर निकाय में १ बुद ने स्वयं

१ श्रंगुत्तरनिकाव Vol. I. P, 206.

विशाला नाम की श्रपंनी परम उपासिका के सम्मुल तीन प्रकार के उपोसय का वर्णन किया है—उपोसथ शब्द निर्प्रन्थ-परंपरा के पौषध शब्द का पर्याय मात्र हैं—१. गोपालक-उपोसथ, २ निगंठ उपोसथ श्रोर ३. श्रार्य उपोसथ।

इनमें से जो दूसरा 'निगंठ उपोसथ' है वही निर्धन्य-परम्परा का पौषध है। यद्यपि बद्ध ने तीन प्रकार के उपोस्थ में से श्रार्थ उपोस्थ को ही सर्वोत्तम बतलाया है, जो उनको ऋपने संघ में ऋभिमत था, तो भी जब 'निगंठ उपोसथ' का परि-हास किया है, उसकी ब्रुटि बतलाई है तो इतने मात्र से हम यह वस्तुस्थिति जान सकते हैं कि बद्ध के समय में निर्प्रत्थ-परंपरा में भी पौपध-- उपोषथ की प्रथा प्रच-लित थी। 'श्रंगुत्तर निकाय' के उपोसथ वाले शब्द बद्ध के मुँह से कहलाये गए हैं वे चाहे बढ़ के शब्द न भी हों तब भी इतना तो कहा जा सकता है कि 'श्रंगु त्तर निकाय' को वर्तमान रचना के समय निर्मन्थ उपोषथ अवश्य प्रचलित था श्रीर समाज में उसका खासा स्थान था। पिटक की वर्तमान रचना श्रशोक से श्रवांचीन नहीं है तब यह तो खयं सिद्ध है कि निर्धन्य-परंपरा का उपोषथ उतना पराना तो श्रवश्य है। निर्म्रन्थ-परम्परा के उपोषध की प्रतिष्ठा धार्मिक जगत् में इतनी श्रवश्य जमी हुई थी कि जिसके कारण वौद्ध लेखकों को उसका प्रतिवाद करके श्रपनी परम्परा में भी उपोपथ का श्रस्तित्व है ऐसा बतलाना पड़ा। बौद्धों ने श्रपनी परंपरा में उपोपथ का मात्र श्रस्तित्व ही नहीं बतलाया है पर उन्होंने उसे 'ग्रार्य उपोसथ' कह कर उत्क्रष्ट रूप से भी प्रतिपादन किया है ग्रौर साथ ही निर्प्रन्थ-परंपरा के उपोषथों को त्रुटिपूर्ण भी बतलाया है। बौद्ध-परंपरा में उपोषथ वत का प्रवेश त्राकश्मिक नहीं है बल्कि उसका त्राधार पुराना है। महावीर-सम-कालीन श्रौर पूर्वकालीन निर्ग्रन्थ-परंपरा में उपोषथ या पौपध व्रत की बड़ी महिमा थी जिसे बुद्ध ने अपने ढंग से श्रपनी परंपरा में भी स्थान दिया श्रीर वतलाया कि दूसरे सम्प्रदायवाले जो उपोपथ करते हैं वह आर्य नहीं है पर मैं जो उपोपथ कहता हूँ वही त्रार्य है। इसलिए 'भगवती' त्रीर 'उपासकदशा' की पौपव विषयक इकीक़त को किसी तरह अर्वाचीन या पीछे की नहीं मान सकते।

(२) यद्यपि आ्राजीवक-परंपरा में भी पौषध का स्थान होने की सम्भावना होती है तो भी उस परंपरा का साहित्य हमारे सामने वैसा नहीं है जैसा बौद्ध श्रीर निर्म्रन्य-परंपरा का साहित्य हमारे सामने हैं। इसलिए पौषध के श्रास्तित्व के बारे में बौद्ध श्रीर निर्म्रन्य-परम्परा के विषय में ही निश्चयपूर्वक कुछ कहा जा सकता है। हम जिस 'श्रांगुत्तर निकाय' का ऊपर निर्देश कर श्राए हैं उसमें उपोषथ के संबन्ध में विस्तृत वर्णन है उसका सिद्धास सार यों है—

"आवस्ती नगरी में कभी विशाखा नाम की उपासिका उपोषय लेकर बुद्ध के पास म्राई ग्रीर एक म्रोर बैठ गई तब उस विशाखा को संबोधित करके बुद्ध कहते हैं कि "हे विशाखे ! पहला उपोषय गोपालक कहलाता है । जैसे सायंकाल में खाले गायों को चराकर उनके मालिकों को वापस सौंपते हैं तब कहते हैं कि आज म्रामुक जगह में गायें चरीं, अमुक जगह में पानी पिया श्रीर कल म्रमुक म्रामुक स्थान में चरेंगी श्रीर पानी पिएँगी इत्यादि । वैसे ही जो लोग उपोषय ले करके खान-पान की चर्चा करते हैं कि म्राज हमने म्रामुक खाया, श्रमुक पिया म्रीर कल म्रामुक चीज खायेंगे, म्रामुक पान करेंगे इत्यादि । ऐसा कहनेवालों का स्रार्थात उपोषय लेकर उस दिन की तथा म्रागले दिन की खान-पान विषयक चर्चा करने वालों का उपोषय गोपालक उपोपथ कहलाता है ।

"निर्यन्थ अमरा अपने-अपने आवकों को बलाकर कहते हैं कि हर एक दिशा में इतने योजन से आगे जो प्राणी हैं उनका दंड-हिंसक व्यापार-छोड़ो तथा सब कपड़ों को त्याग कर कही कि मैं किसी का नहीं हैं और मेरा कोई नहीं है इत्यादि ! देखो विशाखे ! वे निर्धन्थ-श्रावक श्रमक योजन के बाद न जाने का निश्चय करते हैं श्रीर जतने योजन के बाद के प्राणियों की हिंसा की त्यागते हैं तब साथ ही वे मर्यादित योजन के श्रन्दर श्रानेवाले पाणियों की हिंसा का त्याग नहीं करते इससे वे प्राणातिपात से नहीं बचते हैं । श्रुतएव हे विशाखे ! मैं उन निर्प्रन्थ-श्रावकों के उपोषथ को प्राणातिपातयुक्त कहता हूँ। इसी तरह, जब वे श्रावक कहते हैं कि मैं अप्रकेला हूँ, मेरा कोई नहीं है, मैं किसी का नहीं हूँ तब वे यह तो निश्चय ही जानते हैं कि अमक मेरे माता-पिता हैं, अमक मेरी स्त्री है, अमक पत्र आदि परिवार है। वे जब मन में अपने माता-पिता श्रादि को जानते हैं श्रीर साथ ही कहते हैं कि मैं श्रकेला हूँ, मेरा कोई नहीं, तब सफ्ट ही, हे विशाखे! वे उपोपथ में मुघा बोलते हैं। इस तरह गोपालक श्रीर निर्प्रनथ दोनों उपोपथ कोई विशेष लाभदायक नहीं हैं। परन्त मैं जिस उपोध्य को करने के लिए उपदेश करता हूँ वह आर्थ उपोषथ है और अधिक लाभदायक होता है। क्योंकि मैं उपोषथ में बुद्ध, धर्म श्रीर संघ, शील श्रादि की भावना करने को कहता हैं जिससे चित्त के क्लेश चीण होते हैं। उपोषथ करनेवाला अपने सामने ऋहत् का आदर्श रख करके केवल एक रात. एक दिवस तक परिमित त्याग करता है और महान आदर्शों की स्मृति रखता है। इस प्रयत्न से उसके मन के दोष ऋपने ऋाप दर हो जाते हैं। इसलिए वह ऋार्य उपोषथ है और महाफलदायी भी है।

'श्रंगुत्तर निकाय' के उपर्युक्त सार से इम इतना मतलब तो निकाल ही

सकते हैं कि उसमें बद्ध के मल से बौद्ध परंपरा में प्रचलित उपोषथ के स्वरूप की तो प्रशंसा कराई गई है और बाकी के उपोषधों की निन्दा कराई गई है। यहाँ हमें ऐतिहासिक दृष्टि से देखना मात्र इतना ही है कि बुद्ध ने जिस गोपालक उपोषथ और निर्मन्थ उपोषथ का परिहास किया है वह उपोषथ किस-किस परंपरा के थे १ निर्म्रत्य उपोषय रूप से तो निःसंदेह निर्म्रत्य-परंपरा का ही उपोषय लिया गया है पर गोपालक उपोषध रूप से किस परम्परा का उपोषध लिया है ? यही प्रश्न है। इसका उत्तर जैन-परंपरा में प्रचलित पौषध-विधि और पौषध के प्रकारों को जानने से भलि-भाँति मिल जाता है। जैन श्रावक पौषध के दिन भोजन करते भी हैं इसी को लक्ष्य में रखकर बद्ध ने उस साशन पौषध को गोपालक उपोषथ कहकर उसका परिहास किया है। जैन आवक ऋशनत्याग पर्वक भी पौषध करते हैं श्रीर मर्यादित समय के लिए वस्त्र-श्रत्कार, कुटुम्ब-संबन्ध स्त्रादि का त्याग करते हैं तथा स्त्रमक हद से स्त्रागे न जाने का संकल्प भी करते हैं इस बात को लक्ष्य में रखकर बद्ध ने उसे निर्म्नश्य उपोपथ कहकर उसका मखील किया है। कल भी हो पर बौद ख़ौर जैन ग्रन्थों के तलनात्मक श्रभ्ययन से एक बात तो निश्चयपर्वक कही जा सकती है कि पौषध व उपोषथ की प्रथा जैसी निर्प्रन्थ-परंपरा में थी वैसी बढ़ के समय में भी बौद परम्परा में थी और यह प्रथा होनों परम्परा में च्याज तक चली च्याती है।

भगवती शतक ८, उद्देश ५ में गौतम ने महावीर से प्रश्न किया है कि गोशालक के शिष्य आजीवकों ने कुछ स्थिविरों (जैन-भिद्धाओं) से पूछा कि उपाश्रय में सामियक लेकर बैठे हुए श्रावक जब अपने वस्त्रादिका त्याग करते हैं और स्त्री का भी त्याग करते हैं तब उनके वस्त्राभरण आदिकों कोई उठा ले जाए और उनकी स्त्री से शोई संसर्ग करे फिर सामायिक पूरा होने के बाद वे श्रावक अगर अपने कपके-अलंकार आदि को खोजते हैं तो क्या अपनी ही वस्तु खोजते हैं कि औरों की ? इसी तरह जिसने उस सामायिक वाले श्रावकों की त्यक्त स्त्री का संग किया या अन्य की स्त्री का ?

इस प्रश्न का महावीर ने उत्तर यह दिया है कि सामायिक का समय पूरा होने के बाद चुराए वस्त्रादिको खोजनेवाले आवक अपने ही वस्त्र आदि खोजते हैं, दूसरे के नहीं। इसी तरह स्त्री संग करनेवाले ने भी उस सामायिकधारी आवक की ही स्त्री का संग किया है ऐसा मानना चाहिए, नहीं कि ऋन्य की स्त्री का। क्योंकि आवक ने मर्यादित समय के लिए वस्त्र-आभूषण-आदि का मर्यादित त्याग किया था; मन से विज्ञकुत्त ममत्व छोड़ा न था। इस गौतम-महावीर के

प्रक्रमोत्तर से इतना तो स्पष्ट है कि निर्प्रत्य-शावक के सामायिक वृत के विषय में ﴿ जो पीषध वत का ही प्राथमिक रूप है ) जो आजीवकों के द्वारा परिहासमय पूर्वपत्त भग । श । द , उ । ५ में देखा जाता है वही दूसरे रूप में ऊपर वर्णन किये गए अंगत्तरनिकाय गत गोपालक स्त्रीर निर्मन्थ उपोषथ में प्रति-बिंबित हुन्या जान पडता है। यह भी हो सकता है कि गोशालक के शिष्यों की तरफ से भी निर्मन्थ श्रावकों के सामायिकादि वत के प्रति श्राचीप होता रहा हो और उसका उत्तर भगवती में महावीर के द्वारा दिलाया गया हो। श्चाज हमारे सामने गोशालक की श्चाजीवक-परम्परा का साहित्य नहीं है पर वह एक अमण-परम्परा थी ग्रीर ऋगने समय में प्रवल भी थी तथा इन परम्पराग्री के ब्राचार-विचारों में ब्रानेक बातें विलक्त समान थीं। यह सब देखते हुए पेसा भी मानने का मन हो जाता है कि गोशालक की परम्परा में भी सामायिक-उपोपथादिक वृत प्रचलित रहे होंगे । इसीलिए गोशालक ने या उसके ऋत्या-यियों ने बद्ध के अनुयायियों की तरह निर्धन्थ-परम्परा के सामायिक-पौषध आदि वर्तों को निःसार बताने की हाय्ट से उनका मखौल किया होगा। कुछ भी हो पर इम देखते हैं कि महावीर के मख से जो जवाब दिलाया गया है वह बिलकल जैन मंतव्य की यथार्थता को प्रकट करता है। इतनी चर्चा से यह बात सरलता से समक्त में आ जाती है कि अमण-परंपरा की प्रसिद्ध तीनों शाखाओं में पौपध या उपापथ का स्थान अवस्य था श्रीर वे परंपराएँ आपस में एक दसरे की प्रथा की कटाच-दृष्टि से देखती थीं श्रीर श्रपनी प्रथा का श्रेष्ठत्व स्थापित करती थीं।

(३) संस्कृत शब्द 'उपवसथ' है, उसका पालि रूप उपोसथ है और प्राक्त रूप पोसह तथा पोसध है। उपोसथ और पोसह दोनों शब्दों का मूल तो उपवसथ शब्द ही है। एक में व का उ होने से उपोसथ रूप की निष्पत्ति हुई है, जब कि दूसरे में उ का लोप और थ का हतथा थ होने से पोसह और पोसध शब्द वने हैं। आगे पालि के उपर से अर्थ संस्कृत जैसा उपोपथ शब्द व्यवहार में आया जब कि पोसह तथा पोसध शब्द संस्कृत के दाँचे में दलकर अनुकम से पौषध और प्रीपध रूप से व्यवहार में आये। संस्कृत प्रधान वैदिक-परम्परा में, यद्यपि उपवसथ शब्द शास्त्रों में प्रसिद्ध है तथापि पालि उपोसथ के उपर से बना हुआ उपोषथ शब्द भी वैदिक लोक-व्यवहार में व्यवहृत होता है। जैन-परम्परा जब तक मात्र प्राकृत का व्यवहार करती थी तब तक पोसह तथा पोसध शब्द ही व्यवहार में रहे पर संस्कृत में व्याव्याएं लिखी जाने के समय से श्रेताम्बरीय व्याख्याकारों ने पोसह शब्द का मूल बिना जाने ही उसे पौषध रूप से संस्कृत

किया। जो दिगम्बर व्याख्याकार हुए उन्होंने पौषध ऐसा संस्कृत रूप न श्रपनाकर पोसध का प्रौषध ही संस्कृत रूप व्यवद्धत किया। इस तरह हम देखते हैं कि एक ही उपनसय राज्द जुदे-जुदे लौकिक प्रवाहों में पड़कर उपोषथ, पोसह, पोसध, पौषध, प्रौषध ऐसे श्रनेक रूपों को धारण करने लगा। वे सभी रूप एक ही कुटुम्ब के हैं।

पोसह श्रादि शब्दों का मात्र मूल ही एक नहीं है पर उसके विभिन्न श्रयों के पीछे रहा हुआ। भाव भी एक ही है। इसी भाव में से पोसह या उपोसथ वत की उत्पत्ति हुई है। वैदिक-परंपरा यज्ञ-यागादिको मानने वाली श्रतएव देवों का यजन करने वाली है। ऐसे खास-खास यजनों में वह उपवास वत को भी स्थान देती है। श्रमावास्या श्रीर पौर्णमासी को वह 'उपवसथ' शब्द से व्यवहृत करती है। क्योंकि उन तिथियों में वह दर्शपौर्णमास नाम के यहाँ का विधान करती है । तथा उसमें उपवास जैसे वृत का भी विधान करती है। सम्भवतः इसलिए वैदिक परंपरा में श्रमावस्या श्रौर पौर्णमासी-उपवस्थ कहलाती हैं। अमण-परंपरा वैदिक परंपरा की तरह यज्ञ-याग या देवयजन को नहीं मानती। जहाँ वैदिक परंपरा यज्ञ-यागादि व देवयजन द्वारा ब्राध्यात्मिक प्रगति वतलाती है, वहाँ श्रमण-परंपरा ब्राध्यात्मिक प्रगति के लिए एक मात्र श्रात्मशोधन तथा स्टब्स-चिन्तन का विधान करती है। इसके लिए अमण-परंपरा ने भी मास की वे ही तिथियाँ नियत की जो वैदिक-परंपरा में यज्ञ के लिए नियत थीं। इस तरह श्रमण-परंपरा ने श्रमावास्या श्रीर पौर्णमासी के दिन उपवास करने का विधान किया। जान पडता है कि पन्द्रह रोज के अन्तर को धार्मिक दृष्टि से लम्बा समभक्तर उसने बीच में ऋष्टमी को भी उपवास पूर्वक धर्मचिन्तन करने का विधान किया। इससे अमण-परंपरा में ऋष्टमी तथा पूर्णिमा श्रीर श्रप्टमी तथा श्रमावास्या में उपवास-पूर्वक श्रात्मचिन्तन करने की प्रथा चल पड़ी 2 । यही प्रथा बौद्ध-परंपरा में 'उपोसथ' और जैनधर्म पर-म्परा में 'पोसह' रूप से चली खाती है। परम्परा कोई भी हो सभी खपनी-खपनी दृष्टि से ब्रायम-शान्ति श्रीर प्रगति के लिए ही उपवास-त्रत का विधान करती है। इस तरह इम दूर तक सोचते हैं तो जान पड़ता है कि पौपव वत की उत्पत्ति का मुंल श्रमल में श्राध्यात्मिक प्रगति मात्र है। उसी मुल से कहीं एक रूप में तो कहीं दूसरे रूप में उपवसथ ने स्थान प्राप्त किया है।

१. कात्यायन श्रीतसूत्र ४. १५. ३५.।

२. उपासकदशांग ऋ० १. 'पोसहोववासस्स' शब्द की टीका.

श्रव मी एक परन तो बाकी रह ही जाता है कि क्या वैदिक-परंपरा में से अमस्य-परंपरा में उपोसिय या पोसह वत श्राया या अमस्य परंपरा के ऊपर से वैदिक परंपरा ने उपवसथ का श्रायोजन किया ? इसका उत्तर देना किसी तरह सहज नहीं है। हजारों कों के पहले किस प्रवाह ने किसके ऊपर श्रसर किया इसे निश्चित रूप से जानने का हमारे पास कोई साधन नहीं है। फिर भी हम इतना तो कह ही सकते हैं कि वैदिक-परंपरा का उपवसथ प्रेय का साधन माना गया है, जब कि अमस्य-परंपरा का उपोसथ या पोसह अये का साधन माना गया है। विकास कम की हिन्द से देखा जाए तो मनुष्य-जाति में प्रेय के बाद अये की कल्पना श्राई है। यदि यह सच हो तो अमस्य-परंपरा के उपवास या पोसह की प्रथा कितनी ही प्राचीन क्यों न हो, पर उसके ऊपर वैदिक परंपरा के उपवसथ यह की छाप है।

# ( 0 )

## भाषा-विचार

महावीर समकालीन श्रीर पूर्वकालीन निर्मन्थ-परंपरा से संबन्ध रखनेवाली श्रानेक बातों में भाषा-प्रयोग, त्रिदंड श्रीर हिंसा श्रादि से विरित का भी समावेश होता है। बौद्ध-पिटकों श्रीर जैन-स्रागमों के तुलनात्मक श्रथ्यन से उन मुद्दों पर काफी प्रकाश पड़ता है। हम यहाँ उन मुद्दों में से एक-एक लेकर उस पर विचार करते हैं:—

'मज्भिम निकाय के 'श्रमयराज सुत' में भाषा-प्रयोग सम्बन्धी चर्चा है। उसका संचिप्त सार यों है—कभी अभयराज कुमार से ज्ञातपुत्र महावीर ने कहा कि तुम तथागत बुद्ध के पास जात्रो और प्रश्न करो कि तथागत अप्रिय वचन बोल सकते हैं या नहीं ? यदि बुद्ध हाँ कहें तो वह हार जाएँगे, क्योंकि अप्रिय-माणी बुद्ध कैसे ? यदि ना कहें तो पूछना कि तो फिर भदन्त ! आपने देवदत्त के बारे में अप्रिय कथन क्यों किया है कि देवदत्त दुर्गतिगामी और नहीं सुधरने योग्य है ?

शातपुत्र की शिद्धा के अनुसार अप्रभयराज कुमार ने बुद्ध से प्रश्न किया तो बुद्ध ने उस कुमार को उत्तर दिया कि बुद्ध अप्रिय कथन करेंगे या नहीं यह बात एकान्त रूप से नहीं कही जा सकती। बुद्ध ने अपने जवाब में एकान्त रूप से अप्रिय कथन करने का स्त्रीकार या अस्त्रीकार नहीं करते हुए यही बतलाया कि अगर अप्रिय भी हितकर हो तो बुद्ध बोल सकते हैं परन्तु जो अहितकर होगा वह भले ही सत्य हो उसे बुद्ध नहीं बोलेंगे। बुद्ध ने बचन का विवेक करते हुए बतलाया है कि जो वचन श्रास्तय हो वह प्रिय हो या श्राप्रिय, बुद्ध नहीं बोलते । जो वचन सत्य हो पर श्राहितकर हो तो उसे भी नहीं बोलते । परन्तु जो वचन सत्य हो वह प्रिय या श्राप्रिय होते हुए भी हितहष्टि से बोलना हो तो उसे बुद्ध बोलते हैं । ऐसा वचन-विवेक सुन कर श्राभयराज कुमार बुद्ध का उपासक बनता है ।

शातपुत्र महावीर ने श्रमयराज कुमार को बुद्ध के पास चर्चा के लिए भेजा होगा या नहीं यह कहा नहीं जा सकता, पर मिजिममिनकाय के उक्त सूत्र के श्राधार पर हम इतना तो निर्विवाद रूप से कह सकते हैं कि जब देवदत्त बुद्ध का विरोधी बन गया श्रीर चारों श्रोर यह बात फैली कि बुद्ध ने देवदत्त को बहुत कुछ श्रिप्य कहा है जो कि बुद्ध के लिए शोभा नहीं देता, तब बुद्ध के समकालीन या उत्तरकालीन शिष्यों ने बुद्ध को देवदत्त की निन्दा के श्रपवाद से मुक्त करने के लिए 'श्रमयराज कुमारसुत' की रचना की। जो कुछ हो, पर हमारा प्रस्तुत प्रश्न तो निर्यन्य-परंपरा संबन्धी भाषा-प्रयोग का है।

निर्मन्थ-परंपरा में साधन्त्रों की भाषा-समिति सप्रसिद्ध है। भाषा कैसी श्रीर किस दृष्टि से बोलनी चाहिए इसका विस्तृत और सुक्ष्म विवेचन जैन श्रागमों में भी श्राता है। हम उत्तराध्ययन श्रीर दशवैंकालिक श्रादि श्रागमों में श्राई हुई भाषा-समिति की चर्चा को उपर्युक्त श्रमयराजकुमारसूत की चर्चा के साथ मिलाते हैं तो दोनों में तत्त्वतः कोई अन्तर नहीं पाते । अब प्रश्न यह है कि जैन-आगमों में श्रानेवाली भाषा-समिति की चर्चा भाव-विचार रूप से महावीर की समकालीन श्रीर पूर्वकालीन निर्मन्य-परंपरा में थी या नहीं ? हम यह तो जानते ही हैं कि महावीर के सम्मुख एक पुरानी व्यवस्थित निर्मन्थ-पुरम्परा थी जिसके कि वे नेता हुए । उस निर्धन्थ-परम्परा का श्रृत-साहित्य भी था जो 'पूर्व' के नाम से प्रसिद्ध है । श्रमणत्व का मुख्य श्रंग भाषा-व्यवहारमुलक जीवन-व्यवहार है । इसलिए उसमें भाषा के नियम स्थिर हो जाएँ यह स्वाभाविक है। इस विषय में महावीर ने कोई सुधार नहीं किया है। श्रीर दशवैकालिक श्रादि श्रागमों की रचना महावीर के थों समय बाद हुई है। यह सब देखते हुए इसमें संदेह नहीं रहता कि भाषा-समिति की शाब्दिक रचना भले ही बाद की हो पर उसके नियम-प्रतिनियम निर्म न्थ-परंपरा के खास महत्त्व के द्यांग थे। श्रीर वे सब महावीर के समय में श्रीर उनके पहले भी निर्मन्य-परम्परा में स्थिर हो गए ये। कम से कम हम इतना तो कह ही सकते हैं कि जैन-श्रागमों में वर्णित भाषा-समिति का स्वरूप बौद्धग्रन्थों से उधार लिया हुआ नहीं है। वह पुरानी निर्प्रन्य-परंपरा के भाषा-समिति विषयक मन्तव्यों का निदर्शक मात्र है।

### ( দ ) স্বিত্ত**ত**

बढ़ ने तथा उनके शिष्यों ने कायकर्म, वचन कर्म श्रीर मनःकर्म ऐसे त्रिविधा कर्मों का बन्धन रूप से प्रतिपादन किया है। इसी तरह उन्होंने प्राणातिपात. मुषावाद श्रादि दोषों को श्रानर्थ रूप कहकर उनकी विरित को लाभलायक प्रति-पादित किया है तथा संवर ऋर्यात पापनिरोध ऋौर निर्जरा ऋर्यात कर्मज्ञय को भी चारित्र के स्रांगरूप से स्वीकार किया है। कोई भी चारित्रलाबी धर्मीपदेशक उपर्युक्त मन्तव्यों को बिना माने श्रपना श्राध्यात्मिक मन्तव्य लोगों को समक्षा नहीं सकता । इसलिए स्त्रन्य श्रमणों की तरह बुद्ध ने भी उपर्युक्त मंतव्यों का स्वीकार व प्रति-पादन किया हो तो यह स्वाभाविक ही है। परन्तु हम देखते हैं कि बौद्ध पिटकों में बद्ध ने या बौद्ध-भिन्तः स्रों ने ऋपने उपर्युक्त मंतव्यों को सीधे तौर से न वतलाकर द्रविड-प्राणायाम किया है । क्योंकि उन्होंने स्रपना मंतव्य वतलाने के पहले निर्प्रन्थ परंपरा की परिभाषात्रों का श्रौर परिभाषात्रों के पीछे रहे हुए भावों का प्रतिवाद किया है और उनके स्थान में कहीं तो मात्र नई परिभाषा बतलाई है और कहीं तो निर्मन्थ-परंपरा की अपेद्धा अपने जुदा भाव व्यक्त किया है। उदाहरणार्थ-निर्मन्थ-परंपरा त्रिविधकर्म के लिए कायदंड, वचनदंड श्रीर मनोटंड १ जैसी परिभाषा का प्रयोग करती थी श्रौर श्राज भी करती है। उस परिभाषा के स्थान में बुद इतना ही कहते हैं कि मैं कायदंड, वचनदंड श्रौर मनोदंड के बदले कायकर्म, वचनकर्म श्रीर मनःकर्म कहता हूँ। श्रीर निर्प्रन्थों की तरह कायकर्म की नहीं पर मन की प्रधानता मानता हूँ। ३ इसी तरह बद्ध कहते हैं कि महाप्राणातिपात श्रीर मूपावाद श्रादि दोषों को मैं भी दोष मानता हैं पर उसके कुफल से बचने का रास्ता जो मैं बतलाता हूँ वह निर्मन्थों के: बतलाए रास्ते से बहुत श्रुच्छा है। बुद्ध संवर श्रीर निर्जरा को मान्य रखते हुए

जुदे-जुदे त्रीब-ग्रन्थों में श्राये हुए उपर्युक्त भाव के कथनों के ऊपर से यह बात सरखता से समक्त में श्रा सकती है कि जब कोई नया सुधारक या विचारक

मात्र इतना ही कहते हैं कि मैं भी उन दोनों तत्त्वों को मानता हूँ पर मैं निर्प्रत्यों की तरह निर्जय के साधन रूप से तप का स्वीकार न करके उसके साधन रूप से

शील, समाधि और प्रज्ञा का विधान करता हूँ।3

१. स्थानांग-तृतीय स्थान सू० २२०

२. मण्भिमनिकाय सु० ५६।

३ ऋंगुत्तर vol. I. p. २२०,

श्रपना स्वतंत्र मार्ग स्थापित करता है तब उसको या तो पुरानी परिभाषाश्रों के स्थान में कुछ नई सी परिभापाएँ गढ़नी पढ़ती हैं या पुरानी परिभाषाश्रों के पीछे रहे हुए पुरानी परंपराश्रों के भावों के स्थान में नया भाव बतलाना पढ़ता है। ऐसा करते समय जाने या श्रनजाने वह कभी-कभी पुराने मतों की समीज्ञा करता है। उदाहरणार्थ ब्राह्मण श्रीर यश जैसे शब्द वैदिक-परंपरा में श्रमुक भावों के साथ प्रसिद्ध थे। जब बौद्ध, जैन श्रादि अभण-परपराश्रों ने श्रमुक भावों के साथ प्रसिद्ध थे। जब बौद्ध, जैन श्रादि अभण-परपराश्रों ने श्रमुक भावों के साथ प्रसिद्ध थे। जब बौद्ध, जैन श्रादि अभण-परपराश्रों ने श्रमुक भावों के साथ प्रसिद्ध थे। जब बौद्ध, जैन श्रादि अभण-परपराश्रों ने श्रमुक भावों के स्थापित किया तब उन्हें ब्राह्मण श्रीर यश जैसे शब्दों को लेकर भी उनका भाव श्रमुक सिद्धान्तानुसार बतलाना पड़ा। धि इससे ऐतिहासिक तथ्य इतना तो निर्विवाद रूप से फलित होता है कि जिन परिभाषाश्रों श्रीर मन्तव्यों की समालोचना नया सुधारक या विचारक करता है, वे परिभाषाण्यें श्रीर वे मन्तव्य जनता में प्रतिष्ठित श्रीर गहरी जड़ जमाए हुए होते हैं, ऐसा विना हुए नये सुधारक या विचारक को उन पुरानी परिभाषाश्रों का श्राक्षय लेने की या उनके श्रन्दर रहे हुए रह पुराने भावों की समालोचना करने की कोई जरूरत ही नहीं होती।

यदि यह विचारसराणी ठीक है तो हम इतना अवश्य कह सकते हैं कि कायदंड आदि त्रिविध दंडों की, महान् प्राणातिपात आदि दोगों से दुर्गतिरूप फल पाने की तथा उन दोणों की विरित से सुफल पाने की और तप के द्वारा निर्जरा होने की तथा संवर के द्वारा नया कर्म न आने की मान्यताएँ निर्वन्य-परंपरा में बहुत रूढ़ हो गयी थीं, जिनका कि बौद्ध भिक्ष सच्चा-फ्रुटा प्रतिवाद करते हैं।

निर्मन्थ-परंपरा की उपर्युक्त परिभाषाएँ श्रीर मान्यताएँ मात्र महावीर के द्वारा पहले पहल चलाई हुई या स्थापित हुई होतीं तो बौद्धों को इतना प्रवल सच-मूठ प्रतिवाद करना न पड़ता। स्पष्ट है कि त्रिदंड की परिभाषा श्रीर सँवर-निर्जरा श्रादि मंतव्य पूर्वकालीन निर्मन्थ-परंपरा में से ही महावीर को विरास्ता में मिले थे।

हम बौद अन्यों के साथ जैन आगमों की तुलनात्मक चर्चा से यहाँ हतना ही कहना चाहते हैं कि जैन आगमों में जो कायरंड आदि तीन दंडों के नाम आते हैं और तीन दंडों की निरृत्ति का अनुक्रम से कायगुप्ति, वचनगुप्ति और मनोगुप्ति रूप से विधान आता है तथा नवतत्वों में संवर-निर्जय का जो वर्णन है तथा तप को निर्जय का साधन माना गया है और महामाणातिपात, मृषावाद आदि दोषों से बहे अपाय का कथन आता है वह सब निर्जन्य-परंपरा की परिमाण और विचार विषयक माचीन सम्पत्ति है।

१. उत्तराध्ययन श्र० २५; श्र० १२ ४१, ४२, ४४; धम्मपद वर्ग २६।

बौद्ध-िएटकों तथा जैन-प्रन्थों को पढ़नेवाला सामान्य श्रम्यासी केवल यही जान पाता है कि निर्मन्थ-परंपरा ही तर को निर्मय का साधन माननेवाली है परन्तु वास्तव में यह बात नहीं है। जब हम सांक्य-योग-परंपरा को देखते हैं तब मालूम पड़ता है कि योग-परंपरा भी निर्मरा के साधन रूप से तप पर उतना ही भार देती श्राई है जितना भार निर्मन्थ-परंपरा उस पर देती है। यही कारण है कि उपलब्ध योग-पुत्र के रचियता पतंजिल ने श्रम्य साधनों के साथ तप को भी किया-योग रूप से गिनाया है (२-१) इतना ही नहीं बिल्क पतञ्जिल ने किया-योग में तप को ही प्रथम स्थान दिया है।

इस सूत्र का भाष्य करते हुए व्यास ने सांख्य-योग्य-परंपरा का पूरा श्रमिप्राय प्रगट कर दिया है। व्यास कहते हैं कि जो योगी तपस्वी नहीं होता वह प्ररानी चित्र-विचित्र कर्म-वासानाश्चों के जाल को तोड़ नहीं सकता। व्यास का पुरानी वासनाओं के भेदक रूप से तप का वर्णन श्रीर निर्मंथ-परंपरा का पुराण कर्मी की निर्जरा के साधन रूप से तप का निरूपण-ये दोनों श्रमण-परंपरा की तप संबन्धी प्राचीनतम मान्यता का वास्तविक स्वरूप प्रगट करते हैं। बद्ध को छोडकर सभी अमगा-परंपरात्रों ने तप का त्राति महत्त्व स्वीकार किया है। इससे हम यह भी समभ सकते हैं कि ये परंपराएँ श्रमण क्यों कहलाई ? मुलक में अमण का अर्थ ही तप करनेवाला है। जर्मन विद्वान विन्टरनित्स ठीक कहता है कि श्रामणिक-साहित्य वैदिक-साहित्य से भी पुराना है जो जुदे-जुदे रूपों में महा-भारत, जैनागम तथा बौद्ध-पिटकों में सुरक्तित है। मेरा निजी विचार है कि सांख्य-योग-परंपरा श्रपने विशाल तथा मुल श्रर्थ में सभी श्रमण-शाखाश्रों का संग्रह कर लेती है। श्रमण-परंपरा के तप का भारतीय-जीवन पर इतना श्रधिक प्रभाव पडा है कि वह किसी भी प्रान्त में, किसी भी जाति में श्रौर किसी भी फिरके में सरस्तता से देखा जा सकता है। यही कारण है कि बुद्ध तप का प्रतिवाद करते हुए भी 'तप' शब्द को छोड़ न सके। उन्होंने केवल उस शब्द का अर्थ भर अपने श्रमिप्रायानकल किया है।

( E )

## लेश्या-विचार

वैदिक-परंपरा में चार वर्णों की मान्यता धीरे-धीरे जन्म के ऋाधार पर स्थिर हो गई थी। जब वह मान्यता इतनी सख्त हो गई कि ऋान्तरिक योग्यता रखता हुऋा भी एक वर्णों का व्यक्ति ऋन्य वर्णों में या ऋन्य वर्णोयोग्य धर्मकार्य में प्रविष्ट हो नहीं सकता था। तब जन्मसिद्ध चार वर्णों की मान्यता के विकद्ध गुणकर्मसिद्ध चार वर्ण की मान्यता का उपदेश व प्रचार अमण वर्ग ने बड़े जोरों से किया, यह बात इतिहास-प्रसिद्ध है।

बुद्ध और महावीर दोनों कहते हैं कि जन्म से न कोई ब्राह्मण है, न चृत्रिय है, न शुद्ध है। ब्राह्मणादि चारों कर्म से ही माने जाने चाहिए हत्यादि ै। अमण-धर्म के पुरस्कर्ताओं ने ब्राह्मण-परंपरा प्रचलित चतुर्विध वर्ण-विभाग को गुण-कर्म के आधार पर स्थापित तो किया पर वे इतने मात्र से संतुष्ट न हुए। अच्छे-बुरे गुण-कर्म की भी अनेक कन्नाएँ होती हैं। इसलिए तदनुसार भी मनुष्य जाति का वर्गोंकरण करना आवश्यक हो जाता है। अमण-परंपरा के नायकों ने कभी ऐसा वर्गोंकरण किया भी है। पहले किसने किया सो तो मालूम नहीं पड़ता पर बौद्ध-प्रन्थों में दो नामों के साथ ऐसे वर्गोंकरण की चर्चा आती है। 'दीघ-तिकाय' में आजीवक मंखिल गोशालक के नाम के साथ ऐसे वर्गोंकरण को छुः अभिजाति रूप से निर्दिष्ट किया है, जब कि अंगुत्तर निकाय में पुरणकरसव के मन्तव्य रूप से ऐसे वर्गोंकरण का छुः अभिजाति रूप से कथन है । ये छुः अभिजातियां अथवा मनुष्यजाति के कर्मानुसार कन्नाएँ इस प्रकार हैं—कृष्ण, नील, लोहित-रक्त, हरिद-पीत, शुक्ल, परम शुक्ल । इन छुः प्रकारों में सारी मनुष्यजाति का अच्छे-बुरे कर्म की तीव्रता-मन्दता के अनुसार समावेश कर दिया है।

श्राजीवक परंपरा श्रीर पुरणकस्सप की परंपरा के नाम से उपर्युक्त छुः श्रीभजातियों का निर्देश तो बौद्ध-मन्य में श्राता है पर उस विषयक निर्मन्य-परंपरा संबन्धी मन्तव्य का कोई निर्देश बौद्ध-मन्य में नहीं है जब कि पुराने से पुराने केन मन्यों में विकर्णय-परंपरा छः श्रीभजातियों को लेश्या शब्द से व्यवद्धत करती श्राई है। वह कृष्ण, नील, कापोत, तेज, पश्च श्रीर शुक्ल ऐसी छः लेश्याश्रों को मान कर उनमें केवल मनुष्यजाति का हो नहीं बल्कि समग्र प्राणी जाति का गुण-कर्मानुसार समावेश करती है। लेश्या का श्रय है विचार, श्रथ्यवसाय व परिणाम। क्रूर श्रीर क्रूरतम विचार कृष्ण लेश्या है श्रीर शुभ श्रीर शुभतर विचार श्रक्त लेश्या हैं। बीच की लेश्याएँ विचारता श्रश्चभता श्रीर शुभता की विविध मिश्रण मात्र है।

१. उत्तराध्ययन २५. ३३ । धम्मपद २६. ११ । सुत्तनिपात ७. २१

२. त्र्यंगुत्तर निकाय vol. III p.383

३. भगवती १. २. २३ । उत्तराध्ययन झ० ३४।

बुद्ध ने पुरण्कस्सप की छु: श्रमिजातियों का वर्णन श्रानन्द से मुनकर कहा है कि मैं छु: श्रमिजातियों को तो मानता हूँ पर मेरा मन्तव्य दूसरों से जुदा है। ऐसा कह करके उन्होंने कृष्ण श्रीर शुक्ल ऐसे दो मेदों में मनुष्यजाति को विभाजित किया है। कृष्ण श्रयांत् नीच, दिद्ध, दुर्मग श्रीर शुक्ल श्रयांत् उच्च, सम्प्रज्ञ, सम्प्रज्ञ, सम्प्रज्ञ, सम्प्रज्ञ, सम्प्रज्ञ। श्रीर पीछे, कृष्ण प्रकार वाले मनुष्यों को तथा शुक्ल प्रकार वाले मनुष्यों को तथा शुक्ल प्रकार वाले मनुष्यों को तीन-तीन विभागों में कर्मानुसार बांटा है। उन्होंने कहा है कि रंग-वर्ष कृष्ण हो या शुक्ल दोनों में श्रव्छे बुरे गुण्-कर्म वाले पाए जाते हैं। जो विलक्त कृत् हैं वे कृष्ण हैं, जो श्रव्छे कर्म वाले हैं वे शुक्त हैं श्रीर जो श्रव्छे बुरे से परे हैं वे श्रशुक्ल-श्रकृष्ण हैं। बुद्ध ने श्रव्छे बुरे कर्मानुसार छः प्रकार तो मान लिए पर उनकी व्याख्या कुछ पुरानी परंपरा से श्रला की है जैसी कि योगशास्त्र में पाई जाती है। जैन-प्रन्थों में ऊपर वर्णित छः लेश्याश्रों का वर्णन तो है ही जो कि श्राजीवक श्रीर पुरण्कस्सप के मन्तव्यों के साथ विशेष साम्य रखता है पर साथ ही बुद्ध के वर्गीकरण से या योग-शास्त्र के वर्गीकरण से मिलता-जुलता दूसरा वर्गीकरण भी जैन-प्रन्थों में श्राता है। '

उपर्युक्त चचां के क्रपर से हम निश्चयपूर्वक इस नतीजे पर नहीं क्या सकते कि लेश्याओं का मंतव्य निर्भन्य-परंपरा में बहुत पुराना होगा। पर केवल जैन-भ्रन्थां के क्याधार पर विचार करें श्रीर उनमें श्रानेवाली द्रव्य तथा भाव लेश्या की अनेक विधि प्ररूपणाओं को देखें तो हमें यह मानने के लिए बाधित होना पड़ता है कि भले ही एक या दूसरे कारण से निर्भन्य-सम्मत लेश्याओं का वर्गींकरण बौद्ध-प्रन्थों में आया न हो पर निर्भन्य-परंपरा श्राजीवक श्रीर पुरण्कस्सप की तरह श्रपने ढंग से गुण् कर्मानुसार छः मकार का वर्गींकरण मानती थी। यह सम्भव है कि निर्भन्य-परम्परा की पुरानी लेश्या विषयक मान्यता का श्रवले निर्भन्य निर्भाप विकास व स्पष्टीकरण किया हो और मूल में गुण्-कर्म रूप लेश्या जो भाव लेश्या कही जाती है उसका संबन्ध द्रव्यकेश्या के साथ पीछे से जोड़ा गया हो; जैसा कि भाव-कर्म का संबन्ध द्रव्यकेश्या के साथ पीछे से ओड़ा गया हो; जैसा कि भाव-कर्म का संबन्ध द्रव्यकेश्या के साथ जोड़ा जाता है। श्रीर यह भी सम्भव है कि श्राजीवक श्रादि श्रन्य पुरानी अमण्-परंपराओं की छः श्रिभिजाति विपयक मान्यता को महाचीर ने या श्रन्य निर्भन्यों ने श्रपना कर लेश्यारूप से प्रतिपादित किया हो और उसका कुछ परिवर्तन और उसका कुछ शाब्दिक परिवर्तन एवं श्रर्थ विकास भी किया हो।

१ भगवती २६ १ । योगशास्त्र ४ ७

( %)

## सर्वज्ञत्व

तत्त्वज्ञान की विचारधाराओं में सर्वज्ञत्व और सर्वदर्शित्व का भी एक प्रश्न है। यह प्रश्न भारतीय तत्त्वज्ञान जितना ही पराना है । इस विषय में निर्प्रन्थ-परम्परा की इतिहासकाल से कैसी धारणा रही है इस बात को जानने के लिए इमारे पास तीन साधन हैं । एक तो प्राचीन जैन श्रागम, दूसरा उत्तरकालीन जैन बाङ्मय श्रीर तीसरा बौद्ध ग्रन्थ । उत्तरकालीन वाङ्मय में कभी कोई ऐसा पचकार नहीं हुआ जो सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व की सम्भवनीयता मानता न हो श्रीर जो महावीर ब्रादि तीर्थंकरों में सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का उपचरित या मात्र श्रद्धाजनित व्यवहार करता हो । श्रागमों में भी यही वस्त स्थापित-सी वर्णित है । महावीर श्रादि श्रारि-इंतों को जैन ऋगाम निःशंकतया सर्वज्ञ-सर्वदर्शी वर्णित करते हैं । श्रीर सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व की शक्यता का स्थापन भी करते हैं। इतना ही नहीं बल्कि जैन आगम उत्तरकालीन वाङमय की तरह श्रन्य सम्प्रदाय के नायकों के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का विरोध भी करते हैं। उदाहरणार्थ जैन श्रागमकार महावीर के निजी शिष्य परन्त उनसे श्रलग होकर श्रपनी जमात जमानेवाले जमालि के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शि-त्व का परिहास करते हैं। इसी तरह वे महावीर के समकालीन उनके सहसाधक गोभालक के सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व को भी नहीं मानते: भज्ञ कि जमालि श्रौर गोशालक को उनके अनुयायी जिन, अरिहंत श्रीर सर्वज्ञ मानते हैं। बौद्ध प्रन्थों में भी श्रन्यतीर्थिक प्रधान पुरुषों के वर्णन में उनके नाम के साथ सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्वसूचक विशेषण श्रक्सर पाए जाते हैं। केवल शातपुत्र महावीर के नाम के साथ ही नहीं बल्कि पुरणकरसप, गोशालक स्त्रादि स्त्रन्य तीर्थकरों के नाम के साथ भी सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व सचक विशेषण उन ग्रन्थों में देखे जाते हैं। इन सब साधनों के ब्राधार से हम विचार करें तो नीचे लिखे परिणाम पर त्याते हैं---

१ — जैसे भ्राज हर एक श्रद्धालु स्रपने मुख्य गद्दीधर को जगद्गुरु, श्राचार्य, श्रादि रूप से बिना माने-मनवाए संतुष्ट नहीं होता श्रयना जैसे श्राधुनिक शिच्चण्चेत्र में डॉक्टर श्रादि पदवियों की प्रतिष्ठा है वैसे ही पुराने समय में हर एक सम्प्रदाय श्रपने मुख्या को सर्वत्र-सर्वदर्शी बिना माने-मनवाए संतुष्ट होता न था।

१. भगवती ६, ३२; ३७६; ६. ३३; १५. ।

२. अंगुत्तर• Vol. IV,P, 429

२---जहाँ तक सम्भव हो हर एक सम्प्रदायानुयायी ऋत्य सम्प्रदाय के मुख्तियों में सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का निषेध करने की कोशिश करता था।

३ — सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व की मान्यता की पुरानी साम्प्रदायिक कसौटी मुख्य-तया साम्प्रदायिक अद्धा थी।

उपर्युक्त ऐतिहासिक परिणामां से यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि खुद महावीर के समय में ही महावीर निर्मन्थ-परंपरा में सर्वज्ञ-सर्वदर्शी माने जाते थे । परन्तु प्रश्न तो यह है कि महावीर के पहले सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शीत्व के विषय में निर्मन्थ-परंपरा की क्या स्थिति, क्या मान्यता रही होगी ? जैन-श्रागमों में ऐसा वर्णन है कि श्रमुक पार्थापत्यिक निर्मन्थों ने महावीर का शासन तब स्वीकार िया जब उन्हें महावीर की सर्वज्ञता श्रीर सर्वदर्शिता में सन्देह न रहा १ । इससे स्पष्ट है कि महावीर के पहले भी पार्श्वापत्यिक निर्मन्थ-परंपरा की मनोहित सर्वज्ञ-सर्वदर्शी को ही तीर्थंकर मानने की थी, जो उत्तरकालीन निर्मन्थ-परंपरा में भी कभी खिएडत नहीं हुई।

सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व का सम्भव है या नहीं इसकी तर्कदृष्टि से परीचा करने का कोई उद्देश्य यहाँ नहीं है । यहाँ तो केवल इतना ही वतलाना है कि पुराने ऐतिहासिक युग में उस विषय में साम्प्रदायिकों की खासकर निर्मन्य-परंपरा की मनोष्टित कैसी थी ? हजारों वयों से चली श्रानेवाली सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व विषयक अद्धा की मनोष्टित का श्रगर किसी ने पूरे बल से सामना किया है तो वह बद्ध ही हैं।

बुद खुद अपने लिए कभी सर्वज्ञ सर्वद्शीं होने का दावा करते न थे। श्रीर ऐसा दावा कोई उनके लिये करे तो भी उन्हें वह पसंद न था। श्रन्य सम्प्रदाय के जो श्रनुयायी श्रपने-श्रपने पुरस्कर्ताओं को सर्वज्ञ सर्वद्शीं मानते थे उनकी उस मान्यता का किसी न किसी तार्किक सरणी से बुद खंडन भी करते थे । बुद के द्वारा किये गए इस प्रतिवाद से भी उस समय को सर्वज्ञत्व-सर्वदर्शित्व विषयक मनोइत्ति का पता चल जाता है।

[ई० १०४७]

१. भगवती ६. ३२. ३७६

२. देखो, पृ० ११४, टि० २। मजिक्सम० सु० ६३।

## जैनधर्म का प्राण

#### ब्राह्मण और श्रमण परंपरा—

श्रमी जैनधर्म नाम से जो श्राचार-विचार पहचाना जाता है वह भगवान् पार्श्वनाय के समय में खास कर महावीर के समय में निगंठ धम्म—निर्मन्य धर्म नाम से भी पहचाना जाता था, परन्तु वह अमण धर्म भी कहलाता है। श्रंतर है तो इतना ही है कि एकमात्र जैनधर्म ही अमण धर्म नहीं है, अमण धर्म की श्रौर भी श्रनेक शाखाएँ भूतकाल में थीं श्रौर श्रव भी बौद श्रादि कुछ शाखाएँ जीवित हैं। निर्मन्य धर्म या जैनधर्म में अमण धर्म के सामान्य लच्चणों के होते हुए भी श्राचार-विचार की कुछ, ऐसी विशेषताएँ हैं जो उसको अमण धर्म की श्रन्य शाखाश्रों से पृथक् करती हैं। जैन धर्म के श्राचार-विचार की ऐसी विशेषताश्रों को जानने के पूर्व श्रन्छ। यह होगा कि हम प्रारंभ में ही अमख धर्म की विशेषता को भलीभाँति जान लें जो उसे ब्राह्मण धर्म से श्रकण करती हैं।

प्राचीन भारतीय संस्कृति का पट अनेक व विविधरंगी है, जिसमें अनेक धर्म परंपराओं के रङ्ग मिश्रित हैं। इसमें मुख्यतया ध्यान में आनेवाली दो धर्म परम्पराओं के रङ्ग मिश्रित हैं। इसमें मुख्यतया ध्यान में आनेवाली दो धर्म परम्पराओं के पौर्वापर्य तथा स्थान आदि विवादास्पद प्रश्नों को न उठाकर, केवल ऐसे मुद्दों पर थोड़ी सी चर्चा की जाती है, जो सर्व संमत जैसे हैं तथा जिनसे अमण धर्म की मूल भित्ती को पहचानना और उसके द्वारा निर्यन्थ या जैनधर्म को समक्षना सरल हो जाता है।

#### वैषम्य श्रोर साम्य दृष्टि--

ब्राह्मण श्रीर श्रमण परम्पराश्रां के बीच छोटे-बड़े श्रमेक विषयों में मौलिक श्रांतर है, पर उस श्रांतर को संदोप में कहना हो तो इतना ही कहना पर्याप्त है कि ब्राह्मण-वैदिक परम्परा वैपम्य पर प्रतिष्ठित है, जब कि श्रमण परम्परा साम्य पर प्रतिष्ठित है। यह वैषम्य श्रीर साम्य मुख्यतया तीन बातों में देखा जाता है— (१) समाजविषयक (२) साध्यविषयक श्रीर (३) प्राणी जगत् के प्रति दृष्टि विषयक। समाज विषयक वैषम्य का श्रार्थ है कि समाज रचना में तथा धर्माधि-

कार में वर्ण का जन्मसिद्ध श्रेष्ठत्व व मुख्यत्व तथा इतर वर्णों का ब्राह्मण की अपेता कनिष्ठत्व व गौगात्व। ब्राह्मण धर्म का वास्तविक साध्य है अभ्युदय, जो ग्रेहिक समृद्धि, राज्य और पुत्र, पशु आदि के नानाविध लाभों में तथा इन्द्रपद, स्वर्गीय सख श्रादि नानाविध पारलौकिक फलों के लाभों में समाता है। श्रम्यदय का साधन मुख्यतया यज्ञधर्म अर्थात नानाविध यज्ञ हैं। १ इस धर्म में पश-पत्नी श्चादि की बलि अनिवार्य मानी गई है और कहा गया है कि वेदविहित हिंसा धर्म का ही हेत है। इस विधान में बिल किये जानेवाले निरंपराध पश-पत्ती स्त्रादि के प्रति स्पष्टतया आत्मसाम्य के स्त्रभाव की स्त्रर्थात् आत्मवैषम्य की दृष्टि है। इसके विपरीत उक्त तीनों बातों में अमण धर्म का साम्य इस प्रकार है। अमण धर्म समाज में किसी भी वर्ण का जन्मसिद्ध श्रेण्ठत्व न मानकर गुण-कमकृत ही श्रेष्ठत्व व कनिष्ठत्व मानता है, इसलिए वह समाज रचना तथा धर्माधिकार में जन्मसिद्ध वर्ण भेद का आदर न करके गुण कर्म के आधार पर ही सामाजिक व्यवस्था करता है। अतएव उसकी दृष्टि में सद्गुणी श्रद्ध भी दुर्गुणी ब्राह्मण आदि से श्रेष्ठ है, और धार्मिक त्रेत्र में योग्यता के आधार पर हर एक वर्ण का पुरुष या स्त्री समान रूप से उच्च पद का अधिकारी है। अमण धम का अंतिम -साध्य ब्राह्मण धर्म की तरह अभ्युदय न होकर निःश्रेयस है। निःश्रेयस का अर्थ है कि ऐहिक पारलौकिक नानाविध सब लाभों का त्याग सिद्ध करनेवाली ऐसी स्थिति, जिसमें पूर्ण साम्य प्रकट होता है ऋौर कोई किसी से कम योग्य या अधिक योग्य रहने नहीं पाता । जीव जगत् के प्रति श्रमण धर्म की दृष्टि पूर्ण श्चातम साम्य की है, जिसमें न केवल पश्च पत्नी आदि या कीट-पतंग आदि जन्तु का ही समावेश होता है किन्तु वनस्पति जैसे ऋति चाद्र जीव वर्ग का भी समावेश होता है। इसमें किसी भी देहधारी का किसी भी निमित्त से किया जानेवाला वध श्चात्मवध जैसा ही माना गया है ऋौर वध मात्र को ऋधर्म का हेत माना है।

ब्राह्मण परम्परा मूल में 'ब्रह्मन्' के ब्रासपास ग्रुरू ब्रोर विकसित हुई है, जब कि अमण परम्परा 'सम' साम्य, शम ब्रीर अम के ब्रासपास ग्रुरू एवं विकसित हुई है। ब्रह्मन् के क्रनेक ब्रथों में से प्राचीन दो ब्रथ्थं इस जगह ध्यान देने योग्य हैं।

१ "कर्मफलबाहुल्याच्च पुत्रस्वर्गब्रक्षवर्चसादिलच्चगस्य कर्मफलस्यासंख्येयत्वात् तत्प्रति च पुरुषाणां कामबाहुल्यात् तदर्थः श्रुतेरिंप को यक्तः कर्मसूपपद्यते।"— तैति० १-११। शांकरभाष्य (पूना ऋष्टेकर कं०) पृ० ३५३। यही बात "परिणामतापसंस्कारैः गुणदृत्तिविरोधात्" इत्यादि योगसूत्र तथा उसके भाष्य में कही है। सांख्यतत्त्वकौमुदी में भी है जो मूल कारिका का स्पष्टीकरण मात्र है।

(१) स्तति, प्रार्थना, (२) यज्ञ यागादि कर्म । वैदिक मंत्रों एवं सूक्तों के द्वारा जो नानाविध स्ततियाँ श्रीर प्रार्थनाएँ की जाती हैं वह ब्रह्मन कहलाता है। इसी तरह बैदिक मंत्रों के विनियोग वाला यज्ञ यागादि कर्म भी ब्रह्मन कहलाता है। बैदिक मंत्रों श्रीर सक्तों का पाठ करनेवाला परोहित वर्ग श्रीर यह यागादि कर ानेवाला परोहित वर्ग ही ब्राह्मण है। वैदिक मंत्रों के द्वारा की जानेवाली स्तृति-प्रार्थना ् एवं यज्ञ यागादि कर्म की ऋति प्रतिष्ठा के साथ ही साथ पुरोहित वर्ग का समाज में एवं तत्कालीन धर्म में ऐसा प्राधान्य स्थिर हुन्ना कि जिससे वह ब्राह्मण वर्ग श्चपने श्चापको जन्म से ही श्रेष्ठ मानने लगा श्चीर समाज में भी बहुधा वही मान्य-ता स्थिर हुई जिसके ब्राधार पर वर्ग भेद की मान्यता रूढ़ हुई ब्रीर कहा गया कि समाजपुरुष का मुख ब्राह्मण है श्रीर इतर वर्ण श्रन्य श्रंग हैं। इसके विपरीत अमण धर्म यह मानता मनवाता था कि सभी सामाजिक स्त्री-पुरुष सत्कर्म एवं धर्मपद के समान रूप से अधिकारी हैं। जो प्रयत्नपूर्वक योग्यता लाभ करता है वह वर्ग एवं लिंगभेद के बिना ही गुरुपद का ग्रिधिकारी बन सकता है। यह सामा-जिक एवं धार्मिक समता की मान्यता जिस तरह ब्राह्मण धर्म की मान्यता से बिज-कुल विरुद्ध थी उसी तरह साध्यविषयक दोनों की मान्यता भी परस्पर विरुद्ध रही। अमण धर्म ऐहिक या पारलौकिक अभ्युदय को सर्वथा हेय मान कर निःश्रेयस को ही एक मात्र उपादेय मानने की ग्रोर ग्राग्रसर था श्रीर इसीलिए वह साध्य की तरह साधनगत साम्य पर भी उतना ही भार देने लगा । निःश्रेयस के साधनों में मुख्य है ऋहिंसा । किसी भी प्राणी की किसी भी प्रकार से हिंसा न करना यही निःश्रेयस का मुख्य साधन है, जिसमें ग्रन्य सब साधनों का समावेश हो जाता है। यह साधनगत साम्यद्धि हिंसाप्रधान यज्ञ यागादि कर्म की द्धि से त्रिलकुल विरुद्ध है। इस तरह ब्राह्मण श्रीर श्रमण धर्म का वैषम्य श्रीर साम्यमुलक इतना विरोध है कि जिससे दोनों धर्मों के बीच पद पद पर संघर्ष की संभावना है, जो सहस्रों वर्षों के इतिहास में लिपियद है। यह पुराना विरोध ब्राह्मण काल में भी था श्रीर बद्ध एवं महावीर के समय में तथा इसके बाद भी। इसी चिरंतन विरोध के प्रवाह को महाभाष्यकार पतंजिल ने ऋपनी वाणी में व्यक्त किया है। वैया-करण पाणिनि ने सूत्र में शाश्वत विरोध का निर्देश किया है। पतंत्रलि 'शाश्वत' -जन्म सिद्ध विरोध वाले श्रहि-नकुल, गोव्याघ जैसे द्वन्द्वों के उदाहरण देते हए साथ-साथ ब्राह्मण-श्रमण का भी उदाहरण देते हैं। यह ठीक है कि हजार प्रयत्न करने पर भी श्रहि-नकुल या गो-व्याघ का विरोध निर्मुल नहीं हो सकता, जब कि

१. महाभाष्य २.४. ६ ।

प्रयत्न करने पर ब्राह्मण श्रौर श्रमण का विरोध निर्मूल हो जाना संमव है श्रौर हितहास में कुछ उदाहरण ऐसे उपलब्ध भी हुए हैं जिनमें ब्राह्मण श्रौर श्रमण के बीच किसी भी प्रकार का वैमनस्य या विरोध देखा नहीं जाता। परन्तु परंजिल का ब्राह्मण-श्रमण का शाश्वत विरोध विषयक कथन व्यक्तिपरक न होकर वर्गपरक है। कुछ व्यक्तियाँ ऐसी संभव हैं जो ऐसे विरोध से परे हुई हैं या हो सकती हैं परन्तु सारा ब्राह्मण वर्ग या सारा श्रमण वर्ग मीलिक विरोध से परे नहीं है यही पतंजिल का तात्पर्य है। 'शाश्वत' शब्द का श्रर्थ श्रविचल न होकर प्रावाहिक हतना ही श्रभिप्रेत है। पतंजिल से श्रमेक शताब्दियों के बाद होनेवाले जैन स्त्राचार्य हेमचंद्र ने भी ब्राह्मण-श्रमण उदाहरण देकर पतंजिल के श्रमुभव की यथा-र्थता पर मुहर लगाई है'। श्राज इस समाजवादी युग में भी हम यह नहीं कह सकते कि ब्राह्मण श्रौर श्रमण वर्ग के बीच विरोध का बीज निर्मूल हुश्रा है। इस सारे विरोध की जड़ ऊपर सूचित वैषय्य श्रौर साम्य की दृष्टि का पूर्व-पश्चिम जैसा श्रन्तर ही है।

### परस्पर प्रभाव ऋौर समन्वय-

ब्राह्मण श्रीर श्रमण परंपरा परस्रर एक दूसरे के प्रभाव से विलकुल श्रल्लूती नहीं हैं । छ्रोटी-मोटी वातों में एक का प्रभाव दूसरे पर न्यूनाधिक मात्रा में पड़ा हुआ देखा जाता हैं । उदाहरणार्थ श्रमण धर्म की साम्यदृष्टिमूलक श्रिष्टिंसा भावना का ब्राह्मण परम्परा पर क्रमशः इतना प्रभाव पड़ा है कि जिससे यशीय हिंसा का समर्थन केवल पुरानी शास्त्रीय चर्चाश्रों का विषय मात्र रह गया है, व्यवहार में यशीय हिंसा लुप्त सी हो गई हैं । श्रिष्टंसा व "सर्वभूतहित रतः" सिद्धांत का पूरा श्राद्धार एकनेवाली सांख्य, योग, श्रोपनिपद, श्रवधूत, साखत श्राद्धित जिन परम्पराश्रों ने ब्राह्मण परम्परा के प्राण्यम्त वेद विषयक प्रामायय श्रोर ब्राह्मण वर्ण के पुरोहित व गुरु पद का श्रात्यंतिक विरोध नहीं किया वे परम्पराएँ क्रमशः ब्राह्मण धर्म के सर्वसंग्राहक च्रेत्र में एक या दूसरे रूप में मिल गई हैं । इसके विपरीत जैन बौद श्रादि जिन परम्पराश्रों ने बैदिक प्रामायय श्रोर ब्राह्मण वर्ण के गुरु पद के विरुद्ध श्रात्यंतिक श्राग्रह रखा वे परम्पराएँ यद्यि सदा के लिए ब्राह्मण धर्म से श्रव्या ही रही हैं फिर भी उनके शास्त्र एवं निवृत्ति धर्म पर ब्राह्मण परम्परा की लोकसंग्राहक वृत्ति का एक या दूसरे रूप में प्रभाव श्रवस्य पड़ा है ।

अमण धर्म के मूल प्रवर्तक कौन-कौन थे, वे कहाँ-कहाँ और कब हुए इसका

१ सिद्धहैम० ३ १ १४१।

यथार्थ श्रौर पूरा इतिहास श्रधाविष श्रशात है पर इम उपलब्ध साहित्य के श्राधार से इतना तो निःशंक कह सकते हैं कि नाभिपुत ऋषम तथा श्रादि विद्वान् किपल ये साम्य धर्म के पुराने श्रौर प्रवल समर्थक थे। यही कारण है कि उनका पूरा इतिहास श्रंघकार मस्त होने पर भी पौराणिक परम्परा में से उनका नाम लुप्त नहीं हुआ है। ब्राह्मण-पुराण ग्रन्थों में ऋषम का उल्लेख उम्र तपस्वी के रूप में है सही पर उनकी पूरी प्रतिष्ठा तो केवल जैन परम्परा में ही है, जब कि किपल का ऋषि रूप से निर्देश जैन कथा साहित्य में है फिर भी उनकी पूर्ण प्रतिष्ठा तो सांख्य प्रत्परा में तथा सांख्यमूलक पुराण ग्रंथों में ही है। ऋषम श्रोर किपल आदि द्वारा जिस आत्मीपम्य भावना की श्रोर तन्मूलक श्राहिसा धर्म की प्रतिष्ठा जमी थी उस भावना श्रोर धर्म की पोषक श्रनेक शाखा-प्रशाखाएँ थीं जिनमें से कोई बाह्य तप पर, तो कोई ध्यान पर, तो कोई मात्र चित्त-शुद्धि या श्रसंगता पर श्रिषिक भार देती थी। पर साम्य या समता सबका समान ध्येय था।

जिस शास्ता ने साम्यसिद्ध मूलक ऋहिंसा को सिद्ध करने के लिए ऋपरिग्रह पर ऋषिक भार दिया और उसी में से ऋगार-प्रह-ग्रन्थ या ऋपरिग्रह बंधन के त्याग पर ऋषिक भार दिया और कहा कि जब तक परिवार एवं परिग्रह का बंधन हो तब तक कभी पूर्ण ऋहिंसा या पूर्ण साम्य सिद्ध नहीं हो सकता, अमण धर्म की वही शास्ता निर्मन्थ नाम से प्रसिद्ध हुई । इसके प्रधान प्रवर्तक नेमिनाथ तथा पार्श्वनाथ ही जान पड़ते हैं।

#### बीतरागता का श्राप्रह—

ऋहिंसा की भावना के साथ साथ तप और त्याग की भावना अनिवार्य रूप से निर्मन्य धर्म में प्रथित तो हो ही गई थी परन्तु साधकों के मन में यह प्रश्न उत्पन्न हुआ कि बाह्य त्याग पर ऋषिक भार देने से क्या आत्मशुद्धि या साम्य पूर्णत्या सिद्ध होना संभव है ? इसी के उत्तर में से यह विचार फिलत हुआ कि राग द्वेप आदि मिलन इतियों पर विजय पाना ही मुख्य साध्य हैं। इस साध्य की सिद्धि जिस ऋहिंसा, जिस तप या जिस त्याग से न हो सके वह ऋहिंसा, तप या त्याग कैसा ही क्यों न हो पर ऋाज्यात्मिक हिंछ से ऋनुपयोगी है। इसो विचार के प्रवर्तक 'जिन' कहलाने लगे। ऐसे जिन अनेक हुए हैं। सच्चक, बुद्ध, गोशालक और महावीर ये सब ऋपनी-अपनी परम्परा में जिन रूप से प्रसिद्ध रहे हैं परंतु ऋाज जिनकियत जैनधर्म कहने से मुख्यतया महावीर के धर्म का ही बोध होता है जो राग-द्वेष के विजय पर ही मुख्यतया भार देता है।

धर्म विकास का इतिहास कहता है कि उत्तरोत्तर उदय में श्रानेवाली नई-नई धर्म की श्रवस्थाओं में उस उस धर्म की पुरानी श्रविरोधी श्रवस्थाओं का समावेश श्रवश्य रहता है। यही कारण है कि जैनधर्म निर्मन्य धर्म भी है और अमण धर्म भी है।

#### श्रमण धर्म की साम्यदृष्टि—

अब हमें देखना यह है कि श्रमण धर्म की प्राणभूत साम्य भावना का जैन परम्परा में क्या स्थान है ? जैन श्रत रूप से प्रसिद्ध द्वादशांगी या चतुर्दश पूर्व में 'सामाइय'—'सामायिक' का स्थान प्रथम है. जो श्राचारांग सूत्र कहलाता है। जैनधर्म के स्रांतिम तीर्थंकर महावीर के स्त्राचार विचार का सीधा स्त्रीर स्पष्ट प्रतिबिम्न मख्यतया उसी सत्र में देखने को मिलता है। इसमें जो कुछ कहा गया है उस सब में साम्य, समता या सम पर ही पूर्णतया भार दिया गया है। 'सामाइय' इस प्राकृत या मागधी शब्द का संबंध साम्य, समता या सम से है। साम्यद्ध्यिम्लक श्रौर साम्यद्ध्योषक जो-जो श्राचार-विचार हों वे सब सामाइय-सामायिक रूप से जैन परम्परा में स्थान पाते हैं। जैसे ब्राह्मण परम्परा में संध्या एक ब्रावश्यक कर्म है वैसे ही जैन परम्परा में भी गृहस्थ श्रीर त्यागी सब के लिए छः त्र्यावश्यक कर्म बतलाए हैं जिनमें मुख्य सामाइय है। स्त्रगर सामाइय न हो तो श्रीर कोई श्रावश्यक सार्थक नहीं है । गृहस्थ या त्यागी श्रपने-श्रपने श्रधिकारानसार जब-जब धार्मिक जीवन को स्वीकार करता है तब-तब वह 'करेमि भंते ! सामाइयं' ऐसी प्रतिज्ञा करता है । इसका ऋर्थ है कि है भग-वन ! मैं समता या समभाव को स्वीकार करता हूँ । इस समता का विशेष स्पष्टी-करण आगे के दसरे पद में किया गया है। उसमें कहा है कि मैं सावद्ययोग ग्रर्थात पाप व्यापार का यथाशक्ति त्याग करता हैं। 'सामाइय' की ऐसी प्रतिष्ठा होने के कारण सातवीं सदी के सप्रसिद्ध विद्वान जिनभद्रगणी चमाश्रमण ने उस पर विशेषावश्यकभाष्य नामक ऋति विस्तृत प्रन्थ लिखकर बतलाया है कि धर्म के श्रांगभूत श्रदा, ज्ञान श्रीर चारित्र ये तीनों ही सामाइय हैं।

सची बीरता के विषय में जैनधर्म, गीता श्रीर गांधीजी-

सांख्य, योग श्रीर भागवत जैसी श्रन्य परंपराश्रों में पूर्वकाल से साम्यहिष्ट की जो प्रतिष्ठा थी उसी का श्राघार लेकर भगवद्गीताकार ने गीता की रचना की है। यही कारण है कि हम गीता में स्थान-स्थान पर समदर्शी, साम्य, समता जैसे शब्दों के द्वारा साम्यदृष्टि का ही समर्थन पाते हैं। गीता श्रीर श्राचारांग की साम्य भावना मूल में एक ही है, फिर भी वह परंपरामेद से

श्चन्यान्य भावनात्रों के साथ मिलकर भिन्न हो गई है। श्चर्जन को साम्य भावना के प्रवल ग्रावेग के समय भी भैक्य जीवन स्वीकार करने से गीता रोकती है ग्रीर शस्त्रयद्ध का त्रादेश करती है. जब कि ब्राचारांग सत्र ब्रार्जन को ऐसा ब्रादेश न करके यही कहेगा कि ग्रागर तम सचमच क्वत्रिय वीर हो तो साम्यदृष्टि ग्राने पर हिंसक शस्त्रयुद्ध नहीं कर सकते बल्कि भैक्ष्यजीवनपूर्वक स्त्राध्यात्मिक शत्रु के साथ युद्ध के द्वारा ही सचा चत्रियत्व सिद्ध कर सकते हो। इस कथन की द्योतक भरत-बाहबली की कथा जैन साहित्य में प्रसिद्ध है, जिसमें कहा गया है कि सहोदर भरत के द्वारा उग्र प्रहार पाने के बाद बाहुबली ने जब प्रतिकार के लिए हाथ उठाया तभी समभाव की वृत्ति प्रकट हुई । उस वृत्ति के आवेग में बाहुबली ने भैक्ष्य जीवन स्वीकार किया पर प्रतिप्रहार करके न तो भरत का बदला चुकाया श्रीर न उससे श्रपना न्यायोचित राज्यभाग लेने का सोचा । गांधीजी ने गीता श्रीर श्राचारांग श्रादि में प्रतिपादित साम्य भाव को श्रपने जीवन में यथार्थ रूप से विकसित किया और उसके बल पर कहा कि मानवसंहारक युद्ध तो छोड़ी. पर साम्य या चित्तशाद्धि के बल पर ही अन्याय के प्रतिकार का मार्ग भी प्रहण करो । पराने संन्यास या त्यागी जीवन का ऐसा ऋर्थ विकास गांधीजी ने समाज में प्रतिष्ठित किया है।

## साम्यदृष्टि और अनेकान्तवाद

जैन परंपरा का साम्य दृष्टि पर इतना श्रिषिक भार है कि उसने साम्य दृष्टि को ही ब्राह्मण परंपरा में लब्धप्रतिष्ठ ब्रह्म कहकर साम्यदृष्टियोपक सारे श्राचार विचार को 'ब्रह्मचर्य'—'बम्भचराई' कहा है, जैसा कि बौद्ध परंपरा ने मैत्री श्रादि भावनाश्रों को ब्रह्मविद्दार कहा है। इतना ही नहीं पर धम्मपद श्रीर शांति पर्व की तरह जैन ग्रन्थ में भी समत्व धारण करनेवाले श्रमण् को ही ब्राह्मण कहकर श्रमण् श्रीर ब्राह्मण् के बीच का श्रंतर भिटाने का प्रयक्त किया है।

साम्यहिष्ट जैन परम्परा में मुख्यतया दो प्रकार से व्यक्त हुई है—(१) आचार में श्रीर (२) विचार में । जैन धर्म का बाह्य-आम्यन्तर, स्थूल-सूक्ष्म सब आचार साम्य हिष्ट मूलक श्रिहंसा के केन्द्र के श्रासपास ही निर्मित हुआ है। जिस आचार के द्वारा श्रीहंसा की रच्चा श्रीर पुष्टि न होती हो ऐसे किसी भी श्राचार को जैन परम्परा मान्य नहीं रखती। यद्यपि सब धार्मिक परम्पराश्रों ने श्राहंसा तत्त्व पर

- १. स्त्राचारांग १-५-३।
- २. ब्राह्मण वर्ग २६।
- ३. उत्तराध्ययन २५ ।

न्यूनाधिक भार दिया है पर जैन परम्परा ने उस तत्व पर जितना भार दिया है श्रीर उसे जितना व्यापक बनाया है, उतना भार श्रीर उतनी व्यापकता श्रन्य धर्म परम्परा में देखी नहीं जाती। मनुष्य, पशु-पत्ती कीट-पतंग, श्रीर बनस्पति ही नहीं बल्कि पार्थिव जलीय श्रादि स्क्ष्मातिस्क्ष्म जन्तुश्रों तक की हिंसा से श्रात्मीपम्य की भावना द्वारा निवृत्त होने के लिए कहा गया है।

विचार में साम्य दृष्टि की भावना पर जो भार दिया गया है उसी में से श्रने-कान्त दृष्टि या विभज्यवाद का जन्म हुन्ना है। केवल न्नपनी दृष्टि या विचार सरणी को ही पूर्ण ऋन्तिम सत्य मानकर उस पर श्राग्रह रखना यह साम्य दृष्टि के लिए घातक है। इसलिए कहा गया है कि दूसरों की दृष्टि का भी उतना हो श्रादर करना जितना श्रपनी दृष्टि का । यही साम्य दृष्टि श्रनेकान्तवाद की भूमिका है। इस भूमिका में से ही भाषा प्रधान स्यादाद श्रीर विचारप्रधान नयवाद का क्रमशः विकास हुआ है। यह नहीं है कि अन्यान्य परम्पराओं में अनेकान्त दृष्टि का स्थान ही न हो । मीमांसक ख्रौर किपल दर्शन के उपरांत न्याय दर्शन में भी श्चनेकान्तवाद का स्थान है। बुद्ध भगवान का विभज्यवाद श्रीर मध्यममार्ग भी अनेकान्त दृष्टि के ही फल हैं: फिर भी जैन परम्परा ने जैसे श्रहिंसा पर श्रत्यधिक भार दिया है वैसे ही उसने श्रानेकान्त दृष्टि पर भी श्रात्यधिक भार दिया है। इसलिए जैन परम्परा में श्राचार या विचार का कोई भी विपय ऐसा नहीं है जिस पर श्रानेकान्त दृष्टि लागून की गई हो या जो श्रानेकान्त दृष्टि की मर्यादा से बाहर हो। यही कारण है कि अन्यान्य परम्पराओं के विद्वानों ने अनेकांत दृष्टि को मानते हुए भी उस पर स्वतंत्र साहित्य रचा नहीं है, जब कि जैन परम्परा के विद्वानों ने उसके ग्रंगम्त स्यादाद, नयवाद ग्रादि के बोधक ग्रौर समर्थक विपुल स्वतंत्र साहित्य का निर्माण किया है।

#### श्रहिंसा---

हिंसा से निष्टल होना ही श्राहिंसा है। यह विचार तब तक पूरा समभ में श्रा नहीं सकता जब तक यह न बतलाया जाए कि हिंसा किस की होती है तथा हिंसा कोन व किस कारण से करता है श्रीर उसका परिणाम क्या है। इसी प्रश्न को स्पष्ट समभाने की दृष्टि से मुख्यतया चार विद्याएँ जैन परम्परा में फिलत हुई हैं—(१) श्रात्मविद्या (२) कर्मविद्या (३) चित्रविद्या श्रीर (४) लोकविद्या। इसी तरह श्रनेकांत दृष्टि के द्वारा मुख्यतया श्रुतविद्या श्रीर प्रमाण विद्या का निर्माण व पोषण हुआ है। इस प्रकार श्राहिंसा, श्रनेकांत श्रीर तन्मूलक विद्यार्थ ही जैनधर्म का प्राण् है जिस पर श्रागे संचेप में विचार किया जाता है।

### ब्रात्मविद्या श्रीर उत्क्रान्तिवाद—

प्रत्येक आत्मा चाहे वह पृथ्वीगत, जलगत या वनस्पतिगत हो या कीध्यतंग पशुय्वी रूप हो या मानव रूप हो वह सब तात्विक दृष्टि से समान है। यही जैन आत्मिवद्या का सार है। समानता के इस सैद्यान्तिक विचार को अप्रमल में लाना—उसे यथासंभव जीवन के व्यवहार के प्रत्येक द्वेत्र में उतारने का अप्रमत्त भाव से प्रयत्न करना यही आहिंसा है। आत्मिवद्या कहती कि यदि जीवन स्ववहार में साम्य का अप्रमुभव न हो तो आत्मिसाम्य का सिद्यान्त कोरा वाद मात्र है। सम्मनता के सिद्यान्त को अप्रमली बनाने के लिए ही आचारांग सूत्र के अध्ययन में कहा गया है कि जैसे तुम अपने दुःख का अनुभव करते हो वैसा ही पर दुःख का अनुभव करो। अर्थान् अर्यन्य के दुःख का आत्मीय दुःख रूप से संवेदन न हो तो अर्हिसा सिद्य होना संभव नहीं।

जैसे आत्म समानता के तारिवक विचार में से श्रिहिंसा के श्राचार का सम-र्थन किया गया है वैसे ही उसी विचार में से जैन परम्परा में यह भी श्राध्यात्मिक मंतव्य परित हुश्रा है कि जीवगत शारीरिक, मानसिक श्रादि वैषम्य कितना ही क्यों न हो पर श्रागंतुक है—कर्ममूलक है, वास्तविक नहीं है। श्रतएव चुद्ध से चुद्ध श्रवस्था में पड़ा हुश्रा जीव भी कभी मानवकोटि में श्रा सकता है श्रौर मानव-कोटिगत जीव भी चुद्धतम वनस्पति श्रवस्था में जा सकता है, हतना ही नहीं बल्कि वनस्पति जीव विकास के द्वारा मनुष्य की तरह कभी सर्वथा यंघनमुक्त हो सकता है। ऊँच-नीच गित या योनि का एवं सर्वथा मुक्ति का श्राधार एक मात्र कर्म है। जैसा कर्म, जैसा संस्कार या जैसी वासना वैसी ही श्रात्मा की श्रवस्था, पर तास्विक रूप से सब श्रात्माश्रों का स्वरूप सर्वथा एक सा है जो नैप्कम्य श्रवस्था में पूर्ण रूप से प्रकट होता है। यही श्रात्मसाम्यमुलक उल्कान्तिवाद है।

सांख्य, योग, बोद्ध ब्रादि द्वैतवादी ब्राहिसा समर्थक परम्पराक्रों का ब्रौर श्रौर वातों में जैन परम्परा के साथ जो कुछ मतभेद हो पर ब्राहिसाप्रधान ब्राचार तथा उत्क्रान्तिवाद के विषय में सब का पूर्ण ऐकमत्य है। ब्रात्माद्वैतवादी ब्रोपनियद परम्परा ब्राहिसा का समर्थन समानता के सिद्धान्त पर नहीं पर ब्राहित के सिद्धान्त पर करती है। वह कहती है कि तत्व रूप से जैसे तुम वैसे ही ब्रान्य सभी जीव शुद्ध ब्रह्म-एक ब्रह्मरूप हैं। जो जीवों का पारस्परिक भेद देखा जाता है वह बास्तवित न होकर ब्राह्मरूपक है। इसलिए ब्रान्य जीवों को ब्रापने से ब्रामिक ही समक्षना चाहिए ब्रौर ब्रान्य के दुःख को ब्रापना दुःख समक्ष कर हिंसा से निवृत्त होना चाहिए।

हैतवादी जैन ब्रादि परम्परात्रों के श्रौर श्रहैतवादी परम्परा के बीच श्रंतर केवल इतना ही है कि पहली परंपराएँ प्रत्येक जीवात्मा का वास्तविक मेद मान कर भी उन सब में तात्विक रूप से समानता स्वीकार करके श्रहिंसा का उदबोधन करती हैं, जब कि श्रद्धैत परम्परा जीवात्माश्र्मों के पारस्परिक मेद को ही मिथ्या मानकर उनमें तात्विक रूप से पूर्ण अभेद मानकर उसके आधार पर अहिंसा का उदबोधन करती हैं। श्रद्धैत परम्परा के श्रनुसार भिन्न भिन्न योनि श्रीर भिन्न-भिन्न ग्रातिवाले जीवों में दिखाई देनेवाले भेद का मूल श्रापिण्ठान एक शुद्ध ऋखंड ब्रह्म हैं. जब कि जैन जैसी दैतवादी परम्पराश्रों के श्रनुसार प्रत्येक जीवात्मा तत्त्व रूप से स्वतंत्र और शद्ध ब्रह्म है। एक परम्परा के अनुसार अखंड एक ब्रह्म में से नानाजीव की सुष्टि हुई है जब कि दूसरी परम्पराश्रों के श्रनुसार जुदै-जुदे स्वतंत्र और समान अनेक शुद्ध ब्रह्म ही अनेक जीव हैं हैतमूलक समानता के सिद्धान्त में से ही अद्धेतम्लक ऐक्य का सिद्धान्त क्रमशः विकसित हुआ जान पड़ता है परन्तु श्रहिंसा का श्राचार श्रीर श्राध्यात्मिक उल्कान्तिवाद श्रहेतवाद में भी दैतवाद के विचार के अनुसार ही घटाया गया है। वाद कोई भी हो पर श्रहिंसा की दृष्टि से महत्त्व की बात एक ही है कि ग्रन्य जीवों के साथ समानता या श्रमेद का वास्तविक संवेदन होना ही श्रहिंसा की भावना का उद्गम है।

#### कर्मविद्या श्रीर बंध-मोच-

जब तत्वतः सब जीवात्मा समान हैं तो फिर उनमें परसर वैषम्य क्यों, तथा एक ही जीवात्मा में काल मेद से वैषम्य क्यों? इस प्रश्न के उत्तर में से ही कर्मविद्या का जन्म हुन्ना है। जैसा कर्म वैसी श्रवत्था यह मान्यता वैषम्य का स्पष्टीकरण तो कर देती है, पर साथ ही साथ यह भी कहती है कि श्रव्छा या बुरा कर्म करने एवं न करने में जीव ही स्वतंत्र है, जैसा वह चाहे वैसा सत् या श्रसत् पुरुषार्थ कर सकता है श्रोर वही श्रयने वर्तमान श्रोर भावी का निर्माता है। कर्मवाद कहता है कि वर्तमान का निर्माण भूत के आधार पर श्रोर भविष्य का निर्माण वर्तमान के आधार पर होता है। तीनों काल की पारस्परिक संगति कर्मवाद पर ही श्रवलंत्रित है। यही पुनर्जन्म के विचार का आधार है।

वस्तुतः अज्ञान श्रीर राग-द्वेष ही कर्म है। श्रपने पराये की वास्तविक प्रतीति न होना श्रज्ञान या जैन परम्परा के श्रनुसार दर्शन मोह है। इसी को सांख्य, बौद्ध श्रादि श्रन्य परम्पराश्रों में श्रविद्या कहा है। श्रुज्ञान-जनित इप्टानिष्ट की कल्पनाश्रों के कारणा जो-जो विचार, या जो-जो विकार पैदा होते हैं वही संद्येप में राग-द्वेष कहे गए हैं। यदापि राग-द्वेष ही हिंसा के प्रेरक हैं पर वस्तुतः सब की

जड़ ब्रज्ञान-दर्शन मोह या ऋविद्या ही है, इसलिए हिंसा की ऋसली जड़ ब्राज्ञान ही है। इस विषय में ऋात्मवादी सब परपराएँ एकमत हैं।

ऊपर जो कर्म का स्वरूप बतलाया है वह जैन परिभाषा में भाव कर्म है श्रीर वह ब्रात्मगत संस्कार विशेष है। यह भावकर्म ब्रात्मा के इर्दगिर्द सदा वर्तमान ऐसे सक्ष्मातिसक्ष्म भौतिक परमाग्रात्रों को त्राकृष्ट करता है श्रौर उसे विशिष्ट रूप ऋषित करता है। विशिष्ट रूप प्राप्त यह भौतिक परमासा पंज ही द्रव्यकर्म या कामंगा प्रारीर कहलाता है जो जन्मान्तर में जीव के साथ जाता है श्रीर स्थल श्रारि के निर्माण की भूमिका बनता है। ऊपर-ऊपर से देखने पर मालम होता है कि द्रव्यकर्म का विचार जैन परंपरा की कर्मविद्या में है, पर श्रन्य परंपरा की कर्मविद्या में वह नहीं है, परन्तु सूक्ष्मता से देखनेवाला जान सकता है कि वस्ततः ऐसा नहीं है। सौँख्य-योग, वेदान्त स्रादि परंपराश्रीं में जन्मजन्मान्तर-गामी सक्ष्म या लिंग शरीर का वर्णन है। यह शरीर ऋन्तःकरण. ऋभिमान मन श्चादि प्राकृत या मायिक तत्त्वों का बना हुआ माना गया है जो वास्तव में जैन परंपरासंगत भौतिक कार्गण शारीर के ही स्थान में है। सक्ष्म या कार्गण शारीर की मल कल्पना एक ही है। श्रन्तर है तो उसके वर्णन प्रकार में श्रीर न्यूनाधिक विस्तार में एवं वर्गीकरण में, जो हजारों वर्ण से जुदा-जुदा विचार-चिंतन करने वाली परंपराद्यों में होना स्वाभाविक है। इस तरह हम देखते हैं तो स्नात्मवादी सब परंपराश्रों में पुनर्जन्म के कारण रूप से कर्गतत्त्व का स्वीकार है श्रीर जन्म-जन्मान्तरगामी भौतिक शरीररूप दृब्यकर्म का भी स्वीकार है । न्याय वैशेषिक परंपरा जिसमें ऐसे सूक्ष्म शरीर का कोई खास स्वीकार नहीं है उसने भी जन्मजन्मान्तरगामी श्रागुरूप मन को स्वीकार करके द्रव्य कर्म के विचार को श्चपनाया है।

पुनर्जन्म श्रीर कर्म को मान्यता के बाद जब मोच्न की कल्पना भी तत्ववित्तन में स्थिर हुई तब से श्रभी तक की बंध-मोच्चवादी भारतीय तत्ववितकों की श्रारम-स्वरूप-विपयक मान्यताएँ कैसी कैसी हैं श्रीर उनमें विकासक्रम की दृष्टि से जैन मन्तव्य के स्परूप का क्या स्थान है, इसे समभने के लिए सच्चेप में बंधम ख़बादी मुख्य मुख्य सभी परंपराश्रों के मन्तव्यों को नीचे दिया जाता है। (१) जैन परंपरा के श्रनुसार श्रारमा प्रत्येक शरीर में जुदा-जुदा है। वह स्वयं श्रुमाशुभ कर्म का कर्ता श्रीर कर्म के फल-मुख-दुःख श्रादि का मोक्ता है। वह जन्मान्तर के समय स्थानान्तर को जाता है श्रीर स्थूल देह के श्रनुसार संकोच विस्तार धारण करता है। यही मुक्ति पाता है श्रीर स्थूल कि सर्वया स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थूल है। सर्वया स्थानान्तर स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थूल है। सर्वया स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थूल हो स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थूल हो स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थूल स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थान स्थानान्तर स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर का जाता है श्रीर स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर को जाता है श्रीर स्थान स्थाना स्थान स्थान स्थानान्तर स्थानान्तर स्थान स्थान स्थानान्तर स्थानान्य स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्तर स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्तर स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थान स्थान स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थानान्य स्थान स्थानान्य स्थान स्थानान्य स्थानान्य स्थान स्था

(२) सांख्य योग परंपरा के अनुसार आतमा भिन्न-भिन्न है पर वह कटस्थ एवं व्यापक होने से न कर्म का कर्ता. भोका, जन्मान्तरगामी, गतिशील है और न तो मुक्तिगामी ही है। उस परंपरा के अपनुसार तो प्राकृत बद्धि या अन्तः करण ही कर्म का कर्ता भोक्ता जन्मान्तरगामी संकोच विस्तारशील शन-श्रज्ञान श्राटि भावों का आश्रय और मित्त-काल में उन भावों से रहित है। सांख्य योग परंपरा अन्तःकरण के बंधमोत्त को ही उपचार से पुरुष के मान लेती है। (३) न्यायवैशेषिक परंपरा के अनुसार त्रात्मा अनेक हैं, वह सांख्य योग की तरह कुटस्थ ऋोर व्यापक माना गया है फिर भी वह जैन परंपरा की तरह वास्तविक रूप से कत्ती, भोक्ता, बद श्रीर मुक्त भी माना गया है। (४) श्राहैत-वादी वेदान्त के ग्रानुसार ग्रात्मा वास्तव में नाना नहीं पर एक ही है। वह सांख्य योग की तरह कटस्थ श्रीर व्यापक है श्रतएव न तो वास्तव में बद्ध है श्रीर न मक्त । उसमें ग्रन्तःकरण का वंधमोज्ञ ही उपचार से माना गया है । (५) बौद्धमत के श्रनसार श्रात्मा या चित्त नाना है: वही कर्ता, भोक्ता, बंध श्रौर निर्वाण का श्राश्रय है। वह न तो कटस्थ है, न व्यापक, वह केवल ज्ञानच्चणपरंपरा रूप है जो हृदय इन्द्रिय जैसे ख़नेक केन्द्रों में एक साथ या क्रमशः निमित्तानसार उत्पन्न व नष्ट होता रहता है।

ऊपर के संज्ञित वर्णन से यह स्पष्टतया सूचित होता है कि जैन परंपरा संमत आत्मस्वरूप यंथमोज्ञ के तत्त्वचितकों की कल्पना का अनुभवमूलक पुराना रूप है। सांख्ययोग संमत आत्मस्वरूप उन तत्त्वचितकों की कल्पना की दूसरी भूमिका है। अद्वैतवाद संमत आत्मस्वरूप सांख्ययोग की बहुत्वविषयक कल्पना का एक-स्वरूप में परिमार्जनमात्र है, जब कि न्यायवैशेषिक संमत आत्मस्वरूप जैन और सांख्ययोग की कल्पना का मिश्रण्मात्र है। बौद्ध संमत आत्मस्वरूप जैन कल्पना का ही तर्कशोषित रूप है।

#### एकत्वरूप चारित्रविद्या-

श्रातमा श्रीर कर्म के स्वरूप को जानने के बाद ही यह जाना जा सकता है कि श्राध्यात्मिक उत्कान्ति म चारित्र का क्या स्थान है। मोच्चतत्त्वितंत्रकों के श्रमुसार चारित्र का उद्देश्य श्रात्मा को कर्म से मुक्त करना ही है। चारित्र के द्वारा कर्म से मुक्ति मान लेने पर भी यह प्रश्न रहता ही है कि स्वभाव से शुद्ध ऐसे श्रात्मा के साथ पहले-पहल कर्म का संबंध कव श्रीर क्यों हुश्या या ऐसा संबंध किसने किया ? इसी तरह यह भी प्रश्न उपस्थित होता है कि स्वभाव से शुद्ध ऐसे श्रात्मतत्त्व के साथ यदि किसी न किसी तरह से कर्म का संवन्त्व हुश्या भाना जाए तो चारित्र

के द्वारा मुक्ति सिद्ध होने के बाद भी फिर कर्म संबंध क्यों नहीं होगा ? इन दो प्रश्नों का उत्तर श्राध्यात्मिक सभी चिंतकों ने लगभग एक सा ही दिया है । सांख्ययोग हो या वेदान्त, न्यायवेशेषिक हो या बौद्ध इन सभी दर्शनों की तरह जैन दर्शन का भी यही मंतव्य है कि कर्म और आत्मा का संबंध श्रनादि है क्योंकि उस संबंध का श्रादिख्ण सर्वथा ज्ञानसीमा के बाहर है। सभी ने यह माना है कि आत्मा के साथ कर्म-श्रविद्या या माया का संबंध प्रवाह रूप से श्रनादि है फिर भी व्यक्ति रूप से वह संबंध सादि है क्योंकि इम सबका ऐसा श्रनुभव है कि श्रज्ञान और राग-द्रेष से ही कर्मवासना की उत्पत्ति जीवन में होती रहती है। सर्वथा कर्म खूट जाने पर जो श्रात्मा का पूर्ण श्रुद्ध रूप प्रवट होता है उत्समें पुनः कर्म या वासना उत्पन्न क्यों नहीं होती इसका खुलासा तर्कवादी श्राध्यात्मिक चिंतकों ने यों किया है कि श्रात्मा स्वभावतः श्रुद्ध-पद्मपाती है। श्रुद्धि के द्वारा चेतना श्रादि स्वाभाविक गुणों का पूर्ण विकास होने के बाद श्रज्ञान या राग-द्वेप जैसे दोष जड़ से ही उच्छिन्न हो जाते हैं श्र्यांत् वे प्रयत्नपूर्वक श्रुद्धि को प्राप्त ऐसे श्रात्मतत्त्व में श्रपन स्थान पने के लिए सर्वथा निर्वल हो जाते हैं।

चारित्र का कार्य जीवनगत वैषम्य के कारणों को दूर करना है, जो जैन परि-भाषा में 'संवर' कहलाता है। वैपम्य के मूल कारण स्त्रज्ञान का निवारण स्त्रात्मा की सम्यक् प्रतीति से होता है स्त्रीर राग-द्वेष जैसे क्लेशों का निवारण माध्यस्थ्य की सिद्धि से। इसलिए स्नान्तर चारित्र में दो ही बातें स्नाती हैं। (१) स्नात्म-ज्ञान—विवेक-ख्याति (२) माध्यस्थ्य या राग-द्वेष स्नादि क्लेशों का जय। ध्यान, वत, नियम, तप, स्नादि जो-जो उपाय स्नान्तर चारित्र के पोषक होते हैं वे ही बाह्य चारित्र रूप से साधक के लिए उपादेय माने गए हैं।

श्राध्यात्मिक जीवन की उत्कान्ति श्रान्तर चारित्र के विकासकम पर श्रवलंकित है। इस विकासकम का गुणस्थान रूप से जैन परम्परा में श्रव्यंत विशद श्रीर विस्तृत वर्णन है। श्राध्यात्मिक उत्कान्ति कम के जिज्ञामुश्रों के लिए योगशास्त्र-प्रसिद्ध मधुमती श्रादि भूमिकाश्रों का, त्रौद्धशास्त्रप्रसिद्ध सोतापन्न श्रादि भूमिकाश्रों का, योगवासिष्ठप्रसिद्ध श्रज्ञान श्रीर ज्ञानभूमिकाश्रों का, श्राज्ञीवक-परंपराप्रसिद्ध मंद-भूमि श्रादि भूमिकाश्रों का श्रीर जैन परंपरा प्रसिद्ध गुणस्थानों का तथा योग दृष्टियों का ज्ञलनात्मक श्रध्ययन बहुत रसप्रद एवं उपयोगी है, जिसका वर्णन यहाँ संभव नहीं। जिज्ञासु श्रम्यत्र प्रसिद्ध है लेखों से जान सकता है।

१. "भारतीय दर्शनोमां श्राध्यात्मिक विकासक्रम-पुरातन्त्व १-पृ० १४६ ।

में यहाँ उन चौदह गुणस्थानों का वर्णन न करके संदोप में तीन भूमिकाओं का ही परिचय दिये देता हूँ, जिनमें-गुणस्थानों का समावेश हो जाता है। पहली भूमिका है बिह्यतम, जिसमें श्रात्मज्ञान या विवेकख्याति का उदय हो नहीं होता। दूसरी भूमिका श्रन्तरातम है, जिसमें श्रात्मज्ञान का उदय तो होता है पर राग-द्रोष श्राद्म क्लोश मंद होकर भी श्रपना प्रभाव दिखलाते रहते हैं। तीसरी भूमिका है परमातमा। इसमें राग-द्रोष का पूर्ण उच्छेद होकर वीतरागत्व प्रकट होता है।

#### लोकविद्या---

लोकविया में लोक के स्वरूप का वर्णन है। जीव-चेतन श्रौर श्रजीव-श्रचेतन या जड़ इन दो तत्वां का सहचार ही लोक है। चेतन-श्रचेतन दोनों तत्व न तो किसी के द्वारा कभी पैदा हुए हैं श्रौर न कभी नाश पाते हैं फिर भी स्वभाव से परिणामान्तर पाते रहते हैं। संसार काल में चेतन के ऊपर श्रिषिक प्रभाव डालनेवाला द्रव्य एक मात्र जड़-परमाग्रुपुंज पुद्गल है, जो नानारूप से चेतन के संबंध में श्राता है श्रौर उसकी शक्तियों को मर्यादित भी करता है। चेतन तत्व की साहजिक श्रौर मौलिक शक्तियों ऐसी हैं जो योग्य दिशा पाकर कभी न कभी उन जड़ द्रव्यों के प्रभाव से उसे मुक्त भी कर देती हैं। जड़ श्रौर चेतन के पारस्परिक प्रभाव का चेत्र ही लोक है श्रौर उस प्रभाव से खुटकारा पाना ही लोकान्त है। जैन परंपरा की लोकचेत्र विषयक कल्पना सांख्य-योग, पुराख श्रौर बौद श्रादि परंपराश्रों की कल्पना से श्रमेक श्रंशों में मिलती-जुलती है।

जैन परंपरा न्यायवैशेषिक की तरह परमाणुवादी है, सांख्ययंग की तरह प्रकृतिवादी नहीं है तथापि जैन परंपरा सम्मत परमाणु का स्वरूप सांख्य-परंपरा सम्मत प्रकृति के स्वरूप के साथ जैसा मिलता है वैसा न्यायवैशेषिकसम्मत परमाणु स्वरूप के साथ नहीं मिलता, क्योंकि जैन सम्मत परमाणु सांख्यसम्मत प्रकृति की तरह परिणामी है, न्यायवैशेषिक सम्मत परमाणु की तरह कृटस्थ नहीं है। इसीलिए जैसे एक ही सांख्यसमत प्रकृति पृष्वी, जल, तेज, वायु आदि अनेक भौतिक सृष्टियों का उपादान बनती है वैसे ही जैन सम्मत एक ही परमाणु पृथ्वी, जल, तेज आदि नानारूप में परिण्यत होता है। जैन पर्परा न्यायवैशेषिक की तरह यह नहीं मानती कि पार्थिव, जलीय आदि भौतिक परमाणु मूल में ही सदा मिल जातीय हैं। इसके सिवाय और मी एक अन्तर ध्यान देने योग्य है। वह यह कि जैनसम्मत परमाणु वैशेषिक सम्मत परमाणु की अपेना इतना अधिक सुरूम है कि अन्त में वह सांख्यसम्मत प्रकृति जैसा ही आव्यक्त बन जाता है। जैन

परंपरा का ऋनंत परमाग्रुवाद प्राचीन सांख्यसम्मत पुरुषबहुत्वानुरूप प्रकृति-बहुत्ववाद<sup>९</sup> से दूर नहीं **है।** 

## जैनमत ऋौर ईश्वर

जैन परंपरा सांख्ययोग मीमांसक ब्रादि परंपराक्रों की तरह लोक को प्रवाह रूप से ब्रानादि श्रीर अनंत ही मानती है। वह पौराणिक या वैशेषिक मत की तरह उसका सिंद्रिसंहार नहीं मानती श्रातप्य जैन परंपरा में कतां संहतां रूप से ईश्वर जैसी स्वतंत्र व्यक्ति का कोई स्थान ही नहीं है। जेन सिद्धांत कहता है कि प्रत्येक जीव अपनी-अपनी सिंद्रिका आप ही कर्ता है। उसके अनुसार तान्तिक दृष्टि से प्रत्येक जीव में ईश्वर भाव है जो मुक्ति के समय प्रकट होता है। जिसका ईश्वर भाव प्रकट हुआ है वही साधारण लोगों के लिए उपास्य बनता है। योग-शास्त्रसंमत ईश्वर भो मात्र उपास्य है, कर्ता संहर्ता नहीं, पर जैन और योगशास्त्र के कल्पना में अन्तर है। वह यह कि योगशास्त्र सम्मत ईश्वर सदा मुक्त होने के कारण अन्य पुक्षों से भिन्न कोटि का है; जब कि जैनशास्त्र संमत ईश्वर वैसा नहीं है। जैनशास्त्र कहता है कि प्रयन्त साध्य होने के कारण हर कोई योग्य साधक ईश्वरत्व लाभ करता है और सभी मुक्त समान भाव से ईश्वर रूप से उपास्य हैं।

# श्रुतविद्या श्रीर प्रमाणविद्या-

पुराने और श्रपने समय तक में शात ऐसे श्रम्य विचारकों के विचारों का तथा स्वानुभवमूलक श्रपने विचारों का सत्यलची संग्रह ही श्रुतविद्या है। श्रुतविद्या का प्येय यह है कि सत्यस्पर्शी किसी भी विचार या विचारसरणी की श्रुवविद्या का प्येय यह है कि सत्यस्पर्शी किसी भी विचार या विचारसरणी की श्रुवविद्या ना उपेचा न हो। इसी कारण से जैन परंपरा की श्रुतिविद्या नवन्व विद्याओं के विकास के साथ विकासत होती रही है। यही कारण है कि श्रुवविद्या में संग्रहनयरूप से जहाँ प्रथम सांख्यसम्मत सदहत लिया गया वहीं ब्रह्मा हैत के विचार विकास के बाद संग्रहनय रूप से ब्रह्माहैत विचार ने भी स्थान प्राप्त किया है। इसी तरह जहाँ श्रुजुद्ग नयरूप से प्राचीन बीद च्याकिकाद संग्रहीत हुआ है वहीं श्रागे के महायानी विकास के बाद ऋजुद्ग नयरूप से

षडदर्शनसमुख्यय-गुण्रत्लदीका-पृ०-६६— "मौतिकसांख्या हि श्रात्मान-मात्मानं प्रति पृथक् प्रधानं वदन्ति । उत्तरे तु सांख्याः सर्वात्मस्विप एकं नित्यं प्रधानमिति प्रपन्नाः ।"

वैभाषिक, सौत्रान्तिक, विज्ञानवाद श्रौर शून्यवाद इन चारों प्रसिद्ध बौद्ध शाखाझों का संग्रह हुश्रा है।

श्रनेकान्त दृष्टिका कार्यप्रदेश इतना श्रिधिक व्यापक है कि इसमें मानव-जीवन की हितावह ऐसी सभी लौकिक लोकोत्तर विद्याएँ श्रिपना-श्रपना योग्य स्थान प्राप्त कर लेती हैं। यही कारण है कि जैन श्रुतविद्या में लोकोत्तर विद्याश्चों के श्रुलावा लौकिक विद्याश्चों ने भी स्थान प्राप्त किया है।

प्रमाणिवद्या में प्रत्यत्त, अनुभिति आदि ज्ञान के सब प्रकारों का, उनके साधनों का तथा उनके बलावल का विस्तृत विवरण आता है। इसमें भी अनेकान्त दृष्टि का ऐसा उपयोग किया गया है कि जिससे किसी भी तत्त्वचितक के यथार्थ विचार की अवगणना या उपेद्या नहीं होती, प्रत्युत ज्ञान और उसके साधन से संबंध रखनेवाले सभी ज्ञान विचारों का यथावत् विनियोग किया गया है।

यहाँ तक का वर्णन जैन परंपरा के प्राराभूत ब्रहिंसा श्रीर श्रनेकान्त से संबंध रखता है। जैसे शरीर के बिना प्रारा की स्थिति श्रसंभव है वैसे ही धर्मशरीर के सिवाय धर्म प्रारा की स्थिति भी श्रसंभव है। जैन परंपरा का धर्मशरीर भी संघरचना, साहित्य, तीर्थ, मिन्दर श्रादि धर्मस्थान, शिल्पस्थापत्य, उपासनाविधि, प्रंथसंप्राहक मांडार श्रादि श्रनेक रूप से विद्यमान है। यद्यपि भारतीय संस्कृति की विरासत के श्रविकल श्रध्ययन की दृष्टि से जैनधर्म के ऊपर सूचित श्रंगों का तात्त्विक एवं ऐतिहासिक वर्णन श्रावश्यक एवं रसप्रद भी है तथापि वह प्रस्तुत निवंध की मर्यादा के बाहर है। श्रतएव जिशासुश्रों को श्रन्य साधनों के द्वारा श्रपनी जिशासा की तृप्त करना चाहिए।

ई० १६४६ ]

# जैन-संस्कृति का हृदय

#### संस्कृति का स्रोत-

संस्कृति का स्रोत नदी के ऐसे प्रवाह के समान है जो अपने प्रभवस्थान से अन्त तक अनेक दूसरे ह्योटे-मोटे जल-स्रोतों से मिश्रित, परिवर्षित और परिवर्षित हिक्कर अनेक दूसरे मिश्रणों से भी युक्त होता रहता है और उद्गम-स्थान में पाए जानेवाले रूप, स्पर्श, गन्ध तथा स्वाद आदि में कुछु-न-कुछ परिवर्तन भी प्राप्त करता रहता है। जैन कहलाने वाली संस्कृति भी उस संस्कृति-सामान्य के नियम का अपवाद नहीं है। जिस संस्कृति को आज हम जैन-संस्कृति के नाम से पहचानते हैं उसके सर्वप्रथम, आविर्भावक कौन थे और उनसे वह पहिले-पहल किस स्वरूप में उद्गत हुई इसका पूरा-पूरा सही वर्णन करना इतिहास की सीमा के बाहर है। फिर भी उस पुरातन प्रवाह का जो और जैसा स्रोत हमारे सामने है तथा वह जिन आधारों के पट पर बहता चला आया है, उस स्रोत तथा उस साधनों के ऊपर विचार करते हुए हम जैन-संस्कृति का हृदय थोड़ा-बहुत पहिचान पाते हैं।

## जैन-संस्कृति के दो रूप-

जैन-संस्कृति के भी, दूसरी संस्कृतियों की तरह, दो रूप हैं। एक बाह्य और दूसरा श्रान्तर। बाह्य रूप वह है जिसे उस संस्कृति के श्रवाचा दूसरे लोग भी श्रांख, कान श्रादि बाह्य इन्द्रियों से जान सकते हैं। पर संस्कृति का श्रान्तर स्वरूप ऐसा नहीं होता। क्योंकि किसी भी संस्कृति के श्रान्तर स्वरूप का साज्ञात् श्राकृतन तो सिर्फ उसी को होता है जो उसे श्रपने जीवन में तन्मय कर ते। दूसरे लोग उसे जानना चाहें तो साज्ञात् दर्शन कर नहीं सकते। पर उस श्रान्तर संस्कृतिमय जीवन वितानेवाले पुरुप या पुरुपों के जीवन-व्यवहारों से तथा श्रास्पास के वातावरण पर पड़नेवाले उनके श्रास्तों से वे किसी भी श्रान्तर संस्कृति का श्रान्दाजा लगा सकते हैं। यहां हुक्ते मुख्यतया जैन-संस्कृति के उस श्रान्तर रूप का या दृदय का ही परिचय देना है, जो बहुवा श्राम्यासजनित करूपना तथा श्रामुमान पर ही निर्भर है।

## जैन-संस्कृति का बाह्य स्वरूप-

जैन संस्कृति के बाहरी स्वरूप में, अन्य संस्कृतियों के बाहरी स्वरूप की तरह श्रुनेक वस्तुत्र्यों का समावेश होता है। शास्त्र, उसकी भाषा, मन्दिर, उसका स्थापत्य, मूर्ति-विधान, उपासना के प्रकार, उसमें काम स्नानेवाले उपकरण तथा द्रव्य, समाज के खानपान के नियम, उत्सव, त्यौहार स्त्रादि स्त्रनेक विषयों का जैन समाज के साथ एक निराला संबन्ध है श्रीर प्रत्येक विषय श्रपना खास इति-हास भी रखता है। ये सभी बातें बाह्यसंस्कृति की ऋंग हैं पर यह कोई नियम नहीं है कि जहाँ-जहाँ ऋौर जब ये तथा ऐसे दूसरे ऋंग मौजूद हो वहाँ ऋौर तब उसका हृदय भी अवश्य होना ही चाहिए। बाह्य अगों के होते हुए भी कभी हृदय नहीं रहता श्रीर बाह्य श्रंगों के श्रभाव में भी संस्कृत का हृदय संभव है। इस दृष्टि को सामने रखकर विचार करनेवाला कोई भी व्यक्ति भलीभांति समक्र सकेगा कि जैन-संस्कृति का हृदय. जिसका वर्णन में यहाँ करने जा रहा हं वह केवल जैन समाजजात और जैन कहलाने वाले व्यक्तियों में ही संमव है ऐसी कोई बात नहीं है। सामान्य लोग जिन्हें जैन समभते हैं. या जो श्रपने को जैन कहते हैं. उनमें अगर आन्तरिक योग्यता न हो तो वह हृदय संभव नहीं श्रीर जैन नहीं कहलाने वाले व्यक्तियों में भी अगर वास्तविक योग्यता हो तो वह हृदय संमव है। इस तरह जब संस्कृति का बाह्य रूप समाज तक ही सीमित होने के कारण श्रन्य समाज में सुलभ नहीं होता तब संस्कृति का हृदय उस समाज के श्चनुयायियों की तरह इतर समाज के श्चनयायियों में भी संभव होता है। सच तो यह है कि संस्कृति का इदय या उसकी ज्ञातमा इतनी व्यापक ज्ञीर स्वतन्त्र होती है कि उसे देश, काल, जात-पांत, भाषा श्रीर रीति-रस्म श्रादि न तो सीमित कर सकते हैं ऋौर न ऋपने साथ बांध सकते हैं।

## जैन-संस्कृति का हृद्य-निवर्त्तक धर्म-

श्रव प्रश्न यह है कि जैन-संस्कृति का हृदय क्या चीज है ? इसका संदित्त जवाव तो यही है कि निवर्तक धर्म जैन संस्कृति की श्रात्मा है। जो धर्म निवृत्ति कराने वाला श्र्यांत् पुनर्शन्म के चक्र का नाश कराने वाला हो या उस निवृत्ति के साधन रूप से जिस धर्म का श्राविर्माव, विकास श्रीर प्रचार हुआ हो वह निवर्तिक धर्म कहलाता है। इसका श्रम्सली श्र्यं समक्षने के लिए हमें प्राचीन किन्दु समकाखीन इतर धर्म-स्वरूपों के बारे में थोड़ा सा विचार करना होगा।

धर्मों का वर्गीकरण-

इस समय जितने भी धर्म दुनियां में जीवित हैं या जिनका थोड़ा बहुत इतिहास मिलता है, उन सब के ऋान्तरिक स्वरूप का ऋगर वर्गीकरण किया जाय तो वह मुख्यतया तीन भागों में विभाजित होता है।

१---पहला वह है, जो मौजूदा जन्म का ही विचार करता है।

 र—दूसरा वह है जो मौजूदा जन्म के अलावा जन्मान्तर का भी विचार करता है।

नीसर वह है जो जन्म-जन्मान्तर के उपरान्त उसके नाश का या उच्छेद
 का भी विचार करता है।

#### श्रनात्मवाद्---

ऋाज की तरह बहुत पुराने समय में भी ऐसे विचारक लोग थे जो वर्तमान जीवन में प्राप्त होनेवाले सख से उस पार किसी अन्य सख की कल्पना से न तो प्रेरित होते थे और न उसके साधनों की खोज में समय बिताना ठीक समभते थे। उनका ध्येय वर्तमान जीवन का सख-भोग ही था। श्रीर वे इसी ध्येय की पूर्ति के लिए सब साधन जुटाते थे। वे समभते थे कि हम जो कुछ हैं वह इसी जन्म तक हैं और मृत्य के बाद हम फिर जन्म ले नहीं सकते। बहत हुआ तो हमारे पनर्जन्म का ऋर्थ हमारी सन्तित का चाल रहना है। ऋतएव हम जो ऋच्छा करें गे उसका फल इस जन्म के बाद भोगने के वास्ते हमें उत्पन्न होना नहीं है। हमारे किये का फल हमारी सन्तान या हमारा समाज भाग सकता है। इसे पुनर्जन्म कहना हो तो हमें कोई आपत्ति नहीं। ऐसा विचार करनेवाले वर्ग को इमारे प्राचीनतम शास्त्रों में भी श्रनात्मवादी या नास्तिक कहा गया है। वही वर्ग कभी ऋगो जाकर चार्वाक कहलाने लगा। इस वर्ग की दृष्टि में साध्य-प्रवार्थ एक मात्र काम ऋर्थात् सुख-भोग ही है। उसके साधन रूप से वह वर्ग धर्म की कल्पना नहीं करता या धर्म नाम से तरह-तरह के विधि-विधानों पर विचार नहीं करता । श्रतएव इस वर्ग को एक मात्र काम-पुरुपायों या बहुत हुन्न्रा तो काम श्रौर श्चर्य उभयपरुषायीं कह सकते हैं।

#### प्रवर्तक∹गर्म---

दूसरा विचारक वर्ग शारीरिक जीवनगत सुख को साध्य तो मानता है पर वह मानता है कि जैसा मौजूदा जन्म में सुख सम्भव है वैसे ही प्राणी मर कर फिर् पुनर्जन्म ग्रहण करता है ऋौर इस तरह जन्मजन्मान्तर में शारीरिक-मानसिक सुखों

के प्रकर्ष-ब्रपकर्ष को शृंखला चल रही है। जैसे इस जन्म में बैसे ही जन्मान्तर में भी हमें सुखी होना हो, या ऋधिक सुख पाना हो, तो इसके वास्ते हमें धर्मा-नुष्ठान भी करना होगा । ऋथींपार्शन ऋादि साधन वर्तमान जन्म में उपकारक भले ही हों पर जन्मान्तर के उच्च श्रीर उच्चतर सख के लिए हमें धर्मानुष्ठान श्रवश्य करना होगा । ऐसी विचार-सरगी वाले लोग तरह-तरह के धर्मानुष्ठान करते थे श्रौर उसके द्वारा परलोक तथा लोकान्तर के उच्च सख पाने की श्रद्धा भी रखते थे। यह वर्ग श्रात्मवादी श्रीर पुनर्जन्मवादी तो है ही पर उसकी कल्पना जन्म-जन्मान्तर में ऋधिकाधिक सख पाने की तथा प्राप्त सख को ऋधिक-से-ऋधिक समय तक स्थिर रखने की होने से असके धर्मानुष्ठानों को प्रवर्तक-धर्म कहा गया है। पवर्तक धर्म का संत्तेप में सार यह है कि जो श्रीर जैसी समाज व्यवस्था हो उसे इस तरह नियम श्रीर कर्तव्य-बद्ध बनाना कि जिससे समाज का प्रत्येक सभ्य श्रपनी-श्रपनी स्थिति श्रीर कला में सख लाभ करे श्रीर साथ ही ऐसे जन्मान्तर की तैयारी करे कि जिससे दसरे जन्म में भी वह वर्तमान जन्म की ऋषेचा ऋषिक श्रीर स्थायी सख पा सके। प्रवर्तक-धर्म का उद्देश्य समाज व्यवस्था के साथ-साथ जन्मान्तर का सुधार करना है, न कि जन्मान्तर का उच्छेद । प्रवर्तक धर्म के श्रनु-सार काम, ग्रर्थ ग्रीर धर्म, तीन पुरुषार्थ हैं। उसमें मोद्धा नामक चौथे पुरुषार्थ की कोई कल्पना नहीं है। प्राचीन ईरानी ऋार्य जो ऋवस्ता को धर्मग्रन्थ मानते थे श्रीर प्राचीन वैदिक श्रार्थ जो मन्त्र श्रीर ब्राह्मणरूप वेद भाग को ही मानते थे, वे सब उक्त प्रवर्तक-धर्म के अन्यायी हैं। आगे जाकर वैदिक दर्शनों में जो मींमांसा-दर्शन नाम से कर्मकाएडी दर्शन प्रसिद्ध हम्रा वह प्रवर्तक-धर्म का जीवित रूप है।

#### निवर्तक धर्म --

निवर्तक धर्म जगर स्वित प्रवर्तक धर्म का बिलकुल विरोधी है। जो विचारक हस लोक के उपरान्त लोकान्तर और जन्मान्तर मानने के साथ-साथ उस जन्मचक को धारण करनेवाली आत्मा को प्रवर्तक धर्म-बादियों की तरह तो मानते ही थे; पर साथ ही वे जन्मान्तर में प्राप्य टच्च, उच्चतर और चिरस्थायी सुख से सन्तुष्ट न थे। उनकी दृष्टि यह थी कि इस जन्म या जन्मान्तर में कितना ही जैंचा सुख क्यों न मिले, वह कितने ही दीर्घ काल तक क्यों न स्थिर रहे पर आगर वह सुख कमी न कभी नाश पानेवाला है तो फिर वह उच्च और चिरस्थायी सुख भी अंत में निकृष्ट सुख की कोटि का होने से उपादेय हो नहीं सकता। वे लोग ऐसे किसी सुख की खोज में थे जो एक बार प्राप्त होने के बाद कभी नष्टन हो। इस खोज की

सुक ने उन्हें मोख पुरुषार्थ मानने के लिए बाधित किया । वे मानने लगे कि एक प्रेमी भी ब्रातमा की स्थिति संभव है जिसे पाने के बाद फिर कभी जन्म-जन्मान्तर या देह-धारण करना नहीं पहता । वे श्चातमा की उस स्थिति को मोज या जन्म-निवृत्ति कहते थे । प्रवर्तक धर्मानयायी जिन उच्च श्रीर उच्चतर धार्मिक श्रनुष्ठानी से इस लोक तथा परलोक के उत्क्रष्ट सखों के लिए प्रयत्न करते थे उन धार्मिक श्चनुष्ठानों को निवर्तक-धर्मानुयायी श्चपने साध्य मोळ या निवृत्ति के लिए न केवल श्रपर्याप्त ही समक्षते बल्कि वे उन्हें मोज पाने में बाधक समक्षकर उन सब धार्मिक श्रन्थानों को श्रात्यन्तिक हेय बतलाते थे। उद्देश्य श्रीर दृष्टि में पूर्व-पश्चिम जितना श्रन्तर होने से प्रवर्तक धर्मानयायियों के लिए जो अपादेय वही निवर्तक धर्मान्यायियों के लिए हैय बन गया । यद्यपि मोत्न के लिए प्रवर्तक धर्म बाधक माना गया पर साथ ही मोजवादियों को ऋपने साध्य मोज-पुरुपार्थ के उपाय रूप से किसी सनिश्चित मार्ग की खोज करना भी ऋनिवार्य रूप से प्राप्त था। इस खोज की सभ्र ने उन्हें एक ऐसा मार्ग, एक ऐसा उपाय सभाया जो किसी बाहरी साधन पर निर्भर न था। वह एक मात्र साधक की ऋपनी विचार-शुद्धि श्रीर वर्तन शुद्धि पर श्रवलंबित था। यहीं विचार श्रीर वर्तन की श्रात्यन्तिक श्राद्धि का मार्ग निवर्तक धर्म के नाम से या मोच-मार्ग के नाम से प्रसिद्ध हुआ।

इम भारतीय संस्कृति के विचित्र ग्रौर विविधि तान-वाने की जांच करते हैं तब इमें स्पष्ट रूप से दिखाई देता है कि भारतीय ग्रात्मवादी द्र्शनों में कर्मकाएडी मीमांसक के श्रवावा सभी निवर्तक धर्मवादी हैं। ग्रवैदिक भाने जानेवाले बौद्ध ग्रौर जैन दर्शन की संस्कृति तो मूल में निवर्तक-धर्म स्वरूप है ही पर वैदिक समक्ते जानेवाले न्याय-वैशेपिक, सांख्य-योग तथा ग्रौपनिपद दर्शन की श्रात्मा भी निवर्तक-धर्म पर ही प्रतिष्ठित है। वैदिक हो या ग्रवैदिक ये सभी निवर्तक-धर्म प्रवर्तक-धर्म को या यश्यागादि श्रनुष्टानों को श्रन्त में हेय ही बतलाते हैं। श्रीर वे सभी सम्यक्शान या श्रात्म-शान को तथा श्रात्म-शानमूलक श्रनासक्त जीवन व्यवहार को उपादेय मानते हैं। एवं उसी के द्वारा पुनर्जन्म के चक्र से खुटी पाना संभव बतलाते हैं।

## समाजगामी प्रवर्तक-धर्म-

जगर सूचित किया जा चुका है कि प्रवर्तक धर्म समाजगामी था । इसका मतलब यह था कि प्रत्येक व्यक्ति समाज में रहकर ही सामाजिक कर्तव्य जो ऐहिक जीवन से संबन्ध रखते हैं और धार्मिक कर्तव्य जो पारलीकिक जीवन से संबन्ध रखते हैं, उनका पालन करे। प्रत्येक व्यक्ति जन्म से ही ऋषि-ऋष् श्चर्यात् विद्याच्ययन श्चादि, पितृ-ऋण् श्चर्यात् संतति-जननादि श्चीर देव-ऋण् श्चर्यात् यग्नयागादि वन्धनों से श्चावद्ध है। व्यक्ति को सामाजिक श्चीर धार्मिक कर्तव्यों का पालन करके श्चपनी कृपण् इच्छा का संशोधन करना इष्ट है। पर उसका निर्मूल नाश करना न शक्य श्चीर न इष्ट। प्रवर्तक धर्म के श्चनुसार प्रत्येक व्यक्ति के लिए एस्थाश्चम जरूरी है उसे लांघ कर कोई विकास कर नहीं सहता। व्यक्तिगामी निवर्तक-धर्म—

निवर्तक-धर्म व्यक्तिगामी है। वह ब्रात्मसाचात्कार की उत्कृष्ट हृति में से उत्पन्न होने के कारण जिशासु को ब्रात्म तत्त्व है या नहीं, है तो वह कैसा है, उसका ब्रान्य के साथ कैसा संबंध है, उसका साचात्कार संभव है तो किन-किन उपायों से संभव है, इत्यादि प्रश्नों की ब्रोर प्रेरंत करता है। ये प्रश्न ऐसे नहीं हैं कि जो एकान्त-चिन्तन, ध्यान, तप ब्रोर ब्रांसगतापूर्ण जीवन के सिवाय खुलम सकें। ऐसा सच्चा जीवन खास व्यक्तियों के लिए ही संभव हो सकता है। उसका समाजगामी होना संभव नहीं। इस कारण प्रवर्तक-धर्म की ब्राप्य वानिवर्तक-धर्म का चेत्र ग्रुक्त में बहुत परिमित रहा। निवर्तक-धर्म के लिए ग्रह-स्थाश्रम का चंधन था ही नहीं। वह ग्रहस्थाश्रम विना किये भी व्यक्ति को सर्वत्याग की अनुमति देता है। क्योंकि उसका ब्राधार इच्छा का संशोधन नहीं पर उसका निरोध है। ब्राय्य प्रवर्तक-धर्म समस्त सामाजिक ब्रोर धार्मिक कर्तव्यों से बद्ध होने की बात नहीं मानता। उसके ब्रनुसार व्यक्ति के लिए मुख्य कर्तव्य एकं ही है ब्रोर वह यह कि जिस तरह हो ब्रात्मसाचात्कार का ब्रोर उसमें सकावट डालने वाली इच्छा के नाश का प्रयत्न करे।

निवर्तेक-धर्म का प्रभाव व विकास-

जान पड़ता है इस देश में जब प्रवर्तक धर्मानुयायी बैदिक ह्यार्थ पहलेपहल क्याए तब भी कहीं न कहीं इस देश में निवर्तक-धर्म एक या दूसरे रूप में
प्रचलित था। शुरू में इन दो धर्म संस्थाक्रों के विचारों में पर्याप्त संघर्ष रहा पर
निवर्तक धर्म के इने-गिने सच्चे क्यनुगामियों की तपस्या, ध्यान-प्रणाली क्रौर
असंगचयां का साधारण जनता पर जो प्रभाव धीरे-धीरे बढ़ रहा था उसने
प्रवर्तक धर्म के कुछ ब्रानुगामिक्रों को भी क्रपनी क्रोर खींचा क्रौर निवर्तक-धर्म
की संस्थाक्रों का ब्रानेक रूप में विकास होना शुरू हुआ। इसका प्रभावकारी
फल ब्रान्त में यह हुआ कि प्रवर्तक-धर्म के क्राधार रूप जो ब्रह्मचयं क्रौर ग्रहस्य
दो क्याअम माने जाते थे उनके स्थान में प्रवर्तक-धर्म के पुरस्करांक्रों ने पहले
तो वानप्रस्थ सहित तीन क्रौर पीछे संन्यास सहित चार क्राअमों को जीवन में

स्थान दिया । निवर्तक-धर्म की अनेक संस्थाओं के बढ़ते हुए जनव्यापी प्रभाव के कारण अन्त में तो यहाँ तक प्रवर्तक धर्मानुयायी आह्मणों ने विधान मान खिया कि ग्रहस्थाअम के बाद जैसे संन्यास न्यायप्राप्त है वैसे ही अगर तीव वैराग्य हो तो ग्रहस्थाअम बिना किये भी सीधे ही ब्रह्मचर्याअम से प्रवर्ण्यामार्ग न्यायप्राप्त है। इस तरह जो प्रवर्तक-धर्म का जीवन में समन्वय स्थिर हुआ उसका फल हम दार्शनिक साहित्य और प्रजाजीवन में आज भी देखते हैं।

## समन्वय श्रीर संवर्पण-

जो तत्त्वज्ञ ऋषि प्रवर्तक धर्म के श्रमुयायी ब्राह्मणों के वंशज होकर मी निवर्तक धर्म को पूरे तौर से श्रपना चुके थे उन्होंने चिन्तन श्रौर जीवन में निवर्तक धर्म का महत्त्व व्यक्त किया। फिर भी उन्होंने श्रपनी पैत्रिक संपत्ति रूप प्रवर्तक धर्म श्रौर उनके श्राधारभूत वेदों का प्रामाय्य मान्य रखा। न्यायवैरोषिक दर्शन के श्रौर श्रौपनिपद दर्शन के श्राद्य द्रष्टा ऐमे ही तत्त्वज्ञ ऋषि थे। निवर्तक धर्म के कोई कोई पुरस्कर्ता ऐसे भी हुए कि जिन्होंने तप, ध्यान श्रौर श्रात्मसाचात्तार के बाधक कियाकांड का तो श्रात्यंतिक विरोध किया पर उस कियाकायड की श्राधारभूत श्रुति का सर्वथा विरोध नहीं किया। ऐसे व्यक्तियों में सांख्य दर्शन के श्रादि पुरुष किथल श्रादि किया। ऐसे व्यक्तियों में सांख्य दर्शन के श्रादि पुरुष किथल श्रादि ऋषि थे। यही कारणा है कि मूल में सांख्य योग दर्शन प्रवर्तक धर्म का विरोधी होने पर भी श्रम्त में वैदिक दर्शनों में समा गया।

समन्त्रय को ऐसी प्रक्रिया इस देश में शतान्दियां तक चली। फिर कुछ ऐसे आत्यन्तिकवारी दोनां धर्मां में होते रहे कि वे आदन-अपने प्रवर्तक या निवर्तक धर्म के आलावा दूसरे पन्न को न मानते थे, और न युक्त बताता थे। भगवान महावीर और बुद्ध के पहले भी ऐसे अनेक निवर्तक धर्म के पुरस्कर्ता हुए हैं। फिर भी महावीर और बुद्ध के समय में तो इस देश में निवर्तक धर्म की पोषक ऐसी अनेक संस्थाएँ थां और दूसरी अपनेक ऐसी नई पैदा हो रही थां कि जो प्रवर्तक धर्म का उग्रता से विरोध करती थीं। अब तक नीच से ऊँच तक के वगों में निवर्तक धर्म की ख्राया में विकास पानेवाले विविध तथोनुआन, विविध ध्यान-मार्ग और नानाविध त्यागमय आचारों का इतना अधिक प्रभाव फैलने लगा था कि फिर एक बार महावीर और बुद्ध के समय में प्रवर्तक और निवर्तक धर्म के बीच प्रवर्त विरोध को लहर उठी जिसका सबूत हम जैन-बौद्ध वाङ्मय तथा समकालीन बाह्मण वाङ्मय में पाते हैं। तथागत बुद्ध ऐसे पक्व विचारक और दृद्ध के आपरमृत कसी भी तरह से अपने निवर्तक धर्म में प्रवर्तक धर्म के आधारमृत मन्तव्यों और शास्त्रों को आध्रथ नहीं दिया। दीर्घ तपस्वी महावीर भी ऐसे ही

कट्टर निवर्तक-धर्मी थे। श्रतएव इम देखते हैं कि पहिले से श्राज तक जैन श्रौर बौद्ध सम्प्रदाय में श्रनेक वेदानुयायी विद्वान् ब्राह्मण् दीव्वित हुए फिर भी उन्होंने जैन श्रौर बौद्ध वाङ्मय में वेद के प्रामायय स्थापन का न कोई प्रयत्न किया श्रौर न किसी ब्राह्मण्पप्रन्थविहित यज्ञयागादि कर्मकायङ को मान्य रखा।

## निवतक-धर्म के मन्तव्य श्रीर श्राचार-

शताब्दियों ही नहीं बल्कि सहस्राब्दि पहले से लेकर जो धीरे-धीरे निवर्तक धर्म के अङ्ग-प्रत्यङ्ग रूप से अनेक मन्तव्यों और आचारों का महावीर-बुद्ध तक के समय में विकास हो चुका था वे संत्रेप में ये हैं:—१—ग्रात्मशुद्धि ही जीवन का मुख्य उद्देश्य है, न कि ऐहिक या पारत्तौकिक किसी भी पद का महस्व । २ - • इस उद्देश्य की पूर्ति में बाधक श्राध्यात्मिक मोह, श्रविद्या श्रोर तज्जन्य तृष्णा का मूलोच्छेद करना। ३ – इसके लिए आ्राध्यत्मिक ज्ञान स्त्रीर उसके द्वारा सारे जीवन व्यवहार को पूर्ण निस्तृष्ण बनाना। इसके वास्ते शारीरिक, मानसिक, वाचिक, विविध तपस्यात्रों का तथा नाना प्रकार के ध्यान, योग-मार्ग का ऋतु-सरण श्रौर तीन चार या पाँच महावतों का याज्जीवन श्रनुष्ठान । ४--किसी भी श्राध्यात्मिक श्रुतुभव वाले मनुष्य के द्वारा किसी भी भाषा में कहे गये श्राध्या-त्मिक वर्णन वाले वचनों को ही प्रमाण रूप से मानना, न कि ईश्वरीय या ऋषी-रुपेय रूप से स्वीकृत किसी खास भाषा में रचित ग्रन्थों को । ५—योग्यता ऋौर गुरुपद की कसौटी एक मात्र जीवन की स्त्राध्यात्मिक शुद्धि, न कि जन्मसिद्ध वर्णविशोष । इस दृष्टि से स्त्री श्रीर शृद्ध तक का धर्माधिकार उतना ही है, जितना एक ब्राह्मण त्र्रीर चित्रिय पुरुष का। ६---मद्य-मांस त्र्रादि का धार्मिक स्त्रीर सामाजिक जीवन में निषेध । ये तथा इनके जैसे लच्चण जो प्रवर्तक धर्म के भ्राचारों श्रौर विचारों से जुदा पड़ते थे वे देश में जड़ जमा चुके थे श्रौर दिन-ब-दिन विशेष बल पकडते जाते थे।

#### निर्मन्थ-सम्प्रदाय---

कमोवेश उक्त लच्चगों को धारण करनेवाली अनेक संस्थाओं और सम्मदायों में एक ऐसा पुराना निवर्तक धर्मी सम्मदाय था जो महावीर के पिहले बहुत शताब्दियों से अपने खास दक्क ने विकास करता जा रहा था। उसी सम्मदाय में पिहले नामिनन्दन ऋषभदेव, यदुनन्दन नेमिनाथ और काशीराजपुत्र पार्श्वनाथ हो चुके थे, या वे उस सम्मदाय में मान्य पुरुष बन चुके थे। उस सम्मदाय के समय-समय पर अनेक नाम प्रसिद्ध रहे। यति, भिन्तु, सुनि, अनगार,

श्रमण् श्रादि जैसे नाम तो उस सम्प्रदाय के लिए व्यवहृत होते थे पर जब दीर्ष तपस्वी महावीर उस सम्प्रदाय के मुलिया बने तब सम्भवतः वह सम्प्रदाय निर्फ्रन्थ नाम से विशेष प्रसिद्ध हुन्ना। यद्यपि निवर्तक धर्मानुपायी पन्थों में ऊँची श्राष्यात्मक भूमिका पर पहुँचे हुए व्यक्ति के बास्ते 'जिन' शब्द साधारण रूप से प्रयुक्त होता था। फिर भी भगवान् महावीर के समय में श्रीर उनके कुछ समय बाद तक भी महावीर का श्रनुयायी साधु या ग्रहस्थ वर्ग 'जैन' (जिनानुयायी) नाम से व्यवहृत नहीं होता था। श्राज जैन शब्द से महावीर-पोषित सम्प्रदाय के 'त्यागी' 'ग्रहस्थ' सभी श्रनुयायियों का जो बोध होता है इसके लिए पहिले 'निग्गंथ' श्रीर 'समग्रोवासग' श्रादि जैसे शब्द व्यवहृत होते थे।

## जैन श्रीर बौद्ध सम्प्रदाय-

इस निर्मन्थ या जैन सम्प्रदाय में ऊपर सचित निवृत्ति-धर्म के सब लच्चण बहुधा थे ही पर इसमें ऋषभ आदि पूर्वकालीन त्यागी महापुरुषों के द्वारा तथा श्रन्त में जातपत्र महावीर के द्वारा विचार श्रीर श्राचारगत ऐसी छोटी-वडी श्रनेक विशोपताएँ ब्राई थीं व स्थिर हो गई थीं कि जिनसे ज्ञातपत्र महावीर पोषित यह सम्प्रदाय दूसरे निवृत्तिगामी सम्प्रदायों से खास जुदा रूप धारण किये हुए था। यहाँ तक कि यह जैन सम्प्रदाय बौद्ध सम्प्रदाय से भी खास फर्क रखता था। महावीर श्रौर बुद्ध न केवल समकालीन ही थे बल्कि वे बहुधा एक ही प्रदेश में विचरने वाले तथा समान और समकन्न अनुयायिओं को एक ही भाषा में उपदेश करते थे। दोनों के मुख्य उद्देश्य में कोई श्चन्तर नहीं था फिर भी महावीर पोषित श्रीर बुद्धसंचालित सम्प्रदायों में शुरू से ही खास श्रन्तर रहा जो ज्ञातव्य है। बौद्ध सम्प्रदाय बुद्ध को ही आदर्श रूप से पूजता है तथा बुद्ध के ही उपदेशों का श्रादर करता है जब कि जैन सम्प्रदाय महाबीर श्रादि को इच्ट देव मानकर उन्हों के वचनों को मान्य रखता है। बौद्ध चित्तशब्दि के लिए ध्यान श्रौर मानसिक संयम पर जितना जोर देते हैं उतना जोर बाह्य तप और देहदमन पर नहीं। जैन ध्यान श्रीर मानसिक संयम के श्रलावा देहदमन पर भी श्रिधिक जोर देते रहे। बुद्ध का जीवन जितना लोकों में हिलने-मिलनेवाला तथा उनके उपदेश जितने श्रधिक सीधे-सादे लोकसेवागामी हैं वैसा महावीर का जीवन तथा उपदेश नहीं हैं। बौद्ध ग्रमगार की बाह्यचर्या उतनी नियन्त्रित नहीं रही जितनी जैन अनगारों की । इसके सिवाय और भी अनेक विशेषताएँ हैं जिनके कारण बौद्ध सम्प्रदाय भारत के समुद्र श्लीर पर्वतों की सीमा लांघकर उस पुराने

सम्य में भी श्रनेक भिन्न-भिन्न भाषा-भाषी, सम्य-श्रसम्य जातियों में दूर-दूर तक फैला ब्रौर करोड़ों श्रभारतियों ने भी बौद श्राचार-विचार को श्रपने-श्रपने ढंग से श्रपनी-श्रपनी भाषा में उतारा व श्रपनाया जब कि जैन सम्प्रदाय के विषय में ऐसा नहीं हुआ।

यद्यपि जैन संप्रदाय ने भारत के बाहर स्थान नहीं जमाया फिर भी वह भारत के दरवर्ती सब भागों में धीरे-धीरे न केवल फैल ही गया बल्कि उसने क्रपनी कळ खास विशेषतात्रों की छाप प्रायः भारत के सभी भागों पर थोडी बहुत जरूर डाली। जैसे-जैसे जैन संप्रदाय पूर्व से उत्तर श्रीर पश्चिम तथा टिलगा की स्त्रोर फैलता गया वैसे-वैसे उस प्रवर्तक-धर्म वाले तथा निवृत्ति-पंथी अन्य संप्रदायों के साथ थोड़े-बहुत संघर्ष में भी आना पड़ा। इस संघर्ष में कभी तो जैन आचार-विचारों का असर दूसरे संप्रदायों पर पड़ा और कभी दसरे संप्रदायों के आचार-विचारों का श्रासर जैन संप्रदाय पर भी पडा। यह क्रिया किसी एक ही समय में या एक ही प्रदेश में किसी एक ही व्यक्ति के द्वारा संपन्न नहीं हुई । बल्कि दृश्य-श्रदृश्यी रूप में हजारों वर्ष तक चलती रही श्रीर श्राज भी चालू है। पर अन्त में जैन संप्रदाय श्रीर दूसरे भारतीय-श्रभारतीय समी धर्म-संप्रदायों का स्थायी, सहिष्णुतापूर्ण समन्वय सिद्ध हो गया है जैसे कि एक कटम्ब के भाइयों में होकर रहता है। इस पीदियों के समन्वय के कारण साधारण लोग यह जान ही नहीं सकते कि उसके धार्मिक आचार-विचार की कौन-सी बात मौलिक है और कौन-सी दूसरों के संसर्ग का परिणाम है। जैन ब्राचार-विचार का जो ब्रसर दूसरों पर पड़ा है उसका दिग्दर्शन कराने के पहिले दूसरे संप्रदायों के आचार-विचार का जैन-मार्ग पर जो असर पड़ा है उसे संज्ञेप में बतलाना ठीक होगा जिससे कि जैन संस्कृति का डार्ड सरलता से समभा जासके।

## अन्य संप्रदायों का जैन-संस्कृति पर प्रभाव-

इन्द्र, वक्ष आदि स्वर्गाय देव-देवियों की खुति, उपासना के स्थान में जैनों का आदर्श है निष्कर्लक मनुष्य की उपासना । पर जैन आचार-विचार में बहिष्कृत देव देवियों, पुनः गौण रूप से ही सही, खुति-प्रार्थना द्वारा घुस ही गईं, जिसका कि जैन संस्कृति के उद्देश्य के साथ कोई भी मेल नहीं हैं । जैन-परंपरा ने उपासना में प्रतीक रूप से मनुष्य मूर्ति को स्थान तो दिया, जो कि उसके उद्देश्य के साथ संगत है, पर साथ ही उसके आसपास शृंगार व आडम्बर का इतना संभार आ गया जो कि निवृत्ति के लक्ष्य के साथ विलकुल आसंगत है।

स्त्री श्रीर शद्ध को श्राध्यात्मिक समानता के नाते ऊँचा उठाने का तथा समाज में सम्मान व स्थान दिलाने का जो जैन संस्कृति का उद्देश्य रहा वह यहाँ तक लप्त हो गया कि न केवल उसने शुद्रों को स्त्रपनाने की किया ही बन्द कर दी बल्कि उसने ब्राह्म ए-धर्म-प्रसिद्ध जाति की दीवारें भी खडी कीं। यहाँ तक कि जहाँ बाह्मगा-परंपरा का प्राधान्य रहा वहाँ तो उसने ऋपने घेरे में से भी शहर कहलाने वाले लोगों को ऋजैन कहकर बाहर कर दिया और शुरू में जैन-संकृति जिस जाति भेद का विरोध करने में गौरव समभती थी उसने दिवाण जैसे देशों में नए जाति-भेद की सृष्टि कर दी तथा स्त्रियों को पूर्ण श्राध्यात्मिक योग्यता के लिये ग्रासमर्थ करार दिया जो कि स्पष्टतः कट्टर ब्राह्मण-परंपरा का ही ग्रासर है। मन्त्र ज्योतिष ग्रादि विद्याएँ जिनका जैन संस्कृति के ध्येय के साथ कोई संबन्ध नहीं व भी जैन संस्कृति में ग्राई । इतना ही नहीं बल्कि ग्राध्यात्मिक जीवन स्वीकार करनेवाले ग्रानगारी तक ने उन विद्यात्री को ग्रापनाया । जिन यज्ञोपवीत ब्रादि संस्कारों का मल में जैन संस्कृति के साथ कोई संबन्ध न था वे ही दिखेण हिन्दस्तान में मध्यकाल में जैन-संस्कृति का एक ग्रंग वन गए ग्रीर इसके लिए बाधगा-परंपरा की तरह जैन-परंपरा में भी एक परोहित वर्ग कायम हो गया। यज्ञयागादि की टीक नकल करने वाले क्रियाकाएड प्रतिष्ठा ख्रादि विधियों में आ गए। य तथा ऐसी दूसरी अनेक छोटी-मोटी बातें इसलिए घटी कि जेन-संस्कृति को उन साधारण ऋनुयायियों की रक्षा करनी थी जो कि दूसरे विरोधी सम्प्रदायों में से ब्राकर उसमें शरीक होते थे, या दूसरे सम्प्रदायों के ब्राचार-विचारों से श्रपने को बचान सकते थे। श्रव हम थोड़े में यह भी देखेंगे कि जैन-संस्कृति का दसरों पर क्या खास ग्रसर पड़ा।

### जैन-संस्कृति का प्रभाव-

यों तो सिद्धान्ततः सर्वभूतदया को सभी मानते हैं पर प्राण्यिस्चा के ऊपर जितना जोर जैन-परंपरा ने दिया, जितनी लगन से उसने इस विषय में काम किया उसका नतीजा सारे ऐतिहासिक युग में यह रहा है कि जहाँ-जहाँ श्रीर जब-जब जैन लोगों का एक या दूसरे तेत्र में प्रभाव रहा सर्वत्र न्नाम जनता पर प्राणिरत्ता का प्रक संस्कार पड़ा है। यहाँ तक कि भारत के न्नानेक भागों में श्रपने को श्रजैन कहने वाले तथा जैन-विरोधी समफने वाले साधारण लोग भी जीव-मात्र की हिंसा से नफरत करने लगे हैं। श्रहिंसा के इस सामान्य सस्कार के ही कारण श्रनेक वैष्णव श्रादि जैनतर परंपराश्रों के श्राचार-विचार पुरानी वैदिक परंपरा से वितकुत जुदा हो गए हैं। तपस्या के बारे में भी ऐसा

ही हुन्ना है। त्यागी हो या गृहस्थ सभी जैन तपस्या के ऊपर श्रंधिकाधिक सकते रहे हैं। इसका फल पड़ोसी समाजों पर इतना ऋधिक पड़ा है कि उन्होंने भी एक या दसरे रूप से अनेकविध सात्विक तपस्याएँ अपना ली हैं। अप्रैर सामान्यरूप से साधारण जनता जैनों की तपस्या की श्रोर श्रादरशील रही है। यहाँ तक कि ग्रानेक बार मसलमान सम्राट तथा दसरे समर्थ अधिकारियों ने तपस्या से आकृष्ट होकर जैन-सम्प्रदाय का बहुमान ही नहीं किया है बल्कि उसे ऋनेक सुविधाएँ भी दी हैं, मद्य-गांस ऋादि सात व्यसनों को रोकने तथा उन्हें घटाने के लिए जैन-वर्ग ने इतना ऋधिक प्रयत्न किया है कि जिससे व्यसनसेवी ग्रानेक जातियों में ससंस्कार डालने में समर्थ हुआ है । यद्यपि बौद्ध श्चादि दसरे सम्प्रदाय परे बल से इस मसंस्कार के लिए प्रयत्न करते रहे पर जैनों का प्रयत्न इस दिशा में त्याज तक जारी है ख्रीर जहाँ जैनों का प्रभाव ठीक-ठीक है वहाँ इस खैरविहार के स्वतन्त्र युग में भी मुसलमान श्रौर दूसरे मांस-भन्नी लोग भी खल्लमखल्ला मांस-मद्य का उपयोग करने में सकचाते हैं। लोकमान्य तिलक ने ठीक ही कहा था कि गजरात ब्राटि प्रान्तों से जो प्राणि-रचा और निर्मास भोजन का आग्रह है वह जैन-परंपरा का ही प्रभाव है। जैन विचारसरणी का एक मौलिक सिद्धान्त यह है कि प्रत्येक वस्त का विचार अधिकाधिक पहलुत्रों त्रौर अधिकाधिक दृष्टिकीणों से करना त्रौर विवादास्पद विषय में बिलकुल अपने विरोधी-पत्न के अभिपाय को भी उतनी ही सहानुभूति से समभाने का प्रयक्त करना जितनी कि सहानुभृति श्रापने पद्म को श्रोर हो। श्रीर श्रन्त में समन्वय पर ही जीवन-व्यवहार का फैसला करना। यों तो यह सिद्धान्त सभी विचारकों के जीवन में एक या दूसरे रूप से काम करता ही रहता है। इसके सिवाय प्रजाजीवन न तो व्यवस्थित बन सकता है श्रीर न शान्तिलाभ कर सकता है। पर जैन विचारकों ने उस सिद्धान्त की इतनी ऋधिक चर्चा की है श्रीर उस पर इतना श्रिधिक जोर दिया है कि जिससे कटर-से-कटर विरोधी संप्रदायों को भी कुछ-न-कुछ प्रेरणा मिलती ही रही है। रामानज का विशिष्टाहैत उपनिषद की भूमिका के ऊपर श्रानेकान्तवाद ही तो है।

# जैन-परंपरा के स्नादर्श-

जैन-संस्कृति के हुद्य को समभाने के लिए हमें थोड़े से उन ब्रादशों का परिचय करना होगा जो पहिले से ब्राज तक जैन-परंपरा में एकसे मान्य हैं ब्रीर पूजे जाते हैं। सब से पुराना ब्रादर्श जैन-परंपरा के सामने ऋषभदेव ब्रीर उनके परिचार का है। ऋषभदेव ने ब्रापने जीवन का सबसे बढ़ा भाग उन जवाबदेहियों

को बुद्धिपूर्वक ऋदा करने में विताया जो प्रजा पालन की जिम्मेवारी के साथ उन पर ऋग पड़ी थीं। उन्होंने उस समय के विलकुल ऋपढ़ लोगों को लिखना-पदना सिखाया, कुछ काम-धन्या न जानने वाले बनचरों को उन्होंने खेती-बाड़ी तथा बढ़ई, कुम्हार ऋगिद के जीवनोपयोगी धन्धे सिखाय, ऋग्रस में कैसे बरतना, कैसे नियमों का पालन करना यह भी सिखाया। जब उनको महसूस हुआ कि ऋब बढ़ा पुत्र भरत प्रजाशासन की सब जवाबदेहियों को निवाह लेगा तब उसे राज्य-भार सींप कर गहरे आप्यास्मिक प्रश्नों की छानबीन के लिए उत्कट तपस्वी होकर घर से निकल पड़े।

ऋषम देव की दो पुत्रियाँ बाबी श्रीर सुन्दरी नाम की थीं। उस जमाने में भाई-बहन के बीच शादी की प्रथा प्रचित्त थी। सुन्दरी ने इस प्रथा का विरोध करके श्रपनी सौम्य तपस्या से भाई भरत पर ऐसा प्रभाव डाला कि जिससे भरत ने न केवल सुन्दरी के साथ विवाह करने का विचार ही छोड़ा बिल्क वह उसका भक्त बन गया। ऋग्वेद के यमीस्क्त में भाई यम ने भिगनी यमी की लग्न-मांग को श्रस्वीकार किया जब कि भिगनी सुन्दरी ने भाई भरत की लग्न मांग को तपस्या में परिस्तत कर दिया और फलतः भाई-बहन के लग्न की प्रतिष्टित प्रथा नाम-शेष हो गई।

ऋषभ के भरत श्रौर बाहुबली नामक पुत्रों में राज्य के निमित्त भयानक युद्ध युद्ध हुआ । अन्त में दन्द युद्ध का फैसला हुआ । भरत का प्रचरण्ड प्रहार निक्पल गया । जन्न बाहुबली की बारी आई और समर्थतर बाहुबली को जान पड़ा कि मेरे मुच्छि प्रहार से भरत की अवश्य दुर्दशा होगी तब उसने उस भ्रातृविजयाभिमुख च्चण को आत्मविजय में बदल दिया । उसने यह सोच कर कि राज्य के निमित्त लड़ाई में विजय पाने और वैर-प्रति वैर तथा कुदुम्ब कलह के बीज वोने की अपेचा सज्वी विजय अहंकार और तृष्णा-जय में ही है । उसने अपने बाहुबल को क्रोध और अभिमान पर ही जमाया और अवैर से वैर के प्रतिकार का जीवन्त-हृष्टान्त स्थापित किया । फल यह हुआ कि अन्त में भरत का भी लोभ तथा गर्व खर्व हुआ ।

एक समय था जब कि केवल च्रियों में ही नहीं पर तभी वर्गों में मांस खाने की प्रथा थी। नित्य प्रति के भोजन, सामाजिक उत्सव, धार्मिक अनुष्ठान के अवसरों पर पशु-पद्धिओं का वध ऐसा ही प्रचलित और प्रतिष्ठित था जैसा आज नारियलों और फलों का चढ़ाना। उस युग में यदुनन्दन नेमिकुमार ने एक अजीव कदम उठाया। उन्होंने अपनी शादी पर भोजन के वास्ते कतल किये ज्यनेवाले निर्दोष पशु-पद्धिओं की आर्त मूक वाणी से सहसा पिचलकर निश्चय किया कि वे ऐसी शादी न करेंगे जिसमें स्ननावरयक स्त्रीर निर्दोष पशु-पिद्धयों का वध होता हो। उस गम्भीर निश्चय के साथ वे सक्की सुनी-स्ननसुनी करके बारात से शीघ वापिस लौट स्त्राए। द्वारका से सीधे गिरनार पर्वत पर जाकर उन्होंने तपस्या की। कौमायवय में राजपुत्री का त्याग स्त्रीर ध्यान-तपस्या का मार्ग स्रपनाकर उन्होंने उस चिर-प्रचित्तत पशु-पद्धी-वध की प्रथा पर स्त्रात्मदृष्टान्त से इतना सख्त प्रहार किया कि जिससे गुजरात भर में स्त्रीर गुजरात के प्रभाववाले दूसरे प्रान्तों में भी वह प्रथा नाम-शेष हो गई स्त्रीर जगह-जगह स्त्राज तक चली स्त्रानेवाली पिंजरापोलों की लोकप्रिय संस्थास्त्रों में परिवर्तित हो गई।

पार्श्वनाथ का जीवन-श्रादर्श कुळु श्रौर ही रहा है। उन्होंने एक बार दुर्वासा जैसे सहजकोपी तापस तथा उनके श्रनुयाइयों की नाराजगी का खतरा उठाकर भी एक जलते साँप को गीली लकड़ी से बचाने का प्रयक्त किया। फल यह हुश्रा है कि श्राज भी जैन प्रभाव वाले द्येत्रों में कोई साँप तकको नहीं मारता।

दीर्घ तपस्यी महावीर ने भी एक बार श्रापनी श्राहंसा-वृत्ति की पूरी साधना का ऐसा ही परिचय दिया। जब जंगल में वे ध्यानस्थ खहे थे एक प्रचएड विषधर ने उन्हें इस लिया, उस समय वे न केवल ध्यान में श्र्रचल ही रहे बल्कि उन्होंने मैत्री-भावना का उस विषधर पर प्रयोग किया जिससे वह "श्राहंसा प्रतिष्ठायां तत्संनिधी वैरत्यागः" इस योगसूत्र का जीवित उदाहरण बन गया। श्रानेक प्रसंगों पर यज्ञयागादि धार्मिक कार्यों में होनेवाली हिंसा को तो रोकने का भरसक प्रयत्न वे श्राजनम करते ही रहे। ऐसे ही श्रादशों से जैन-संस्कृति उत्पाधित होती श्राई है श्रीर श्रानेक कठिनाइयों के बीच भी उसने श्रादशों के हृदय को किसी न किसी तरह सँभालने का प्रयत्न किया है, जो भारत के धार्मिक, सामाजिक श्रीर राजकीय इतिहास में जीवित है। जब कभी सुयोग मिला तभी त्यागी तथा राजा, मन्त्री तथा व्यागारी श्रादि गृहस्थों ने जैन-संस्कृति के श्राहंसा, तप श्रीर संयम के श्रादशों का श्रापने ढंग से प्रचार किया।

#### संस्कृति का उद्देश्य-

संस्कृति मात्र का उद्देश्य है मानवता की मलाई की स्रोर त्रागे बढ़ना । यह उद्देश्य वह तभी साध सकती है जब वह स्रपने जनक स्रौर पोषक राष्ट्र की भलाई में योग देने की स्रोर सदा स्रप्रसर रहे । किसी भी संस्कृति के बाह्य स्रङ्ग केवल अभ्युद्य के समय ही पनपते हैं और ऐसे ही समय वे स्राकर्षक लगते हैं। पर संस्कृति के हृद्य की बात जुदी हैं। समय श्राफ्त का हो या स्रम्युद्य का, उसकी स्रनिवार्य स्रावश्यकता सदा एक सी बनी रहती है। कोई भी संस्कृति केवल स्रपने इतिहास स्त्रीर पुरानी यशोगायात्रों के सहारे न जीवित रह संकती है स्त्रीर न मितिष्ठा पा सकती है जब तक वह भावी-निर्माण में योग न दे। इस दृष्टान्त से भी जैन-संस्कृति पर विचार करना संगत है। इम ऊपर बतला स्त्राए हैं कि यह संस्कृति मूलत: प्रवृत्ति, स्त्रयांत् पुनर्जन्म से छुटकारा पाने की दृष्टि से स्त्राविर्मृत हुई। इसके स्त्राचार-विचार का सारा ढांचा उसी लक्ष्य के स्त्रनुक्त बना है। पर इम यह भी देखते हैं कि स्त्राखिर में वह संस्कृति व्यक्ति तक सीमित न रही। उसने एक विशिष्ट समाज का रूप धारण किया।

### निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति-

समाज कोई भी हो वह एक मात्र निवृत्ति की भूत्युलैयों पर न जीवित रह सकता है श्रौर न वास्तिक निवृत्ति ही साथ सकता है। यदि किसी तरह निवृत्ति को न माननेवाले श्रौर सिर्फ प्रवृत्तिचक का ही महत्त्व माननेवाले श्रीखर में उस प्रवृत्ति के त्फान श्रौर श्रांधों में ही फंसकर मर सकते हैं तो यह भी उतना ही सच है कि प्रवृत्ति का श्राश्रय विना लिए निवृत्ति हवा का किला ही बन जाता है। ऐतिहासिक श्रौर दार्शनिक सत्य यह है कि प्रवृत्ति श्रौर निवृत्ति एक ही मानव-कल्याण के सिक्के के दो पहलू हैं। दोष, गलती, बुराई श्रौर श्रकल्याण से तव तक कोई नहीं बच सकता जब तक वह दोषनिवृत्ति के साथ ही साथ सद्गुणों की श्रौर कल्याणमय प्रवृत्ति में बल न लगावे। कोई भी वीमार केवल श्रपथ्य श्रौर पृष्टि कुपथ्य से निवृत्त होकर जीवित नहीं रह सकता। उसे साथ-ही-साथ पथ्यसेवन करना चाहिए। शरीर से दृषित रक्त को निकाल डालना जीवन के लिये श्रगर जहरी है तो उतना ही जरूरी उसमें नए रुधिर का संचार करना भी है।

## निवृत्तिलची प्रवृत्ति-

ऋषम से लेंकर ब्राज तक निवृत्तिगामी कहलाने वाली जैन-संस्कृति भी जो किसी न किसी प्रकार जीवित रही है वह एक मात्र निवृत्ति के बल पर नहीं किन्तु कल्याग्यकारी प्रवृत्ति के सहारे पर । यदि प्रवर्तक-धर्मा ब्राह्मणां ने निवृत्ति मार्ग के सुन्दर तत्वों को श्रयनाकर एक व्यापक कल्याग्यकारी संस्कृति का ऐसा निर्माण किया है जो गीता में उज्जीवित होकर ब्राज नए उपयोगी स्वरूप में गांधीजी के द्वारा पुनः श्रयना संस्करण कर रही है तो निवृत्तिल्ल् जैन-संस्कृति को भी कल्याग्याभिमुख आवश्यक प्रवृत्तियों का सहारा लेकर ही ब्राज की बदली हुई परिस्थिति में जीना होगा। जैन-संस्कृति में तत्वज्ञान ब्रौर आवार के जो मूल नियम हैं श्रौर वह जिन आदर्शों को आज तक पूँजी मानती आई है उनके

आधार पर वह प्रवृत्ति का ऐसा मंगलमय योग साध सकतीं है जो सब के लिए स्नेमंकर हो ।

जैन-परंपरा में प्रथम स्थान है त्यागियों का, दूसरा स्थान है ग्रहस्थों का। त्यागियों को जो पाँच महावत धारण करने की आजा है वह अधिकाधिक सदगर्गों में प्रवृत्ति करने की या सदगरा-पोषक-प्रवृत्ति के लिए बल पैदा करने की प्राथमिक शर्त मात्र है। हिंसा, श्रसत्य, चोरी, परिग्रह श्रादि दोषों से बिना बचे सदगर्णों में प्रवृत्ति हो ही नहीं सकती श्रीर सदराणपोषक प्रवृति को बिनाजीवन में स्थान दिये हिंसा ऋदि से बचे रहना भी सर्वथा ऋसम्भव है। इस देश में जो लोग दसरे निवृत्ति-पंथों की तरह जैन-पंथ में भी एक मात्र निवृत्ति की ऐकान्तिक साधना की बात करते हैं वे उक्त सत्य भूल जाते हैं। जो व्यक्ति सार्वभौम महावतौं को धारण करने की शक्ति नहीं रखता उसके लिए जैन-परंपरा में ऋगुप्रवतों की सांध्र करके धीरे-धीरे निवत्ति की श्रीर श्रागे बढने का मार्ग भी रखा है। पेसे गृहस्थों के लिए हिंसा श्रादि दोषों से श्रंशतः बचने का विधान किया है। उसका मतलब यही है कि गृहस्थ पहले दोषों से बचने का श्रम्यास करें । पर साथ ही यह ब्रादेश है कि जिस-जिस दोष को वे दर करें उस-उस दोष के विरोधी सदग्र गों को जीवन में स्थान देते जाएँ। हिंसा को दूर करना हो तो प्रेम श्रीर श्रात्मीयम्य के सदगुण को जीवन में व्यक्त करना होगा । सत्य बिना बोले श्रीर सत्य बोलने का बल बिना पाए श्रासत्य से निवृत्ति कैसे होगी १ परिव्रह श्रीर लोभ से बचना हो तो सन्तोष श्रीर त्याग जैसी गुण पोषक प्रवृत्तियों में ऋपने ऋाप को खपाना ही होगा। इस बात को ध्यान में रखकर जैन-संस्कृति पर यदि श्राज विचार किया जाए तो श्राजकल की कसौटी के काल में जैनों के लिए नीचे लिखी बातें कर्तव्यरूप फलित होती हैं।

#### जैन-वर्ग का कर्त्तव्य--

१—देश में निरस्तरता, वहम श्रीर श्रालस्य व्यात है। जहाँ देखी वहाँ फूट ही फूट है। शराव श्रीर दूसरी नशीली चीजें जड़ पकड़ बैठी है। तुष्काल, श्राति-वृष्टि, परराज्य श्रीर युद्ध के कारण मानव-जीवन का एक मात्र श्राधार पशुधन नामशेष हो रहा है। श्रातएव इस संबन्ध में विधायक प्रवृत्तियों की श्रोर सारे त्यागी वर्ग का ध्यान जाना चाहिए, जो वर्ग कुटुम्ब के बन्धनों से बरी है, महावीर का श्रात्मीपम्य का उद्देश्य लेकर घर से श्रालग हुआ है श्रीर ऋषमदेव तथा नेमिनाय के श्रादशों को जीवित रखना चाहता है।

२---देश में गरीबी और वेकारी की कोई सीमा नहीं है। खेती-बारी और

उद्योग-धन्ने अपने अस्तित्व के लिए बुद्धि, धन, परिश्रम और साइस की अपेचा कर रहे हैं। अतएव गृहस्थों का यह धर्म हो जाता है कि वे संपत्ति का उपयोम तथा विनियोग राष्ट्र के लिए करें। वे गांधीजी के द्रस्टीशिप के सिद्धान्त को अमंत्र में लाएँ। बुद्धिसंपन और साइसिकों का धर्म है कि वे नम्र बनकर ऐसे ही कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। कामों में लग जाएँ जो राष्ट्र के लिए विधायक हैं। कामों में त्र नहीं है। असल में वह कार्यक्रम कैन-संस्कृति का जीवन्त अंग है। दिल्ली और अस्पूर्यों को भाई की तरह विना अपनाए कीन यह कह सकेगा कि मैं जैन हूँ? खादी और ऐसे दूसरे उद्योग जो अधिक से अधिक अहिंसा के नजदीक हैं और एक मात्र आत्मीपम्य एवं अपरिग्रह धर्म के पोषक हैं उनको उत्तेजना दिये विना कौन कह सकेगा कि मैं आहिंसा का उपासक हूँ? अतएव उपसंहार में इतना ही कहना चाहता हूँ कि जैन लोग, निरर्थक आडम्बरं और शक्ति के अपव्ययकारी प्रसंगों में अपनी संस्कृति सुरित्वत है, यह भ्रम छोड़कर उसके हृदय की रज्ञा का प्रयत्न करें, जिसमें हिन्दू और सुसलमानों का ही क्या, सभी कीमों का मेल भी निहित है। संस्कृति का संकेत---

संस्कृति-मात्र का संकेत लोभ श्लीर मोह को घटाने व निर्मूल करने का है, न कि प्रदृत्ति को निर्मूल करने का । वहीं प्रदृत्ति त्याच्य है जो श्लासक्ति के बिना कभी संभव ही नहीं, जैसे कामाचार व वैयक्तिक परिग्रह त्र्यादि । जो प्रदृतियाँ समाज का धारण, पोपण, विकसन करनेवाली हैं वे श्लासक्तिपूर्वक श्लीर श्लासक्ति के सिवाय भी संभव हैं । अतएव संस्कृति श्लासक्ति के त्यागमात्र का संकेत करती हैं । जैन-संस्कृति यदि संस्कृति-सामान्य का श्लपवाद बने तो वह विकृत बनकर श्लंत में मिट जा मकती है ।

ई० १६४२ ]

विश्वव्यापी

# श्रनेकान्तवाद की मर्यादा

## जैनधर्म का मूल-

कोई भी विशिष्ट दर्शन हो या धर्म पन्थ, उसकी आधारभूत—उसके मूल प्रवर्तक पुरुष की—एक खास दृष्टि होती है; जैसे कि—शंकराचार्य की अपने मतनि-रूपण में 'अद्भैत दृष्टि' और भगवान बुद्ध की अपने धर्म-पन्थ प्रवर्तन में 'मध्यम प्रतिपदा दृष्टि' खास दृष्टि है । जैन दर्शन भारतीय दर्शनों में एक विशिष्ट दर्शन है और साथ ही एक विशिष्ट धर्म-पन्थ भी है, इसलिए उसके प्रवर्तक और प्रचारक मुख्य पुरुषों की एक खास दृष्टि उनके मूल में होनी ही चाहिए और वह है भी । यही दृष्टि अनेकान्तवाद है । तात्विक जैन-विचारणा अथवा आचार-व्यवहार जो कुछ भी हो वह सब अनेकान्त-दृष्टि के आधार पर किया जाता है । अथवा यों किहए कि अनेक प्रकार के विचारों तथा आचारों में से जैन विचार और जैना चार क्या हैं ? कैसे हो सकते हैं ? इन्हें निश्चित करने व कसने की एक मात्र कसीटी भी अनेकान्त दृष्टि ही है ।

#### अनेकान्त का विकास और उसका श्रेय-

जैन-दर्शन का आधुनिक मूल-रूप भगवान् महावीर की तपस्या का फल है। इसिलए सामान्य रूप से यही समका जा सकता है कि जैन-दर्शन की आधार-भूत अनेकान्त-दृष्टि भी भगवान् महावीर के द्वारा ही पहले पहल स्थिर की गई था उद्मावित की गई होगी। परन्तु विचार के विकास कम और पुरातन इतिहास के चिंतन करने से साफ मालूम पड़ जाता है कि अनेकान्त दृष्टि का मूल भगवान् महावीर से भी पुराना है। यह ठीक है कि जैन-साहित्य में अनेकान्त-दृष्टि का जो स्वरूप आजकल व्यवस्थित रूप से और विकासत रूप में महावीर के पूर्ववर्ता किसी जैन या जैनतर साहित्य में नहीं पाया जाता, तो भी भगवान् महावीर के पूर्ववर्ता किसी जैन या जैनतर साहित्य में अहे उसके समकालीन बौद्ध-साहित्य में अनेकान्त-दृष्टि-गर्भित विखरे हुए विचार थोड़े बहुत मिल ही जाते हैं। इसके सिवाय भगवान् महावीर के पूर्ववर्ती कीस साहित्य में मही पाया जाता, तो सी भगवान् महावीर के पूर्ववर्ती विदक्त-साहित्य में और उसके समकालीन बौद्ध-साहित्य में अनेकान्त-दृष्टि-गर्भित विखरे हुए विचार थोड़े बहुत मिल ही जाते हैं। इसके सिवाय भगवान् महावीर के पूर्ववर्ती भगवान् पार्वनाय हुए हैं जिनका विचार आज यदापि उन्हीं के हाव्दों में-असक्त रूप में नहीं पाया जाता

फिर भी उन्होंने अनेकान्त-दृष्टि का स्वरूप रिथर करने में अथवा उसके विकास में कुछ न कुछ भाग जरूर लिया है, ऐसा पाया जाता है। यह सब होते हुए भी उपलब्ध-साहित्य का इतिहास स्पष्ट रूप से यही कहता है कि २५०० वर्ष के भारतीय साहित्य में जो अनेकान्त-दृष्टि का थोड़ा बहुत असर है या लास तौर से जैन-बाब्धय में अनेकान्त-दृष्टि का उत्थान होकर क्रमशः विकास होता गया है और जिसे दूसरे समकालीन दार्शनिक विद्वानों ने अपने-अपने अन्यों में किसी न किसी रूप में अपनाया है उसका मुख्य श्रेय तो भगवान महावीर को ही है; क्योंकि जब हम आज देखते हैं तो उपलब्ध जैन-प्राचीन प्रन्थों में अनेकान्त-दृष्टि की विचारधारा जिस स्पष्ट रूप में पाते हैं उस स्पष्ट रूप में उसे और किसी प्राचीन प्रन्थ में नहीं पाते।

नालंदा के प्रसिद्ध बौद्ध विद्यापीठ के स्त्राचार्य शान्तरिक्कत स्त्रपने 'तत्त्वसंग्रह' प्रन्य में श्रानेकान्तवाद का परीचण करते हुए कहते हैं कि विप्र-मीमांसक. निर्प्रथ जैन और कापिल-सांस्य इन तीनों का अनेकान्तवाद समान रूप से खरिडत हो जाता है। इस कथन से यह पाया जाता है कि सातवीं-स्त्राठवीं सदी के बौद्ध श्रादि विदान श्रनेकान्तवाद को केवल जैन-दर्शन का ही वाद न समभते थे किन्त यह मानते थे कि मीमांसक, जैन श्रीर सांख्य तीनों दर्शनों में श्रनेकान्तवाद का श्राभ्रयण है श्रीर ऐसा मानकर ही वे श्रनेकान्तवाद का खरडन करते थे। इम जब मीमांसक दर्शन के स्ठोकवार्तिक स्त्रादि स्त्रीर सांख्य योग दर्शन के परि-सामवाद स्थापक प्राचीन-ग्रन्थ देखते हैं तो निःसन्देह यह जान पड़ता है कि उन ग्रन्थों में भी जैन-ग्रन्थों की तरह श्रानेकान्त-हिन्ट मलक विचारणा है। श्रात-एव शान्तरिक्त जैसे विविध दर्शनास्यासी विद्वान के इस कथन में हमें तनिक भी सन्देह नहीं रहता कि मीमांसक, जैन और कापिल तीनों दर्शनों में अनेकान्त-वाद का श्रवलम्बन है। परन्त शान्तरिवत के कथन को मानकर श्रीर मीमांसक तथा सांख्य योग दर्शन के प्रन्थों को देखकर भी एक बात तो कहनी ही पड़ती है कि यद्यपि श्रानेकान्त-दृष्टि मीमांसक श्रीर सांख्य योग-दर्शन में भी है तथापि वह जैन-दर्शन के प्रन्थों की तरह ऋति स्पष्ट रूप और ऋति व्यापक रूप में उन दर्शनों के प्रन्थों में नहीं पाई जाती। जैन-विचारकों ने जितना जोर श्रीर जितना पुरुषार्थ अनेकान्त दृष्टि के निरूपण में लगाया है, उसका शतांश भी किसी दर्शन के विद्वानों ने नहीं लगाया। यही कारण है कि आज जब कोई 'म्रानेकान्तवाद' या 'स्याद्वाद' शब्द का उच्चारण करता है तब सननेवाला विद्वान उससे सहसा जैन-दर्शन का ही भाव ग्रहण करता है। श्राजकल के बढ़े-बढ़े विद्वान तक भी यही समभते हैं कि 'स्यादाद' यह तो जैनों का ही एक बाद है।

इस समक्त का कारण है कि जैन विद्वानों ने स्यादाद के निरूपण और समर्थन में बहुत बन्दे अन्य लिख डाले हैं, अनेक युक्तियों का आविर्माव किया है और अनेकान्तवाद के रास्त्र के बल से ही उन्होंने दूसरे दार्शनिक विद्वानों के साथ कुश्ती की है।

इस चर्चा से दो बातें स्पष्ट हो जाती हैं—एकतो यह कि भगवान् महावीर ने अपने उपदेशों में अनेकान्तवाद का जैसा स्पष्ट आश्रिय लिया है वैसा उनके समकालीन और पूर्ववर्ती दर्शन प्रवर्तकों में से किसी ने भी नहीं लिया है। दूसरी बात यह कि भगवान् महावीर के अनुयायी जैन आचायों ने अनेकान्त दृष्टि के निरूपण और समर्थन करने में जितनी शक्ति लगाई है उतनी और किसी भी दर्शन के अनुगामी आचायों ने नहीं लगाई।

## श्रनेकान्त दृष्टि के मूल तत्त्व -

जन सारे जैन विचार और श्राचार की नींन श्रानेकान्त हिन्ट ही है तन पहले यह देखना चाहिए कि श्रानेकान्त हिन्ट किन तत्त्वों के श्राघार पर खड़ी की गई है ? विचार करने श्रीर श्रानेकान्त हिन्ट किन तत्त्वों के श्राघार पर खड़ी की गई है ? विचार करने श्रीर श्रानेकान्त हिन्ट के साहित्य का श्रान्तांकन करने से मालूम होता है कि श्रानेकान्त हिन्ट सत्य पर खड़ी है । यद्यपि सभी महान् पुरुष सत्य को पसन्द करते हैं श्रीर सत्य की ही खोज तथा सत्य के ही निरूपण में श्रापना जीवन व्यतीत करते हैं, तथाणि सत्य निरूपण की पद्धति श्रीर सत्य की खोज सन की एक सी नहीं होती । बुद्धदेन जिस शैली से सत्य का मिरूपण करते हैं या शाङ्कराचार्य उपनिषदों के श्राधार पर जिस दंग से सत्य का प्रकाशन करते हैं उससे म० महावीर की सत्य प्रकाशन की शैली जुदा है । भ० महावीर की सत्य प्रकाशन शैली का ही दूसरा नाम 'श्रानेकान्तवाद' है । उसके मूल में दो तत्त्व हैं—पूर्णता श्रीर यथार्थता । जो पूर्ण है श्रीर पूर्ण होकर भी यथार्थ रूप से प्रतीत होता है वही सत्य कहलाता है ।

#### अनेकान्त की लोज का उद्देश्य और उसके प्रकाशन की शर्ते-

वस्तु का पूर्ण रूप में त्रिकालावाधित—यथार्थ दर्शन होना कठिन है, किसी को वह हो भी जाय तथापि उसका उसी रूप में शब्दों के द्वारा ठीक-ठीक कथन करना उस सत्यद्रष्टा और सत्यवादी के लिए भी बड़ा कठिन है। कोई उस कठिन काम को किसी अंश में करनेवाले निकल भी आएँ तो भी देश, काल, परिस्थित, भाषा और शैली आदि के अनिवार्य भेद के कारण उन सब के कथन में कुछ न कुछ विरोध या भेद का दिलाई देना अनिवार्य है। यह तो हुई उन पूर्णदर्शी और सत्यवादी हने-गिने मनुष्यों की बात, जिन्हें हम सिर्फ करूपना या अनुमान से

समझ या मान सकते हैं। इमारा अनुभव तो साधारण मनुष्यों तक प्रिमित है और वह कहता है कि साधारण मनुष्यों में भी बहुत से यथार्थवादी होकर भी अपूर्णदर्शी होते हैं। ऐसी स्थिति में यथार्थवादिता होने पर भी अपूर्ण दर्शन के कारण और उसे प्रकाशित करने की अपूर्ण सामग्री के कारण स्वयिय मनुष्यों की भी समझ में कभी-कभी मेद आ जाता है और संस्कार मेद उनमें और भी पारस्परिक टक्कर पैदा कर देता है। इस तरह पूर्णदर्शी और अपूर्णदर्शी सभी सत्यवादियों के द्वारा अन्त में भेद और विरोध की सामग्री आप ही आप प्रस्तुत हो जाती है या दूसरे लोग उनसे ऐसी सामग्री पैदा कर लेते हैं।

ऐसी वस्तु स्थिति देखकर म॰ महावीर ने सोचा कि ऐसा कौन सा रास्ता निकाला जाए जिससे वस्तु का पूर्ण या अपूर्ण सत्य दर्शन करनेवाले के साथ अन्याय न हो। अपूर्ण और अपने से विरोधी होकर भी यदि दूसरे का दर्शन सत्य है, इसी तरह अपूर्ण और दूसरे से विरोधी होकर भी यदि अपना दर्शन सत्य है, इसी तरह अपूर्ण और दूसरे से विरोधी होकर भी यदि अपना दर्शन सत्य है तो दोनों को ही न्याय मिले इसका भी क्या उपाय है? इसी चिंतनप्रधान तपस्या ने भगवान् को अनेकान्त हिष्ट सुक्ताई, उनका सत्य संशोधन का संकल्प सिद्ध हुआ। उन्होंने उस मिली हुई अनेकान्तहिष्ट की चावी से वैयक्तिक और सामध्यक जीवन की व्यावहारिक और पारमार्थिक समस्याओं के ताले खोल दिये और समाधान प्राप्त किया। तब उन्होंने जीवनोपयोगी विचार और आचार का निर्माण करते समय उस अनेकान्त हिष्ट को निम्नलिखित मुख्य शतों पर प्रकाशित किया और उसके अनुसरण का अपने जीवन द्वारा उन्हीं शतों पर उपदेश दिया। वे शर्तें इस प्रकार हैं—

१—राग श्रौर द्वेषजन्य संस्कारों के वशीभृत न होना श्रर्थात् तेजस्वी मध्यस्य भाव रखना।

२--जब तक मध्यस्थ भाव का पूर्ण विकास न हो तब तक उस लक्ष्य की श्रोर ध्यान रखकर केवल सत्य की जिज्ञासा रखना।

३ — कैसे भी विरोधी भासमान पद्म से न घबराना श्रौर श्रपने पद्म की तरह उस पद्म पर भी श्रादरपूर्वक विचार करना तथा श्रपने पद्म पर भी विरोधी पद्म की तरह तीव समालोचक दृष्टि रखना।

४— अपने तथा दूसरों के अनुभवों में से जो-जो अंश ठीक जँचें -चाहे वे विरोधी ही प्रतीत क्यों न हों - उन सबका विवेक - प्रशा से समन्वय करने की उदारता का अभ्यास करना और अनुभव बढ़ने पर पूर्व के समन्वय में जहाँ गत्तती मालूम हो वहाँ मिण्याभिमान छोड़ कर सुधार करना और इसी क्रम से आयो बढ़ना।

अमेकान्त साहित्य का विकास-

भगवान महाबीर ने अनेकान्त दिष्ट को पहले अपने जीवन में उतारा था श्रीर उसके बाद ही दूसरों को इसका उपदेश दिया था। इसलिए श्रनेकान्त-दिष्टि की स्थापना श्रीर प्रचार के निमित्त उनके पास काफी श्रनुमवबल श्रीर वरोबल था। स्रतएव उनके मल उपदेश में से जो कुछ प्राचीन स्रवशेष स्राजकल पाए जाते हैं उन श्रागमग्रन्थों में हम श्रानेकान्त-हथ्टि को स्पष्ट रूप से पाते हैं सही, पर उसमें तर्कवाद या खरडन-मरडन का वह जटिल जाल नहीं पाते जो कि पिछले साहित्य में देखने में त्राता है। हमें उन त्रागम प्रन्थों में त्रानेकान्त-दृष्टि का सरल स्वरूप श्रीर संज्ञित विभाग ही नजर श्राता है। परन्तु भगवान् के बाद जब उनकी दृष्टि पर संप्रदायकायम हुन्ना स्त्रौर उसका त्रानुगामी समाज स्थिर हुआ तथा बढ़ने लगा, तब चारों श्रोर से अनेकान्त-दृष्टि पर हमले होने लगे। महावीर के अनुगामी आचायों में त्याग और प्रशा होने पर भी, महावीर जैसा स्पष्ट जीवन का श्रुतुभव श्रीर तप न था । इसलिए उन्होंने उन हमलों से बचने के लिए नैयायिक गौतम और वात्स्यायन के कथन की तरह वादकथा के उप-रान्त जल्प श्रीर कहीं-कहीं वितरहा का भी श्राश्रय लिया है। श्रानेकान्त-दिष्ट का जो तत्त्व उनको विरासत में मिला था उसके संरत्नण के लिए उन्होंने जैसे बन पड़ा वैसे कभी वाद किया, कभी जल्प श्रीर कभी वितएडा। इसके साथ ही साथ उन्होंने अनेकान्त हृष्टि को निर्दोष स्थापित करके उसका विद्वानों में प्रचार भी करना चाहा श्रीर इस चाहजनित प्रयत्न से उन्होंने श्रमेकान्त-हिष्ट के खनेक ममों को प्रकट किया और उनकी उपयोगिता स्थापित की । इस खरडन-मगडन, स्थापन ग्रौर प्रचार के करीब दो हजार वर्षों में महावीर के शिष्यों ने सिर्फ त्र्यनेकान्त-दृष्टि विषयक इतना बड़ा ग्रन्थ समृह बना डाला है कि उसका एक खासा पुस्तकालय बन सकता है। पूर्व-पश्चिम श्रीर दक्लिन-उत्तर हिन्दुस्तान के सब भागों में सब समयों में उत्पन्न होनेवाले ख्रानेक छोटे-बढ़े ख्रीर प्रचएड श्राचार्यों ने श्रनेक भाषाश्रों में केवल श्रनेकांत-दृष्टि श्रीर उसमें से फलित होने वाले वादों पर दराडकारएय से भी कहीं विस्तृत, सूक्ष्म श्रीर जटिल चर्चा की है। शुरू में जो साहित्य अनेकान्त-दृष्टि के अवलुम्बन से निर्मित हुआ था उसके स्थान पर पिछला साहित्य खास कर तार्किक साहित्य---मुख्यतया श्रानेकान्त-दृष्टि के निरूपण तथा उसके ऊपर अन्य वादियों के द्वारा किये गए आहोगों के निरा-करण करने के लिए रचा गया। इस तरह संप्रदाय की रचा श्रीर प्रचार की भावना में से जो केवल अनेकान्त विषयक साहित्य का विकास हुआ है उसका वर्धन करने के लिए एक खासी खुदी पुरितका की जकरत है। तथापि इतना ली यहाँ निर्देश कर देना ही चाहिए कि समन्तभद्र और सिबसेन, हरिभद्र और अक्षतक्क, विद्यानन्द और प्रभाचन्द्र, अभयदेव और वादिदेवसूरि तथा हेमचन्द्र और यशोविजयजी जैसे प्रकारड विचारकों ने जो अनेकान्त-हिष्ट के बारे में लिखा है वह भारतीय दर्शन-साहित्य में बड़ा महत्त्व रखता है और विचारकों को उनके अन्थों में से मनन करने योग्य बहुत कुछ सामग्री मिल सकती है।

#### फलितवाद--

श्रनेकान्त-दृष्टि तो एक मल है. उसके ऊपर से श्रीर उसके श्राश्रय पर-विविध वादों तथा चर्चात्रों का शाखा-प्रशाखात्रों की तरह बहुत बड़ा विस्तार हुन्ना है। उसमें से मुख्य दो वाद यहाँ उल्लिखित किये जाने योग्य हैं-एक नयवाद श्रीर दूसरा सप्तभंगीवाद । श्रनेकान्त-दृष्टि का श्राविर्भाव श्राप्यास्मिक साधना श्रीर दार्शनिक प्रदेश में हुन्ना इसलिए उसका उपयोग भी पहले-पहल वहीं होना श्रनिवार्य था। भगवान के इर्दगिर्द श्रीर उनके श्रनयायी श्राचार्यों के समीप जो-जो विचार धाराएँ चल रही थीं उनका समन्वय करना स्रानेकान्त-इष्टि के लिए श्रावश्यक था । इसी प्राप्त कार्य में से 'नयवाद' की सृष्टि हुई : यद्यपि किसी-किसी नय के पूर्ववर्ती और उत्तरवर्ती उदाहरणों में भारतीय दर्शन के विकास के श्चनसार विकास होता गया है। तथापि दर्शन प्रदेश में से उत्पन्न होनेवाले नयवाद की उदाहरणमाला भी आज तक दार्शनिक ही रही है। प्रत्येक नय की व्याख्या श्रीर चर्चा का विकास हम्ना है पर उसकी उदाहरणमाला तो दार्शनिक-बेत्र के बाहर से ऋाई ही नहीं। यही एक बात समकाने के लिए पर्याप्त है कि सब त्तेत्रों को व्यास करने की ताकत रखनेवाले स्त्रनेकान्त का प्रथम त्राविर्भाव किस चेत्र में हुत्रा श्रीर हजारों वर्षों के बाद तक भी उसकी चर्चा किस दोत्र तक परिभित रही १

भारतीय दर्शनों में जैन-दर्शन के अतिरिक्त, उस समय जो दर्शन श्रित प्रसिद्ध हे और पीछे से जो अति प्रसिद्ध हुए उनमें वैद्योषिक, न्याय, सांख्य, श्रीपनिषद— वेदान्त, बौद्ध श्रीर शाब्दिक—ये ही दर्शन सुख्य हैं। इन प्रसिद्ध दर्शनों को पूर्ण सत्य मानने में वस्तुतः तात्विक और ब्यावहारिक दोनों आपितयाँ थीं और उन्हें बिलकुल असत्य कह देने में सत्य का घात था इसलिए उनके बीच में रहकर उन्हों में से सत्य के गवेषण का मार्ग सरल रूप में लोगों के सामने प्रदर्शित करना था। यही कारण है कि इम उपलब्ध समय जैन-वाङ्मय में नयवाद के भेद-प्रभेद और उनके उदाहरण तक उक्त दर्शनों के रूप में तथा उनकी विकसित सालाओं के रूप में ही पाते हैं। शिचार की जितनी पद्मतियाँ उस समय मौजद

बीं, उनके समन्वय करने का श्रादेश--श्रनेकान्त-दृष्टि ने किया और उसमें से नयवाद फलित हुआ जिससे कि दार्शनिक मारा-मारी कम हो: पर दूसरी तरफ एक-एक वाक्य पर अर्थेर्थ और नासमभी के कारण परिवत-गण लड़ा करते थे। एक परिडत यदि किसी चीज को नित्य कहता तो दूसरा सामने खड़ा होकर यह कहता कि वह तो अनित्य है, नित्य नहीं। इसी तरह फिर पहला परिडत दूसरे के विरुद्ध बोल उठता था । सिर्फ नित्यत्व के विषय में ही नहीं किन्त प्रत्येक श्रंश में यह भगड़ा जहाँ-तहाँ होता ही रहता था। यह स्थिति देखकर ऋनेकान्त-दृष्टि वाले तत्कालीन ब्राचार्यों ने उस भगड़े का ब्रान्त ब्रानेकान्त-इष्टि के द्वारा करना चाहा श्रौर उस प्रयत्न के परिणाम स्वरूप 'सप्तभङ्गीवाद' पतित हन्ना। श्रनेकान्त-रिष्ट के प्रथम फलस्वरूप नयवाद में तो दर्शनों को स्थान मिला है श्रीर उसी के दूसरे फलस्वरूप सप्तभङ्गीवाद में किसी एक ही वस्तु के विषय में प्रचलित विरोधी कथनों को या विचारों को स्थान मिला है। पहले वाद में समुचे सब दर्शन संग्रहीत हैं श्रीर दूसरे में दर्शन के विशकतित मन्तव्यों का समन्वय है। प्रत्येक फलितवाद की सुरूप चर्चा और उसके इतिहास के लिए यहाँ स्थान नहीं है श्रीर न उतना श्रवकाश ही है तथापि इतना कह देना जरूरी है कि श्रनेकान्त-दृष्टि ही महावीर की मूल दृष्टि श्रीर स्वतन्त्र दृष्टि है। नयवाद तथा सप्तभङ्गीवाद आदि तो उस दृष्टि के ऐतिहासिक परिस्थिति-अनुसारी प्रासंगिक फल मात्र हैं। श्चतएव नय तथा सप्तभङ्गी श्चादि वादों का स्वरूप तथा उनके उदाहरण बढले भी जा सकते हैं. पर अनेकान्त-इष्टि का स्वरूप तो एक ही प्रकार का रह सकता है-भने ही उसके उदाहरण बदल जाएँ।

#### अनेकान्त-दृष्टि का असर --

जब दूसरे विद्वानों ने श्रनेकान्त-इष्टि को तत्त्वरूप में महण करने की जगह सांप्रदायिकवाद रूप में प्रहण किया तब उसके ऊपर चारों श्रोर से श्राच्यों के प्रहार होने लगे। बादरायण जैसे सूत्रकारों ने उसके खयडन के लिए सूत्र रच डाले श्रीर उन सूत्रों के भाष्यकारों ने उसी विषय में श्रपने भाष्यों की रचनाएँ कीं। वसुवन्यु, दिङ्नाग, घर्मकीर्ति श्रीर शांतरिक्त जैसे बढ़े-बड़े प्रभावशाली बौद विद्वानों ने भी श्रनेकान्तवाद की पूरी खबर ली। इधर से जैन विचारक विद्वानों ने भी उनका सामना किया। इस प्रचयड संघर्ष का श्रनिवार्य परिणाम यह श्राया कि एक श्रोर से श्रनेकान्त-इष्टिका तर्कबद विकास हुआ श्रीर दूसरी श्रोर से उसका प्रभाव दूसरे विरोधी सांप्रदायिक विद्वानों पर भी पड़ा। दिख्ण हिन्दुस्तान में प्रचयड दिगम्बराचार्यों श्रीर प्रकारड मीमांसक तथा वेदान्त के विद्वानों के बीच

शास्त्रार्थं की करती हुई उससे अन्त में अनेकान्त-दृष्टि का ही असर अधिक फैला। यहाँ तक कि रामानुष जैसे विसकुत जैनत्व विरोधी प्रखर आचार्य ने शंकराचार्य के मायाबाद के विरुद्ध अपना मत स्थापित करते समय आश्रय तो सामान्य जपनिषदों का लिया पर उनमें से विशिशादैत का निरूपण करते समय अनेकान्त-दृष्टि का उपयोग किया, अथवा यों कहिए कि रामानूज ने अपने दंग से अनेकान्त-इप्रिको विशिष्टाद्वेत की घटना में परिवात किया और श्रीपनिषद तत्व का जामा पहना कर अनेकांत-दृष्टि में से विशिष्टाद्वेतवाद खड़ा करके अनेकान्त-दृष्टि की श्रोर आकर्षित जनता को वेदान्त मार्ग पर स्थिर रखा। पृष्टि-मार्ग के पुरस्कर्ता वक्कम जो दक्षिण हिन्दस्तान में हए, उनके शद्बाद त-विषयक सब तत्त्व, हैं तो श्रीपनिष-दिक पर उनकी सारी विचारसरणी श्रानेकान्त-दृष्टि का नया वेदान्तीय स्वाँग है। इधर उत्तर श्रौर पश्चिम हिन्दुस्तान में जो दूसरे विद्वानों के साथ श्वेताम्बरीय महान् विद्वानों का खरडनमरडन-विषयक द्वन्द्व हस्त्रा उसके फलस्वरूप श्रनेकान्त-वाद का ग्रासर जनता में फैला ग्रीर सांवदायिक दंश से ग्रानेकांतवाद का विरोध करनेवाले भी जानते अनजानते अनेकांत-दृष्टि को अपनाने लगे। इस तरह वाद रूप में अनेकांत-दृष्टि स्त्राज तक जैनों की ही बनी हुई है तथापि उसका श्रासर किसी न किसी रूप में श्राहिंसा की तरह विकृत या श्रार्थविकृत रूप में हिन्दुस्तान के हरएक भाग में फैला हन्ना है। इसका सबत सब भागों के साहित्य में से मिल सकता है।

#### व्यवहार में अनेकान्त का उपयोग न होने का नतीजा-

जिस समय राजकीय उलट फेर का अनिष्ट परिणाम स्थायी रूप से ध्यान में आया न था, सामाजिक बुराइयों आज की तरह असह रूप में खटकती न थीं, उद्योग और खेती की श्यित आज के जैसी अस्तव्यस्त हुई न थी, समभ-पूर्वक या बिना समके लोग एक तरह से अपनी स्थित में संतुष्टप्राय थे और असंतोष का दावानल आज की तरह व्यास न था, उस समय आध्यात्मिक साधना में से आविर्भृत श्रनेकान्त-दृष्टि केवल दार्शनिक प्रदेश में रही और सिर्फ चर्चा तथा वादिवाद का विषय वनकर जीवन से अलग रहकर भी उसने अपना अस्तित्व कायम रखा. कुछ प्रतिष्ठा भी पाई, यह सब उस समय के योग्य था। परन्तु आज स्थिति बिलकुल बदल गई है; दुनिया के किसी भी धर्म का तत्त्व कैसा ही गंभीर क्यों न हो, पर अब वह यदि उस धर्म की संस्थाओं तक या उसके पिषडतों तथा धर्मगुरुओं के प्रवचनों तक ही परिमित रहेगा तो इस वैज्ञानिक प्रभाव वाले जगत में उसकी कहर पुरानी कह से अधिक नहीं होगी। अनेकान्त-

दृष्टि और त्राधारभृत ऋहिंसा-ये दोनों तत्व महान् से महान् हैं, उनका प्रभाव तथा प्रतिष्ठा जमाने में जैन सम्प्रदाय का बड़ा भारी हिस्सा भी है पर इस बीसवीं सदी के विषम राष्ट्रीय तथा सामाजिक जीवन में उन तत्त्वों से यदि कोई खास फायदा न पहुँचे तो मंदिर, मठ श्रौर उपाश्रयों में हजारों परिडतों: के द्वारा चिल्लाहट मचाए जाने पर भी उन्हें कोई पुछेगा नहीं, यह निःसंशय बात है। जैनलिंगधारी सैकडों धर्मगुरु श्रीर सैकडों पंडित श्रनेकान्त के बाल की खाल दिन-रात निकालते रहते हैं त्रौर त्रहिंसा की सूक्ष्म चर्चा में खन सखाते तथा सिर तक फोड़ा करते हैं, तथापि लोग अपनी स्थिति के समाधान के लिए उनके पास नहीं फटकते । कोई जवान उनके पास पहुँच भी जाता है तो वह तरन्त उनसे पछ बैठता है कि ''श्रापके पास जब समाधानकारी श्रानेकान्त-हृष्टि त्रीर ऋढिंसा तत्त्व मौजद हैं तब श्राप लोग श्रापस में ही गैरों की तरह बात-बात में क्यों टकराते हैं ? मंदिर के लिए, तीर्थ के लिए, धार्मिक प्रथाओं के लिए, सामाजिक रीति रिवाजों के लिए-यहाँ तक कि वेश रखना तो कैसा रखना. हाथ में क्या पकडना, कैसे पकडना इत्यादि बालसुलभ बातों के लिए-स्राप लोग म्यों त्रापस में लडते हैं १ क्या त्रापका अनेकान्तवाद ऐसे विषयों में कोई मार्ग निकाल नहीं सकता १ क्या श्रापके श्रनेकान्तवाद में श्रीर श्रहिंसा तत्त्व में प्रिवीकाउन्सिल. हाईकोर्ट अथवा माम्ली अदालत जितनी भी समाधानकारक शक्ति नहीं है ? क्या हमारी राजकीय तथा सामाजिक उल्रमनों को सल्भाने का सामर्थ्य श्रापके इन दोनों तत्त्वों में नहीं है ? यदि इन सब प्रश्नों का श्रव्छा समाधानकारक उत्तर ऋाप असली तौर से 'हाँ' में नहीं दे सकते तो आपके पास त्राकर हम क्या करेंगे ? हमारे जीवन में तो पद-पद पर स्थानेक कठि-नाइयाँ त्राती रहती हैं। उन्हें हल किये बिना यदि हम हाथ में पोथियाँ लेकर कथंचित् एकानेक. कथंचित् भेदाभेद श्रौर कथंचित् नित्यानित्य के खाली नारे लगाया करें तो इससे हमें क्या लाभ पहुँचेगा ? श्रथवा हमारे व्यावहारिक तथा श्चाध्यात्मिक जीवन में क्या फर्क पहेगा ?" श्रीर यह सब पूछना है भी ठीक, जिसका उत्तर देना उनके लिए श्रसंभव हो जाता है।

इसमें संदेह नहीं कि ब्रहिंसा और ब्रनेकान्त की चर्चावाली पोपियों की, उन पोथीवाले भएडारों की, उनके रचनेवालों के नामों की तथा उनके रचने के स्थानों की इतनी ऋषिक पूजा होती है कि उसमें सिर्फ फूलों का ही नहीं किन्तु सोने-चाँदी तथा जवाहरात तक का देर लग जाता है तो भी उस पूजा के करने तथा करानेवालों का जीवन दूसरों जैसा प्राय: पामर ही नजर ब्राता है और दूसरो तरफ हम देखते हैं तो यह स्पष्ट नजर ब्राता है कि गांधीजी के ब्रहिंसा तत्त्व की ब्रोर सारी दुनिया देख रही है ब्रौर उनके समन्वयशील व्यवहार के कायल उनके प्रतिपत्ती तक हो रहे हैं। महावीर की ब्राहिसा ब्रौर ब्रमेकान्त दृष्टि की होंडी पीटनेवालं की ब्रोर कोई धीमान् ब्राँख उठाकर देखता तक नहीं ब्रौर गांधीजी की तरफ सारा विचारक-वर्ग ध्यान दे रहा है। इस ब्रन्तर का कारण क्या है ? इस सवाल के उत्तर में सव कुछ ब्रा जाता है

## श्रव कैसा उपयांग होना चाहिए ?

श्रनेकान्त-हण्ट यदि श्राध्यात्मिक मार्ग में सफत हो सकती है श्रौर श्रार्हिसा का सिद्धान्त यदि श्राध्यात्मिक कल्याण साधक हो सकता है तो यह भी मानना चाहिए कि ये दोनों तत्व व्यावहारिक जीवन का श्रेय श्रवस्य कर सकते हैं; क्योंकि जीवन व्यावहारिक हो या श्राध्यात्मिक—पर उसकी श्रुद्धि के स्वरूप में भिन्नता हो ही नहीं सकती श्रीर हम यह मानते हैं कि जीवन की श्रुद्धि श्रनेकान्त दृष्टि श्रौर श्राहंसा के सिवाय श्रन्य प्रकार से हो ही नहीं सकती। इसिलए हमें जीवन व्यावहारिक या श्राध्यात्मिक कैसा ही पसंद क्यों न हो पर यदि उसे उन्नत बनाना इष्ट है तो उस जीवन के प्रत्येक च्रेत्र में श्रनेकान्त दृष्टि को तथा श्राहंसा तत्व को प्रश्चपूर्वक लागू करना ही चाहिए। जो लोग व्यावहारिक जीवन में इन दो तत्वों का प्रयोग करना राक्य नहीं समभते उन्हें सिर्फ श्राध्यान्तिक कहलानेवाले जीवन को धारण करना चाहिए। इस दलील के फलस्वरूप श्रन्तिम प्रश्न यही होता है कि तब इस समय इन दोनों तत्वों का उपयोग व्यावहारिक जीवन में कैसे किया जाए ? इस प्रश्न का उत्तर देना ही श्रनेकान्तवाद की मर्यादा है।

जैन समाज के व्यावहारिक जीवन की कुछ समस्याएँ ये हैं---

१—समग्र विश्व के साथ जैन धर्म का ऋसली मेल कितना और किस प्रकार का हो सकता है ?

२—राष्ट्रीय स्त्रापत्ति स्त्रौर संपत्ति के समय जैन धर्म कैसा व्यवहार रखने की इजाजत देता है ?

३—सामाजिक क्रीर साम्प्रदायिक भेदों तथा पूटों को मिटाने की कितनी शक्ति जैन धर्म में है ?

यदि इन समस्याश्रां को इल करने के लिए श्रनेकान्त दृष्टि तथा श्रिहंसा का उपयोग हो सकता है तो वही उपयोग इन दोनों तत्त्वों की प्राण्पूजा है श्रीर यदि ऐसा उपयोग न किया जा सके तो इन दोनों की पूजा सिर्फ पाघाणपूजा या शब्द पूजा मात्र होगी। परंतु मैंने जहाँ तक गहरा विचार किया है उससे

थह स्पष्ट जान पड़ता है कि उक्त तीनों का ही नहीं किन्तु दूसरी भी वैसी सब समस्यात्रों का व्यावहारिक समाधान, यदि प्रज्ञा है तो अनेकान्त दृष्टि के द्वारा तथा श्राहिंसा के सिद्धान्त के द्वारा पूरे तौर से किया जा सकता है। उदाहरण के तौर पर जैनधर्म प्रवृत्ति मार्ग है या निवृत्ति मार्ग ? इस प्रश्न का उत्तर, अनेकान्त-दिष्ट की योजना करके, यों, दिया जा सकता है- "जैनधर्म प्रवृत्ति श्रीर निवृत्ति उभय मार्गावलम्बी है। प्रत्येक त्रेत्र में जहाँ सेवा का प्रसंग हो वहाँ ऋपेण की प्रवृत्ति का आदेश करने के कारण जैन-धर्म प्रवृत्तिगामी है और जहाँ भोग-वृत्ति का प्रसंग हो वहाँ निवृत्ति का आदेश करने के कारण निवत्तगामी भी है।" परन्त जैसा आजकल देखा जाता है, भोग में-अपर्गत दसरों से सुविधा प्रहण करने में-प्रवृत्ति करना श्रौर योग में-श्रथांत् दूसरों को श्रपनी सुविधा देने में-निवृत्ति धारण करना, यह अनेकान्त तथा अहिंसा का विकृत रूप अथवा उनका स्पष्ट भंग है। इवेताम्बरीय-दिगम्बरीय भागडों में से कुछ को लेकर उन पर भी श्रानेकान्त-दिष्ट लागु करनी चाहिए । नग्नत्व श्रीर वस्त्रधारित्व के विषय में द्रव्यार्थिक पर्या-यार्थिक-इन दो नयों का समन्वय बराबर हो सकता है। जैनत्व ऋर्यात वीतरागत्व यह तो द्रव्य ( सामान्य ) है श्रीर नग्नत्व तथा वस्त्रधारित्व, एवं नग्नत्व तथा वस्त्रधारण के विविधस्वरूप-ये सब पर्याय (विशेष) हैं। उक्त द्रव्य शाश्वत है पर उसके उक्त पर्याय सभी अशाश्वत तथा अन्यापक है। प्रत्येक पर्याय यदि द्रव्यसम्बद्ध है-द्रव्य का बाधक नहीं है-तो वह सत्य है श्रव्यथा सभी श्रसत्य हैं। इसी तरह जीवनशुद्धि यह द्रव्य है और स्त्रीत्व या पुरुषत्व दोनों पर्याय हैं। यही बात तीर्थ के भ्रौर मन्दिर के इकों के विषय में घटानी चाहिए! न्यात, जात श्रीर फिकों के बारे में भेदाभेद भड़ी का उपयोग करके ही अत्राहा निपटाना चाहिए । उत्कर्ष के सभी प्रसंगों में श्रिभिन्न श्रर्थात एक हो जाना श्रीर श्रापकर्ष के प्रसंगों में भिन्न रहना श्रार्थात दलवन्दी न करना । इसी प्रकार बृद्धलग्न, अनेकपत्नीग्रहण, पुनर्विवाह जैसे विवादास्पद विषयों के लिए भी कथंचित विधेय-श्रविधेय की भंगी प्रयुक्त किये बिना समाज समंजस रूप से जीवित रह नहीं सकता।

चाहे जिस प्रकार से विचार किया जाए पर आजकल की परिस्थिति में तो यह सुनिश्चित है कि जैसे सिंद्धसेन, समंतभद्र आदि पूर्वाचायों ने अपने समय के विवादास्पद पच-प्रतिपद्धों पर अनेकान्त का और तज्जनित नय आदि वादों का प्रयोग किया है वैसे ही हमें भी उपस्थित प्रश्नों पर उनका प्रयोग करना ही चाहिए । यदि हम ऐसा करने को तैयार नहीं हैं तो उत्कर्ष की श्रमिलापा रखने का भी हमें कोई अधिकार नहीं हैं।

श्चनेकान्त की मर्यादा इतनी विस्तृत श्रीर व्यापक है कि उसमें से सब विषयों पर प्रकाश डाला जा सकता है। इसलिए कोई ऐसा भय न रखें कि प्रस्तत व्यावहारिक विषयों पर पूर्वाचार्यों ने तो चर्चा नहीं की, फिर यहाँ क्यों की गई ? क्या यह कोई उचित सममेगा कि एक तरफ से समाज में अविभक्तता की शक्ति की जरूरत होने पर भी वह छोटी-छोटी जातियों ऋथवा उपजातियों में विभक्त होकर बरवाद होता रहे, दूसरी तरफ से विद्या श्रीर उपयोग की जीवनप्रद संस्थाओं में बल लगाने के बजाय धन, बृद्धि और समय की सारी शक्ति को समाज तीयों के भगड़ों में खर्च करता रहे श्रीर तीसरी तरफ जिस विधवा में संयम पालन का सामर्थ्य नहीं है उस पर संयम का बोक्त समाज बलपूर्वक लादता रहे तथा जिसमें विद्याग्रहण एवं संयमपालन की शक्ति है उस विधवा को उसके लिए पूर्ण मीका देने का कोई प्रबंध न करके उससे समाज कल्याण की ऋभिलाषा रखें श्रीर हम पण्डितगण सन्मतितर्क तथा त्राप्तमीमांसा के श्रनेकान्त श्रीर नयवाद विषयक शास्त्रार्थों पर दिन रात सिरपची किया करें ? जिसमें व्यवहार बुद्धि होगी और प्रजा की जायति होगी वह तो यही कहेगा कि श्रनेकान्त की मर्यादा में से जैसे कभी श्राप्तमीमांसा का जन्म श्रीर सन्मतितर्क का श्राविभाव हन्ना था वैसे ही उस मर्यादा में से आजकल 'समाज मीमांसा' और 'समाज तर्क' का जन्म होना चाहिए तथा उसके द्वारा अनेकांत के इतिहास का उपयोगी पष्ठ लिखा जाना चाहिए।

ई० १६३० ]

['श्रनेकान्त'

# **अनेकान्तवाद**

## दो मौलिक विचार-धाराएँ-

विश्व का विचार करनेवाली परस्पर भिन्न ऐसी मुख्य दो दृष्टियाँ हैं। एक है सामान्यगामिनी और दूसरी है विशेषगामिनी। पहली दृष्टि शुरू में तो सारे विश्व में समानता ही देखती है पर वह धीरे-धीरे अभेद की स्रोर अुकते-अुकते अन्त में सारे विश्व को एक ही मूल में देखती है और फलतः निश्चय करती है कि जो कुछ प्रतीति का विषय है वह तत्त्व वास्तव में एक ही है। इस तरह समानता की प्राथमिक भूमिका से उतरकर अन्त में वह दृष्टि तात्त्वक—एकता की भूमिका पर आकर उहरती है। उस दृष्टि में जो एक मात्र विषय स्थिर होता है, वहीं सत् है। सत् तत्व में श्रात्यन्तिक रूप से निमग्न होने के कारण् वह दृष्टि या तो मेदों को देख ही नहीं पाती या उन्हें देखकर भी वास्तविक न समम्भने के कारण् व्याव हारिक या अपारमार्थिक या बाधित कहकर छोड़ ही देती है। चाहे फिर वे प्रतीतिगोचर होने वाले भेद कांलकृत हों अर्थात कालपट पर फैले हुए हों जैसे पूर्वापररूप बीज, अंकुर आदि; या देशकृत हों अर्थात् देशपट पर वितत हों जैसे समकालीन घट, पट आदि प्रकृति के परिणाम; या द्रव्यगत अर्थात् देशकाल-निरपेच्च साहजिक हों जैसे प्रकृति, पुरुष तथा अनेक पुरुष।

इसके विरुद्ध दूसरी दृष्टि सारे विश्व में ग्रसमानता ही ग्रसमानता देखती है ग्रीर धीरे-धीरे उस ग्रसमानता की जड़ की खोज करते-करते ग्रंत में वह विश्लेषण की ऐसी भूमिका पर पहुँच जाती है, जहाँ उसे एकता की तो बात ही क्या, समानता भी कृत्रिम मालूम होती है। फलतः वह निश्चय कर लेती है कि विश्व एक दूसरे से ग्रत्यन्त भिन्न ऐसे भेदों का पुंज मात्र है। वस्तुतः उसमें न कोई वास्तविक एक तत्त्व है ग्रीर न साम्य ही। चाहे वह एक तत्त्व समप्र देश-काल व्यापी समभा जाता हो जैसे प्रकृति; या द्रव्यभेद होने पर भी मात्र कालव्यापी एक समभा जाता हो जैसे परमारा ।

उपर्युक्त दोनों इष्टियाँ मूल में ही भिन्न हैं, क्योंकि एक का श्राधार समन्वय मात्र है श्रीर दूसरी का श्राधार विश्लेषण मात्र । इन मूलभूत दो विचार सरिणयों के कारण श्रानेक मुद्दों पर श्रानेक विरोधी वाद श्राप ही श्राप खड़े हो जाते हैं।

7.7

हम देखते हैं कि सामान्यगामिनी पहली दृष्टि में से समग्र देश-काल-व्यापी तथा देश-काल विनिर्मुक्त ऐसे एक मात्र सत्-तत्त्व या ब्रह्माहैत का वाद स्थापित हुन्ना; जिसने एक तरफ से सकल भेदों को श्रीर तद्गाहक प्रमाणों को मिथ्या वतलाया श्रीर साथ ही सत् तत्त्व को वाणी तथा तर्क की प्रवृत्ति से शूत्य कहकर मात्र श्रमुभवगम्य कहा । दूसरी विशेषगामिनी दृष्टि में से भी केवल देश श्रीर काल भेद से ही भिन्न नहीं बिल्क स्वरूप से भी भिन्न ऐसे श्रमंत भेदों का वाद स्थापित हुन्ना। जिसने एक श्रोर से सब प्रकार के श्रभेदों को मिथ्या वतलाया श्रीर दूसरी श्रोर से श्रांतिम भेदों को वाणी तथा तर्क की प्रवृत्ति से शूत्य कहकर मात्र श्रमुभवगम्य वतलाया। ये दोनों वाद श्रांत में शूत्यता तथा स्वानुभवगम्यता के परिणाम पर पहुँचे सही, पर दोनों का लक्ष्य श्रायन्त मिल होने के कारण वे श्रापस में विलक्षल ही टकराने श्रीर परस्पर विरुद्ध दिखाई पड़ने लगे।

### भेदवाद-श्रभेदवाद--

उक्त दो मूलभूत विचारधाराश्रां में से फूटनेवाली या उनसे संबंध रखने वाली भी श्रमेन विचार धाराएँ प्रवाहित हुईं। िकसी ने श्रमेद को तो श्रपनाया, पर उसकी व्याप्ति काल ग्रीर देश पट तक श्रथवा मात्र कालपट तक रखी। स्वरूप या द्रव्य तक उसे नहीं बढ़ाया। इस विचारधारा में से श्रमेक द्रव्यों को मानने पर भी उन द्रव्यों की कालिक नित्यता तथा देशिक व्यापकता के बाद का जन्म हुआ जैसे सांख्य का प्रकृति-पुरुपवाद, दूसरी विचार धारा ने उसकी श्रपेत्वा भेद का च्रेत्र वद्यां को श्रपेत्वा मानकर भी स्वरूपतः जड़ द्रव्यों को श्रिक संख्या में स्थान दिया जैसे परमाग्रु, विश्वद्रव्यवाद श्रादि।

श्रद्धैसमात्र या सन्मात्र को स्पर्श करने वाली दृष्टि किसी विषय में भेद सहन न कर सकने के कारण श्रमेदमूलक ग्रनेकवादों का स्थापन करे, यह स्वामाविक ही है, हुश्रा भी ऐसा हो । इसी दृष्टि में से कार्य-कारण के ग्रमेदम्लक मात्र सत्कार्यवाद का जन्म हुत्रा । धर्म-धर्मां, ग्रुण-गुणीं, ग्राप्रार-ग्रापेय ग्रादि द्वंदों के श्रमेदवाद भी उसी में से फिलत हुए । जब कि दैत ग्रीर मेद को स्पर्श करने वाली दृष्टि ने श्रनेक विषयों में भेदमूलक ही नानावाद स्थापित किये । उसने कार्य-कारण के भेदमूलक मात्र श्रमत्कार्यवाद को जन्म दिया तथा धर्म-धर्मां, ग्रुण-गुणीं, श्राधार-श्रापेय ग्रादि श्रनेक दंदों के भेदों को भी मान लिया । इस तरह हम भारतीय तन्विवंतन में देखते हैं कि मौलिक सामान्य श्रीर विशेष हिस्ट तथा उनकी श्रवान्तर सामान्य श्रीर विशेष हिस्ट तथा उनकी श्रवान्तर सामान्य श्रीर विशेष हिस्ट एसे में से परस्पर विद्ध ऐसे श्रनेक

मतों-दर्शनों का जन्म हुन्ना; जो स्रपने विरोधीवाद की स्नाधारभूत भूमिका की सत्यता की कुछ भी परवाह न करने के कारण एक दूसरे के प्रहार में ही चिर-तार्थता मानने लगे।

#### सद्वाद-श्रसद्वाद--

सद्वाद स्रद्वैतगामी हो या द्वैतगामी जैसा कि सांस्थादि का, पर वह कार्यकारण के स्रभेदमूलक सत्कार्यवाद को बिना माने स्रपना मूल लक्ष्य सिद्ध ही
नहीं कर सकता; जब कि स्रसद्वाद चिषकगामी हो जैसे बौदों का, स्थिरगामी हो
या नित्यगामी हो जैसे वैशेषिक स्रादि का—पर वह स्रसत्कार्यवाद का स्थापन बिना
किये स्रपना लक्ष्य स्थिर कर ही नहीं सकता। स्रतप्य सत्कार्यवाद स्त्रौर स्रसत्कार्यवाद की पारस्परिक टक्कर हुई । स्रद्वैतगामी स्त्रौर द्वैतगामी सद्वाद में से
जन्मी हुई कूटस्थता जो कालिक नित्यता रूप है स्रौर विभुता जो देशिक व्यापकता
रूप है उनकी-देश स्रौर कालकृत निरंश स्रंशवाद स्त्रथांत निरंश च्यापाद के
साथ टक्कर हुई, जो कि वस्तुतः सदृशन के विरोधी दर्शन में से फलित होता है।
निर्वचनीय-स्रानिर्वचनीय वाद—

एक तरक से सारे विश्व को ऋष्यख श्रीर एक तत्त्वरूप माननेवाले श्रीर दूसरी तरफ से उसे निरंश श्रंशपुंज माननेवाले—श्रपने-श्रपने लक्ष्य की सिद्धि तभी कर सकते थे जब कि वे श्रपने श्रभीष्ट तत्त्व को श्रनिर्वचनीय श्र्यांत् श्रनिस्ताप्य-शब्दा-गोचर मानें, क्योंकि शब्द के द्वारा निर्वचन मानने पर न तो श्रख्यख सत् तत्त्व की सिद्धि हो सकती है श्रीर न निरंश भेद तत्त्व की । निर्वचन करना ही मानों श्रख्यख्वा या निरंशता का लोप कर देना है । इस तरह श्रख्यख श्रीर निरंशवाद में से श्रनिर्वचनीयवाद श्राप ही श्राप फलित हुश्रा। पर उस वाद के सामने लच्चणवादी वैशेषिक श्रादि तार्किक हुए, जो ऐसा मानते हैं कि वस्तु मात्र का निर्वचन करना या लच्चण बनाना शक्य ही नहीं बिल्क वास्तविक भी हो सकता है । इसमें से निर्वचनीयत्वयाद का जम्म हुश्रा श्रीर तब श्रनिर्वचनीय तथा निर्वचनीयवाद श्रापस में टकराने लगे ।

## हेतुवाद-ऋहेतुवाद ऋादि-

इसी प्रकार कोई मानते थे कि प्रमाण चाहे जो हो पर हेतु ऋथांत् तर्क के विना किसी से ऋन्तिम निश्चय करना भयास्पद है। जब दूसरे कोई मानते थे कि हेतुवाद स्वतन्त्र बल नहीं रखता। ऐसा बल ऋागम में ही होने से वही मूर्धन्य प्रमाण है। इसी से वे टोनों वाट परस्पर टकराते थे। टैक्ज कहता था कि

सब कुछ दैवाधीन है; पौरुष स्वतंत्ररूप से कुछ कर नहीं सकता । पौरुषवादी ठीक इससे उत्तरा कहता था कि पौरुष ही स्वतंत्रभाव से कार्य करता है। अतएक वे दोनों वाद एक दूसरे को असत्य मानते रहे। अर्थनय—पदार्थवादी राज्य की और शब्दनय—शाब्दिक अर्थ की परवाह न करके परस्पर स्वराहन करने में प्रवृत्त थे। कोई अभाव को भाव से पृथक ही मानता तो दूसरा कोई उसे भाव स्वरूप ही मानता था और वे दोनों भाव से अभाव को पृथक मानने न मानने के बारे में परस्पर प्रतिपत्त भाव धारण करते रहे। कोई प्रमाता से प्रमाण और प्रमिति को अत्यन्त भिन्न मानते तो दूसरे कोई उससे उन्हें अभिन्न मानते थे। कोई वर्णाश्रम विहित कर्म मात्र पर भार देकर उसी से इष्ट प्राप्ति बतलाते तो कोई ज्ञान मात्र से आनन्दािस का प्रतिपादन करते जब तीसरे कोई भिक्त को ही परम पद का साधन मानते रहे और वे सभी एक दूसरे का आवेशपूर्वक खराडन करते रहे। इस तरह तत्वज्ञान व आचार के छोटे-बड़े अनेक मुद्दां पर परस्पर विलक्कल विरोधी ऐसे अनेक एकान्त मत प्रचलित हुए।

### श्रनेकान्त-दृष्टि से समन्वय-

उन एकान्तों की पारस्परिक वाद-लीला देखकर श्रमेकान्तदृष्टि के उत्तरा-धिकारी श्राचार्यों को विचार क्राया कि क्रसल में ये सब बाद जो कि क्रपनी-श्चपनी सत्यता का दावा करते हैं वे त्रापस में इतने लडते हैं क्यों १ क्या उन सब में कोई तथ्यांश ही नहीं, या सभी में तथ्यांश है, या किसी-किसी में तथ्यांश है, या सभी पूर्ण सत्य है ? इस प्रश्न के अन्तर्मुख उत्तर में से एक चाबी मिल गई, जिसके द्वारा उन्हें सब विरोधों का समाधान हो गया और पूरे सत्य का दर्शन हुआ। वही चाबी अपनेकान्तवाद की भूमिका रूप अपनेकान्त दृष्टि है। इस दृष्टि के द्वारा उन्होंने देखा कि प्रत्येक संयुक्तिकवाद अमुक-अमुक दृष्टि से श्रमुक-श्रमुक सीमा तक सत्य है। फिर भी जब कोई एक बाद दूसरे बाद की श्राधारभूत विचार सरणी श्रोर उस वाद की सीमा का विचार नहीं करता प्रत्यत श्रपनी श्राधारमूत दृष्टि तथा श्राने विषय की सीमा में ही सब कुछ मान लेता है. तत्र उसे किसी भी तरह दूसरे वाद की सत्यता मालूम ही नहीं हो पाती। यही हालत दूसरे विरोधी वाद की भी होती है। ऐसी दशा में न्यायं इसी में है कि प्रत्येक वाद को उसी विचार-सरणो से उसी सीमा तक ही जाँचा जाय श्रीर इस जाँच में वह ठीक निकले तो उसे सत्य का एक भाग मानकर ऐसे सब सत्यांशरूप मिशायों को एक पूर्ण सत्यरूप विचार-सूत्र में पिरोकर ऋविरोधी माला बनाई जाय । इसी बिचार ने जैनाचार्यों को अनेकान्तदृष्टि के आधार पर तत्कालीन सब वादों का सम-

न्य करने की श्रोर प्रेरित किया। उन्होंने सीचा कि वब शुद्ध श्रीर निःस्वार्थ चित्त-वालों में से किन्हीं को एकत्वपर्यवसायी साम्यप्रतीति होती है श्रीर किन्हीं को निरंश श्रंश पर्यवसायी मेद प्रतीति होती है तब यह कैसे कहा जाय कि श्रमुक एक ही प्रतीति प्रमाण है श्रीर दूसरी नहीं । किसी एक को श्रप्रमाण मानने पर तुल्यवुक्ति से दोनों प्रतीतियाँ श्रयमाण ही सिद्ध होंगी । इसके सिवाय किसी एक प्रतीति को प्रमाण श्रीर दूसरी को श्रप्रमाण मानने वालों को भी श्रन्त में श्रप्रमाण मानी हुई प्रतीति के विषयरूप सामान्य या विशोष के सार्वजनिक व्यवहार की उपपत्ति तो किसी न किसी तरह करनी ही पड़ती है । यह नहीं कि श्रपनी हुए प्रतीति को प्रमाण कहने मात्र से सब शास्त्रीय लौकिक व्यवहारों की उपपत्ति भी हो जाय । यह मेन हीं कि ऐसे व्यवहारों को उपपत्त विना किये ही छोड़ दिया जाय । ब्रह्मैकत्ववादी भेदों को व उनकी प्रतीति को श्रविचामूलक ही कह कर उसकी उपपत्ति करेगा, जब कि च्यिकत्ववादी साम्य या एकत्व को व उसकी प्रतीति को ही श्रविचामूलक कह कर ऐसे व्यवहारों की उपपत्ति करेगा ।

ऐसा सोचने पर अनेकान्त के प्रकाश में अनेकान्तवादियों को माल्रम हन्ना कि प्रतीति ऋभेदगामिनी हो या भेदगामिनी, हैं तो सभी वास्तविक । प्रत्येक प्रतीति की वास्तविकता उसके अपने विषय तक तो है पर जब वह विरुद्ध दिखाई दैनेवाली दसरी प्रतीति के विषय की अप्रथार्थता दिखाने लगती है तत्र वह खुद भी अवास्तविक वन जाती है। अभेद और भेद की प्रतीतियाँ विरुद्ध इसी से जान पडती हैं कि प्रत्येक को पूर्ण प्रमाण मान लिया जाता है । सामान्य श्रीर विशेष की प्रत्येक प्रतीति स्वविषय में यथार्थ होने पर भी पूर्ण प्रमाण नहीं । यह प्रमाण का श्रंश श्रवश्य है। वस्तु का पूर्ण स्वरूप तो ऐसा ही होना चाहिए. जिससे कि वे विरुद्ध दिखाई देनेवाली प्रतीतियाँ भी श्रपने स्थान में रहकर उसे श्चविरोधीभाव से प्रकाशित कर सकें ग्रौर वे सब भिलकर वस्तु का पूर्ण स्वरूप प्रकाशित करने के कारण प्रमाण मानी जा सकें। इस समन्वय या व्यवस्थागर्भित विचार के बल पर उन्होंने समभाया कि सद्-हैंत स्रौर सद्-स्रहैत के बीच कोई विरोध नहीं, क्योंकि वस्तु का पूर्णस्वरूप ही ऋभेद श्रीर भेद या सामान्य श्रीर विशेषात्मक ही है। जैसे इम स्थान, समय, रंग, रस, परिमाण स्नादि का विचार किये बिना ही विशाल जलराशि मात्र का विचार करते हैं तब हमें एक ही एक समुद्र प्रतीत होता है। पर उसी जलराशि के विचार में जब स्थान, समय ऋषि का विचार दाखिल होता है तब हमें एक अखरड ससुद्र के स्थान में अनेक छोडे बड़े समुद्र नज़र त्र्याते हैं: यहाँ तक कि अपन्त में हमारे ध्यान में जलकख तक मी नहीं रहता उसमें केवल कोई ऋविमाज्य रूप या रस ऋदि का झंश ही रह जाता

है और ग्रन्त में वह भी शुत्यवत् भासित् होता है। जलराशि में श्रखगड एक समद की बुद्धि भी वास्तविक है और अन्तिम अंश की बुद्धि भी। एक इसिक्स वास्तविक है कि वह भेदों को ऋलग-ऋलग रूप से स्पर्श न करके सब को एक साथ सामान्यरूप से देखती है। स्थान, समय ब्रादि कत भेद जो एक दूसरे से व्यावत है उनको स्रलग-स्रलग रूप से विषय करनेवाली बुद्धि भी वास्तविक है; क्योंकि वे भेद वैसे ही हैं। जलराशि एक ग्रौर श्रनेक-उभय रूप होने के कारख उसमें होनेवाली समुद्रबुद्धि श्रीर श्रंशबुद्धि श्रपने श्रपने स्थान में यथार्थ होकर भी कोई एक बुद्धि पूर्णस्वरूप को विषय न करने के कारण पूर्णप्रमाण नहीं है। फिर भी दोनों मिलकर पूर्ण प्रमाण है। वैसे ही जब हम सारे विश्व को एक मात्र सत-रूप से देखें अथवा यह कहिए कि जब हम समस्त भेदों के अन्तर्गत एक मात्र खनगमक सत्ता स्वरूप का विचार करें तब हम कहते हैं कि एक मात्र सत ही है: क्योंकि उस सर्वप्राही सत्ता के विचार के समय कोई ऐसे भेद भासित नहीं होते जो परस्पर में व्यावत्त हों। उस समय तो खारे भेट समष्टि रूप में या एक मात्र सत्ता रूप में ही भासित होते हैं: श्रीर तभी सद् श्रद्धेत कहलाता है। एक मात्र सामान्य की प्रतीति के समय सत शब्द का ऋर्थ भी इतना विशाल हो जाता है कि जिसमें कोई शेप नहीं बचता । पर जब हम उस विश्व की-गणधर्म कत भेदों में जो कि परस्पर व्यावृत्त हैं-विभाजित करते हैं: तब वह विश्व एक सत रूप से मिटकर अपनेक सत रूप प्रतीत होता है। उस समय सत शब्द का अपर्य भी उतना ही छोटा हो जाता है। हम कभी कहते हैं कि कोई सत् जड़ भी है और कोई चेतन भी। इस और अधिक भेटों की ओर भक्त कर फिर यह भी कहते हैं कि जड सत भी अनेक हैं और चेतन सत भी अनेक हैं। इस तरह जब सर्वप्राही सामान्य को व्यावर्तक भेदों में विभाजित करके देखते हैं तब हमें नाना सत् मालूम होते हैं त्र्यौर वही सद् द्वैत है। इस प्रकार एक विश्व में प्रवृत्त होने बाली सद-ग्रहैत बुद्धि ग्रीर सद-हैत बुद्धि दोनों ग्रपने-ग्रपने विषय में यथार्थ होकर भी पूर्ण प्रमाण तभी कही जाएँगी जब वे दोनों सापेन्नरूप से मिलें। यही सद-श्रद्धेत श्रीर सद-द्वेत वाद जो परस्पर विरुद्ध समभे जाते हैं उनका श्रनेकान्त **दृष्टि** के ऋनुसार समन्वय हुआ।

इसे बृद्ध और वन के दृष्टान्त से भी स्पष्ट किया जा सकता है। जब अनेक परस्पर भिन्न बृद्ध व्यक्तियों को उस-उस व्यक्ति रूप से महण न करके सामूहिक वा सामान्य रूप में वनरूप से प्रहण करते हैं, तब उन सब विशेषों का अभाव नहीं हो जाता। पर वे सब विशेष सामान्यरूप से सामान्य प्रहण में ही ऐसे लीन हो जाते हैं मानो वे हैं ही नहीं। एक मात्र वन ही वन नज़र आता है यही एक प्रकार का ऋदौत हुन्रमं। फिर कमी हम जब एक एक रह को विशेष रूप से समभते हैं तब हमें परस्पर मिन्न व्यक्तियों ही व्यक्तियों नजर ख्राती हैं, उस समय विशेष प्रतीति में सामान्य इतना ख्रन्तलींन हो जाता है कि मानो वह है नहीं। ख्रव इन दोनों ख्रनुमंबों का विश्लेषण करके देखा जाय तो यह नहीं कहा जा सकता कि कोई एक सत्य है ब्रीर दूसरा ब्रासत्य । ख्रपने-ख्रपने विषय में दोनों ख्रनुमंबों का समुचित समन्वय ही है। क्योंकि इसी में सामान्य ख्रौर विशेषात्मक वन ब्रुचों का ख्रवाधित ख्रनुभव समा भकता है। यही स्थित विश्व के संबन्ध में सद-ख्रदेत किंवा सद-द्वैत दृष्टि की भी है।

कालिक, देशिक ग्रीर देश-कालातीत सामान्य-विशेष के उपर्युक्त ग्राद्वैत-द्वैतवाद के त्रागे बढ़कर कालिक सामान्य-विशेष के सूचक नित्यत्ववाद श्रीर चिणिकत्ववादं भी हैं। ये दोनों वाद एक दसरे के विरुद्ध ही जान पड़ते हैं; पर श्रानेकान्त दृष्टि कहती है कि वस्तुतः उनमें कोई विरोध नहीं। जब हम किसी तत्त्व को तीनों कालों में ग्रखएड रूप से ग्रथांत ग्रनादि-ग्रनन्त रूप से देखेंगे तब वह ऋखराड प्रवाह रूप में ऋदि ऋता रहित होने के कारण नित्य ही है। पर हम जब उस ग्रखण्ड-प्रवाह पतित तच्च को छोटे-बड़े ग्रापेन्निक काल भेदों में विभा-जित कर लेते हैं. तब उस काल पर्यन्त स्थायी ऐसा परिमित रूप ही नजर श्राता है, जो सादि भी है श्रीर सान्त भी । श्रगर विविद्यत काल इतना छोटा हो जिसका दूसरा हिस्सा बुद्धिशस्त्र कर न सके तो उस काल से परिच्छिन्न वह तस्व-गत प्रावाहिक अंश सबसे छोटा होने के कारण चिणक कहलाता है। नित्य श्रीर ज्ञाणिक ये दोनां शब्द ठीक एक दूसरे के विरुद्धार्थक हैं। एक अनादि अनन्त का और दूसरा सादि-सान्त का भाव दरसाता है। फिर भी हम अनेकान्त-दृष्टि के अनुसार समभ सकते हैं कि जो तत्त्व ग्रखरड प्रवाह की श्रपेता नित्य कहा जा सकता है वही तत्त्व खरड खरड ज्ञाणारिमित परिवर्तनों व पर्यायों की अपेजा से क्रियाक भी कहा जा सकता है । एक वाद की ग्राधार-दृष्टि है ग्रानादि-ग्रानन्ततां की दृष्टि; जब दूसरे की ऋषांगर है सादि-सान्तता की दृष्टि। वस्त का कालिक पूर्ण स्वरून अनादि-अनन्तता ग्रीर सादि-सान्तता इन दो श्रंशों से बनता है। श्रतएव दोनों दृष्टियाँ श्रपने-श्रपने विषय में यथार्थ होने पर भी पूर्ण प्रमाण तभी बनती हैं जब वे समन्वित हों।

इस समन्वय को दृष्टान्त से भी इस प्रकार स्पष्ट किया जा सकता है। किसी एक वृद्ध का जीवन-व्यापार मूल से लेकर फल तक में काल-कम से होनेवाली बीज मूल, ग्रॅंकुर, स्कन्ध, शाला-प्रतिशाला, पत्र, पुष्प ग्रौर फल ग्रादि विविध अवस्थाओं में होकर ही प्रवाहित ग्रौर पूर्ण होता है। जब हम ग्रामुक वस्तु की

इन्नरूप से समभते हैं तब उपर्युक्त सब ग्रवस्थात्रों में प्रवाहित होनेवाला पूर्ण जीवन-व्यापार ही ऋखगढ़ रूप से मन में आता है पर जब हम उसी जीवन-व्यापार के परस्पर भिन्न ऐसे क्रमभावी मल, श्रंकर, स्कन्ध श्रादि एक-एक श्रंश को ग्रहण करते हैं तब वे परिमित काल-लचित श्रंश ही हमारे मन में श्राते हैं। इस प्रकार हमारा मन कभी तो समचे जीवन-व्यापार को श्राखराड रूप में स्पर्श करता है और कभी-कभी उसे खरिडत रूप में एक-एक श्रंश के द्वारा । परीचाण करके देखने से साफ जान पडता है कि न तो ऋखराड जीवन-व्यापार ही एक मात्र पूर्ण वस्त है या काल्पनिक मात्र है श्रीर न खरिडत श्रंश ही पूर्ण वस्त है या काल्पनिक । भले ही उस श्रवरूड में सारे खरूड श्रीर सारे खरूडों में वह एक मात्र श्राखण्ड समा जाता हो: फिर भी वस्त का पूर्ण स्वरूप तो श्राखण्ड श्रीर खरड दोनों में ही पर्यवसित होने के कारण दोनों पहलश्रों से यहित होता है। जैसे वे दोनों पहला अपनी-अपनी कचा में यथार्थ होकर भी पूर्ण तभी बनते हैं जब समन्वित किये जाएँ, वैसे ही अनादि-अनन्त काल-प्रवाह रूप वृत्त का प्रहरण नित्यत्व का व्यञ्जक है श्रीर उसके घटक ऋंशों का ग्रहरा श्रनित्यत्व या चिंगिकत्व का द्योतक है। स्त्राधारभत नित्य प्रवाह के सिवाय न तो स्त्रनित्य घटक संभव है श्रीर न श्रनित्य घटकां के सिवाय वैसा नित्य प्रवाह ही। श्रतएव एक मात्र नित्यत्व को या एक मात्र ऋनित्यत्व को वास्तविक कहकर दसरे विरोधी ऋंश को श्रवास्तविक कहना ही नित्य-श्रवित्य वादों की टक्कर का बीज है: जिसे श्रवेकान्त दृष्टि हराती है।

श्रमेकान्त दृष्टि श्रमिर्वचनीयत्व श्रौर निर्वचनीयत्व वाद की पारस्परिक टक्कर को भी मिटाती है। वह कहती है कि वस्तु का वही रूप प्रतिपाद्य हो सकता है जो संकेत का विषय वन सके। सूक्ष्मतम बुद्धि के द्वारा किया जानेवाला संकेत भी स्थूल श्रंश को ही विषय कर सकता है। वस्तु के ऐसे श्रपरिमित भाव हैं जिन्हें संकेत के द्वारा शब्द से प्रतिपादन करना संभव नहीं। इस श्र्य में ग्राख्य सत् या निरंश च्या श्रमिर्वचनीय ही हैं जब कि मध्यवतों स्थूल भाव निर्वचनीय भी हो सकते हैं। श्रतएव समग्र विश्व के या उसके किसी एक तत्व के बारे में जो श्रानिर्वचनीयत्व श्रौर निर्वचनीयत्व के विरोधी प्रवाद हैं वे वस्तुतः श्रपनी-श्रपनी कचा में यथार्थ होने पर भी प्रमाण् तो समुचे रूप में ही हैं।

एक ही वस्तु की भावरूपता और अभावरूपता भी विरुद्ध नहीं । मात्र विधिमुख से या मात्र निषेषमुख से ही वस्तु प्रतीत नहीं होती दूष, दूध रूप से भी प्रतीत होता है और अदिध या दिधिभन्न रूप से भी । ऐसी दशा में वह भाव-अभाव उभय रूप सिद्ध हो जाता है और एक ही वस्तु में भावत्व या अभा- वल्ब का विरोध प्रतीति के स्वरूप मेद से हट जाता है । इसी तरह धर्म-धर्मी, कार्य-कारण, आधार-आधेय आदि द्वन्दों के अमेद और मेद के विरोध का परि-हार भी अनेकान्त दृष्टि कर देती है ।

जहाँ श्रासत्व श्रीर उसके मूल के प्रामायय में सन्देह हो वहाँ हेतुवाद के द्वारा परीज्ञापूर्वक ही निर्णय करना ज्ञेमंकर है; पर जहाँ श्रासत्व में कोई सन्देह नहीं वहाँ हेतुवाद का प्रयोग श्रानवश्या कारक होने से त्याज्य है । ऐसे स्थान में श्रागमवाद ही मार्गदर्शक हो सकता है । इस तरह विषय-भेद से या एक ही विषय में प्रतिगद्य भेद से हेतुवाद श्रीर श्रागमवाद दोनों को श्रावकाश है। उनमें कोई विरोध नहीं । यही स्थित दैव श्रीर पौरुषवाद की भी है । उनमें कोई विरोध नहीं । जहाँ बुद्ध-पूर्वक पौरुष नहीं, वहाँ की समस्याओं का हल दैव-वाद कर सकता है; पर पौरुष के बुद्ध पूर्वक प्रयोगस्थल में पौरुषवाद ही स्थान पाता है। इस तरह जुदे-जुदे पहलू की श्रापेज्ञा एक ही जीवन में दैव श्रीर पौरुष वाद समन्वित किये जा सकते हैं।

कारण में कार्य को केवल सत् या केवल स्रसत् माननेवाले वादों के विरोध का भी परिहार स्रनेकान्त-दृष्टि सरलता से कर देती हैं । वह कहती है कि कार्य उपादान में सत् भी है और स्रसत् भी है । कटक बनने के पहले भी सुवर्ण में कटक बनने को शिक्त है इसलिए उत्पत्ति के पहले भी शिक्त रूप से या कारणा-भेद-दृष्टि से कार्य सत् कहा जा सकता है । शिक्त रूप से सत् होने पर भी उत्पा-दक सामग्री के स्त्रभाव में वह कार्य स्त्राविभृत या उत्पन्न न होने के कारण उप-लब्ध नहीं होता, इसलिए वह स्त्रसत् भी है । तिरोभाव दशा में जब कि कटक उपलब्ध नहीं होता तब भी कुरडलाकार-धारी सुवर्ण कटक रूप बनने की योग्यता रखता है, इसलिए उस दशा में स्रसत् भी कटक योग्यता की दृष्टि से सुवर्ण में सत् कहा जा सकता है।

बौद्धों का केवल परमागु-पुञ्जवाद श्रीर नैयायिकों का श्रपूर्वावयवी वाद—ये दोनों श्रापस में टकराते हैं। पर श्रनेकान्त-दृष्टि ने स्कन्ध का—जो कि न केवल परमाग्रु-पुञ्ज है श्रीर न श्रनुभव-बाधित श्रवयवों से भिन्न श्रपूर्व श्रवयवी रूप है, स्वीकार करके विरोध का समुचित रूप से परिहार व दोनों वादों का निर्दोष समन्वय कर दिया है। इसी तरह श्रनेकान्त दृष्टि ने श्रनेक विषयों में प्रवर्तमान विरोधी-वादों का समन्वय मध्यस्थ भाव से किया है। ऐसा करते समय श्रनेकान्त बाद के श्रास-पास नयवाद श्रीर भङ्गवाद श्राप ही श्राप फलित हो जाते हैं, क्योंकि जुदे-जुदे पहलू या दृष्टिविन्दु का पृथक्करण, उनकी विषय मर्यादा का

.विभाग त्र्यौर उनका एक विषय में यथोचित विन्यास करने ही से ऋनेकान्त सिद्ध होता है।

श्रपेद्या या नय--

मकान किसी एक कोने में पूरा नहीं होता । उसके अनेक कोने भी किसी एक ही दिशा में नहीं होते । पूर्व पश्चिम, उत्तर, दिल्ला स्त्रादि परस्वर विरुद्ध दिशा वाले एक-एक कोने पर खड़े रहकर किया जानेवाला उस मकान का श्रवलोकन पूर्ण तो नहीं होता, पर वह श्रयथार्थ भी नहीं । जुदे जुदे सम्भवित सभी कोनों पर खड़े रहकर किये जाने वाले सभी सम्भवित अवलोकनों का सार समुच्चय ही उस मकान का पुरा ब्रावलोकन है। प्रत्येक कांगासम्भवी प्रत्येक अवलोकन उम पूर्ण अवलोकन का अनिवार्य अङ्ग है। वैसे ही किमी एक वस्तु या समग्र विश्व का तारिक चिन्तन-दर्शन भी श्रानेक श्रूपेचाश्रां से निष्यत्न होता है। मन की सहज रचना, उस पर पडनेवाले आगन्तक संस्कार आर्थर चिन्त्य वस्त का स्वरूप इत्यादि के सम्मेलन से ही अपेका बनती है। ऐसी अपेकाएँ खनेक होती हैं: जिनका खाश्रय लेकर वस्त का विचार किया जाता है। विचार को सहारा देने के कारण या विचार स्रोत के उद्गम का ग्राधार वनने के कारण वे ही ऋषेचाएँ दृष्टिकाण् या दृष्टिविन्दु भी कही जाती हैं। सम्भवित सभी अपेचाओं से -चाहे वे विरुद्ध ही क्यों न दिग्ताई देती हां - किये जानेवाले चिन्तन व दर्शनों का सारसमुचय ही उस विषय का पूर्ण-- ग्रनेकान्त दर्शन है। प्रत्येक अपेतासम्भवी दर्शन उस पूर्ण दर्शन का एक-एक ग्रङ्ग है जो परस्पर विरुद्ध होकर भी पूर्ण दर्शन में समन्त्रय पाने के कारण वस्तुतः अविरुद्ध ही है

जब किसी की मनोहित्त विश्व के अन्तर्गत सभी भेदों को—चाहे वे गुए, धर्म या स्वरूप कृत हों या व्यक्तित्वकृत हों—भुलाकर अर्थात् उनकी और भुके विना हो एक मात्र अप्यख्डता का विचार करती है, तब उसे अप्यख्ड या एक ही विश्व का दर्शन होता है। अभेद की उस भूमिका पर से निष्यन्त होनेवाला 'सत्' शब्द के एक मात्र अप्यख्ड अर्थ का दर्शन हो संब्रह नय है। गुए। धर्म कृत या व्यक्तित्व कृत भेदों की और भुक्तनेवाली मनोहित्त से किया जानेवाला उसी विश्व का दर्शन क्या से के से में से का खास स्थान है। इस दर्शन के 'सत्' शब्द की अर्थ मर्यादा अख्वस्वत न रह कर अनेक खयडों में विभाजित हो जाती है। वही भेदगामिनी मनोहित्त या अपेचा—सिर्फ कालकृत भेदों की ओर भुक्तकर सिर्फ वर्तमान को ही कार्यच्न होने के कारण जब सत् क्रप से देखती है और अतीत अनागत को

'सत्' शब्द की अर्थ मर्यादा में से ह्या देती है तब उसके द्वारा फलित होने वाला विश्व का दर्शन ऋजुसूत नय है। क्योंकि वह अतित-अनागत के चक्रक्यूह को छोड़कर सिर्फ वर्तमान की सीधी रेखां पर चंछता है।

उपर्युक्त तीनों मनोवृत्तियाँ ऐसी हैं जो शब्द या शब्द के गुग्य-धर्मों का आश्रय बिना लिये ही किसी भी वस्तु का चिन्तन करती हैं। श्रतएव वे तीनों प्रकार के चिन्तन श्रर्थ नय हैं। पर ऐसी भी मनोवृत्ति होती हैं जो शब्द के गुग्र धर्मों का श्राअय लेकर ही श्रर्थ का विचार करती हैं। श्रतएव ऐसी मनोवृत्ति से फिलत श्रर्थचिन्तन शब्द नय कहे जाते हैं। शाब्दिक लोग ही मुख्यतया शब्द नय के श्रिकारी हैं; क्योंकि उन्हीं के विविध दृष्टि-बिन्तुओं से शब्दनय में विविधता श्राई है।

जो शाब्दिक सभी शब्दों को ख्रालपड स्रथांत् ख्रव्युत्पन्न मानते हैं वे व्युत्पत्ति मेद से द्रार्थ भेद न मानने पर भी लिङ्ग, पुरुष, काल ख्रादि ख्रत्य प्रकार के शब्दघमों के भेद के ख्राघार पर ख्रर्थ का वैविध्य वतलाते हैं। उनका वह अर्थभेद का दर्शन शब्द को व्युत्पत्ति सिद्ध ही माननेवाली मनोवृत्ति से विचार करनेवाले शाब्दिक पर्याय ख्रर्थात् एकार्थक सममे जानेवाले शब्दों के ख्रर्थ में भी ब्युत्पत्ति भेद से भेद वतलाते हैं। उनका वह शक्, इन्द्र ख्रादि वैसे पर्याय शब्दों के ख्रर्थ भेद का दर्शन समिभिक्ड नय कहलाता है। ब्युत्पत्ति के भेद से ही नहीं, विक्ति एक ही ब्युत्पत्ति से फिलत होनेवाले खर्थ की मौजूद्गी ख्रीर गैर-मौजूदगी के भेद के कारण से भी जो दर्शन खर्थ भेद मानता है वह एवंभूत नय कहलाता है। इन तार्किक छः नयों के ख्रलावा एक नैगम नाम का नय भी है। जिसमें निगम ख्रर्थात् देश रूढ़ि के ख्रनुतार ख्रभेदगामी ख्रीर भेदगामी सत्र प्रकार के विचारों का समावेश माना गया है। प्रधानतया ये ही सात नय है। पर किसी एक ख्रंश को ख्रर्थात् हिंदि कोण को ख्रवलम्बित करके प्रवृत्त होनेवाले स्व प्रकार के विचार उस उस ख्रपेता के सूचक नय ही हैं।

शास्त्र में द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक ऐसे दो नय भी प्रसिद्ध हैं पर वे नय उपर्युक्त सात नयां से श्रांत्रण नहीं हैं किन्तु उन्हीं का संद्यित वर्गांकरण या भूभिका भात्र हैं। द्रव्य श्रर्थात् सामान्य, श्रन्वय, श्रभेद या एकत्व को विषय करनेवाला विचार मार्ग द्रव्यार्थिक नय है। नैगम, संग्रह श्रीर व्यवहार—ये तीनों द्रव्यार्थिक ही हैं। इनमें से संग्रह तो श्रुद्ध श्राभेद का विचारक होने से श्रुद्ध या मूल ही द्रव्यार्थिक है जब कि व्यवहार श्रीर नैगम की प्रदृति, भेदगामी होकर भी किसी न किसी प्रकार के श्रमेद को भी श्रवलिश्वर कर्षे ही चलती है। इसिंद्धए वे

मी द्रष्यार्थिक ही माने गये हैं। ऋतनता वे संग्रह की तरह शुद्ध न होकर कशुद्ध-मिश्रत ही द्रष्यार्थिक हैं।

पर्याय ऋर्थात् विशेष, व्यावृत्ति या मेद को ही सहस्य करके प्रवृत्त होनेवाका विचार पर्य पर्यायार्थिक नय है। ऋजुसूत्र ऋादि वाकी के चारों नय पर्यायार्थिक ही माने गये हैं। ऋमेद को छोड़कर एक मात्र मेद का विचार ऋजुसूत्र से शुरू होता है इसलिए उसी को शास्त्र में पर्यायार्थिक नय की प्रकृति या मूलाधार कहा है। पिछले तीन नय उसी मूलभूत पर्यायार्थिक के एक प्रकार से विस्तारमात्र हैं।

केवल ज्ञान को उपयोगी मान कर उसके श्राश्रय से प्रवृत्त होनेवाली विचार धारा ज्ञान नय है तो केवल क्रिया के श्राश्रय से प्रवृत्त होनेवाली विचारधारा क्रिया नय है। नयरूप श्राधार-स्तम्भों के श्रापरिमित होने के कारण भिश्व का पूर्ण दर्शन-श्रानेकान्त भी निस्सीम है।

### सप्रभंगी—

भिन-भिन श्रपेद्माओं, दृष्टिकोणों या मनोबृत्तियों से जो एक ही तत्त्व के नाना दर्शन फिलत होते हैं उन्हीं के श्रापार पर भंगवाद की सृष्टि खड़ी होती है । जिन दो दर्शनों के विषय ठीक एक दूसरे के विल्कुल विरोधी पड़ते हों ऐसे दर्शनों का समन्वय बतलाने की दृष्टि से उनके विषयभूत भाव-श्रभावात्मक दोनों श्री को लेकर उन पर जो सम्भवित वाक्य-भङ्ग बनाये जाते हैं वही सप्तमंगी है । सप्तमंगी का श्राधार नयवाद है, श्रीर उसका ध्येय तो समन्वय है श्रर्थात् श्रनेकान्त कोटि का व्यापक दर्शन कराना है; जैसे किसी भी प्रमाण से जाने हुए पदार्थ का दूसरे को बोध कराने के लिए परार्थ श्रनुमान श्रयांत् श्रनुमान वाक्य की रचना की जाती है, वैसे ही विरुद्ध श्रंशों का समन्वय श्रोता को समभाने की दृष्टि से भंग वाक्य की रचना भी की जाती है। इस तरह नयवाद श्रीर भंगवाद श्रनेकान्त दृष्टि के चेत्र में श्राप ही श्राप फलित हो जाते हैं।

## दर्शनान्तर में अनेकान्तवाद-

यह ठीक है कि वैदिक परम्परा के न्याय, वेदान्त आदि दर्शनों में तथा बौद्ध दर्शन में किसी एक वस्तु के विविध ६ छियों से निरूपण की पद्धति तथा अनेक पत्नों के समन्वय की द्रष्टि भी देखी जाती है। फिर भी प्रत्येक वस्तु

१—उदाहरणार्थ देलो सांख्यप्रवचनभाष्य पृष्ठ २। सिद्धान्त विन्दु पृ० ११६ से । वेदान्तसार पृ० २५ । सर्क संबद्ध दीपिका पृ० १७५ । महावगा ६. ३१ । प्रमाणगीमांसाटिप्पण पृ० ६१ से ।

श्रीर उसके प्रत्येक पहलू पर संभवित समग्र दृष्टि विन्दुश्रों से विचार करने का श्रात्यंतिक श्राग्रह तथा उन समग्र दृष्टि विन्दुश्रों के एक सात्र समन्वय में **ही** विचार की परिपूर्णता मानने का हद आग्रह जैन परम्परा के सिवाय अन्यत्र कहीं नहीं देखा जाता । इसी श्राग्रह में से जैन तार्किकों ने श्रानेकान्त, नय श्रीर सप्त-भंगी वाद का बिल्कल स्वतंत्र श्रौर व्यवस्थित शास्त्र निर्माण किया जो प्रमाण शास्त्र का एक भाग ही बन गया श्रीर जिसकी जोड़ का ऐसा छोटा भी ग्रन्थ इतर परंपरास्त्रों में नहीं बना । विभज्यवाद स्त्रीर मध्यम मार्ग होते हुए भी बौद्ध परंपरा किसी भी वस्तु में वास्तविक स्थायी श्रंश देख न सकी उसे मात्र जाणभंग ही नजर आया। अपनेकान्त शब्द भे से ही अपनेकान्त दृष्टि का आश्रय करने पर भी नैयायिक परमारा, श्रात्मा श्रादि को सर्वथा श्रपरिशामी ही मानने मनवाने की धुन से बच न सके। व्यावहारिक-पारमार्थिक स्त्रादि अनेक दृष्टियों का श्रवलम्बन करते हुए भी वेदान्ती श्रन्य सत्र दृष्टियों को ब्रह्सदृष्टि से कम दर्जे की या बिल्कुल ही श्रसत्य मानने-मनवाने से बच न सके। इसका एक मात्र कारण यही जान पड़ता है कि उन दर्शनों में व्यापक रूप से ऋनेकान्त भावना का स्थान न रहा जैसा कि जैन दर्शन में रहा। इसी कारण से जैन दर्शन सब हिन्द्यों का समन्वय भी करता है श्रीर सभी द्रष्टियों को श्रवने-श्रवने विषय में तल्य बल व यथार्थं मानता है। भेद-स्रभेद, सामान्य विशेष, नित्यत्व-स्रनित्यत्व स्रादि तत्त्व-ज्ञान के प्राचीन मुद्दों पर ही सीमित रहने के कारण वह अनेकान्त दृष्टि श्रीर तन्मुलक श्रनेकान्त व्यवस्थापक शास्त्र पुनरुक्त, चर्वित चर्वेण या नवीनता शून्य जान पड़ने का स्प्रापाततः सम्भव है फिर भी उस दृष्टि स्प्रौर उस शास्त्र निर्माण के पीछे जो ऋष्वरह ऋौर सजीव सर्वाश सत्य को ऋपनाने की भावना जैन परम्परा में रही श्रीर जो प्रमाण शास्त्र में श्रवतीर्ण हुई उसका जीवन के समग्र दोशें में सफल उपयोग होने की पूर्ण योग्यता होने के कारण ही उसे प्रमाण-शास्त्र को जैनाचायों की देन कहना ग्रन्ययक्त नहीं।

ई० १३३६ ]

[प्रमाणमीमांसा की प्रस्तावना का ऋंश]

# ञ्चावश्यक क्रिया

वैदिकसमान में 'सन्ध्या' का, पारसी लोगों में 'खोर देह श्रवस्ता' का, यहूदी तथा ईसाइयों में 'धार्थना' का श्रीर मुसलमानों में 'नमाज' का जैसा महत्त्व है; जैन समान में वैसा ही महत्त्व 'श्रावश्यक' का है।

जैन समाज की मुख्य दो शालाएँ हैं, (१) श्वेताम्बर श्रौर (२) दिगम्बर । दिगम्बर सम्प्रदाय में मुनि-परंपरा विच्छिन्न-प्रायः है । इसलिए उसमें मुनियों के 'श्रावश्यक-विधान' का दर्शन सिर्फ शास्त्र में ही है, व्यवहार में नहीं है । उसके आवक-समुदाय में भी 'श्रावश्यक' का प्रचार वैसा नहीं है, जैसा श्वेताम्बर-शाला में है । दिगम्बर समाज में जो प्रतिमाधारी या ब्रह्मचारी श्रादि होते हैं, उनमें मुख्यतया सिर्फ 'सामायिक' करने का प्रचार देखा जाता है । श्रंक्कुलाबद्ध रीति से छुटी 'श्रावश्यकों' का नियमित प्रचार जैसा श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में श्रीवाल-इद्ध प्रसिद्ध है । वैसा दिगम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रथांत् दिगम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रथांत् दिगम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रथांत् दिगम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध नहीं है । श्रेशंत् दिगम्बर-सम्प्रदाय में सिलसिलेवार छुटी 'श्रावश्यक' करने की परम्परा दैवसिक, रात्रिक, पाद्धिक, चतुर्मासिक श्रीर साम्बरसिरक-रूप से वैसी प्रचलित नहीं है, जैसी श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में प्रचलित है ।

यानी जिस प्रकार श्वेताम्बर-सम्प्रदाय सांयकाल, प्रातःकाल, प्रत्येक पत्त के अन्त में, चातुर्मास के अन्त में और वर्ष के अन्त में क्षियों का तथा पुरुषों का समुदाय अलग-अलग या एकत्र होकर अथवा अन्त में अकेला व्यक्ति ही सिलसिले से छहीं 'आवश्यक' करता है, उस प्रकार 'आवश्यक' करने की रीति दिगम्बर-सम्प्रदाय में नहीं है।

श्वेताम्बर-सम्प्रदाय की भी दो प्रधान शाखाएँ हैं—(१) मूर्तिपूजक श्रीर (२) स्थानकवासी। इन दोने! शाखाश्रों की साधु-आवक—दोने। संस्थाश्रों में दैवसिक, रात्रिक श्रादि पाँचो प्रकार के 'श्रावश्यक' करने का नियम्ति प्रचार श्रिषकारानुरूप वरावर चला श्राता है।

मूर्तिपूजक श्रौर स्थानकवासी—दोनों शाखाश्रों के साधुश्रों को तो सुबह शाम श्रानिवार्यरूप से 'श्रावश्यक' करना ही पड़ता है; क्योंकि शास्त्र में ऐसी श्राज्ञा है कि प्रथम श्रीर चरम तीर्यंकर के साधु 'श्रावश्यक' नियम से करें। श्रात्रय विदे उस श्राज्ञा का पालन न करें तो साधु-पद के श्रिधकारी ही नहीं समके जा सकते।

्रभावकों में 'श्रावश्यक' का प्रचार वैकल्पिक है। श्रार्यात् जो भावक श्रोतः नियमवाल होते हैं, वे श्रवश्य करते हैं श्रीर श्रन्य आवकों की प्रदृत्ति हस् विषय में ऐच्छिक है। फिर भी यह देखा जाता है कि जो नित्य 'श्रावश्यक' नहीं करता, वह भी पच्च के बाद, चतुर्मास के बाद या श्राखिरकार संवत्सर के बाद, उसको यथासम्भव श्रवश्य करता है। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में 'श्रावश्यक किया' का इतना श्रादर है कि जो व्यक्ति श्रन्य किसी समय धर्मस्थान में न जाता हो, वह तथा छोटे-बड़े वालक-बालिकाएँ भी बहुधा साम्बत्सरिक पर्व के दिन धर्मस्थान में 'श्रावश्यक-किया' करने के लिए एकत्र हो ही जाते हैं श्रोर उस किया को करके सभी श्रपना श्रहोभाग्य समक्तते हैं। इस प्रवृत्ति से यह स्पष्ट है कि 'श्रावश्यक-किया' का महस्व श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में कितना श्रधिक है। इसी सबब से सभी लोग श्रपनी सन्ति को धार्मिक शिक्ता देते समय सबसे पहिन 'श्रावश्यक-किया' सिखाते हैं।

जन-समुदाय की सादर प्रश्नुति के कारण 'त्र्यावश्यक किया' का जो महत्त्व प्रमणित होता है, उसको ठीक-ठीक समभाने के लिए 'त्र्यावश्यक किया' किसे कहते हैं ? सामायिक ग्रादि प्रत्येक 'त्र्यावश्यक' का क्या स्नरूप है ? उनके भेट-कम की उपपत्ति क्या है ? 'त्र्यावश्यक किया' त्र्याच्यात्मिक क्यों है ? हत्यादि कुछ मुख्य प्रश्नों के ऊपर तथा उनके श्रन्तर्गत श्रन्य प्रश्नों के ऊपर इस जगह विचार करना श्रावश्यक है ।

परन्तु इसके पहिले यहाँ एक बात बतला देना जरूरी है। श्रौर वह यह है कि 'श्रावश्यक-क्रिया' करने की जो विधि चूर्णि के जमाने से भी बहुत प्राचीन थी श्रौर जिसका उल्लेख श्रीहरिभद्रपूरि—जैसे प्रतिष्ठित श्राचार्य ने श्रपनी श्रावश्यक-वृत्ति पृ०, ७६० में किया है। वह विधि बहुत श्रंशों में श्रपरिवर्तित रूप से च्यों की त्यों जैसी श्वेताम्बर-मूर्तिपूजक-सम्प्रदाय में चली श्राती है, वैसी स्थानक-वासी-सम्प्रदाय में नहीं है। यह बात तपागच्छ, खरतरगच्छ श्रादि गच्छों की सामाचारी देखने से स्पष्ट मालूम हो जाती है। स्थानकवासी-सम्प्रदाय की सामाचारी में जिस प्रकार 'श्रावश्यक-क्रिया' में बोले जानेवाले कई प्राचीन सूनों की, जैसे:—पुक्लरवर(दीव ट्हें, सिद्धार्य बुद्धार्य, श्रारहंतचेह्यार्य, श्रायरियउवच्मार, श्रब्धुहियोऽहं, इत्यादि की काट-छाँट कर दी गई है, हसी प्रकार उसमें प्राचीन विधि की भी काट-छाँट नजर श्राती है। इसके विपरीत तपागच्छ, खरतरगच्छ, श्रादि की सामाचारी में 'श्रावश्यक' के प्राचीन सूत्र तथा प्राचीन विधि में कोई परिवर्तन किया हुश्रा नजर नहीं श्राता। श्रथीत् उसमें 'सामायिक—श्रावश्यक' से लेकर यानी प्रतिक्रमण की स्थापना से लेकर 'प्रत्याख्यान' पर्यन्त के छुहों

'क्रावरपक' के सूत्रों का तथा बीच में विधि करने का सिलसिला बहुघा वही हैं, जिसका उल्लेख श्रीहरिभद्रसूरि ने किया है।

यद्यपि प्रतिक्रमण्-स्थापन के पहले चैत्य-बन्दन करने की श्रीर छुठे 'श्राव-र्यक' के बाद सज्भाय, स्तवन, स्तोत्र श्रादि पढ़ने की प्रथा पीछे समारण् प्रचिति हो गई है; तथापि मूर्तिपूजक-सम्प्रदाय की 'श्रावश्यक-क्रिया'-विषयक सामाचारी में यह बात ध्यान देने योग्य है कि उसमें 'श्रावश्यकों' के सूत्रों का तथा विधि का सिलसिला श्रभी तक प्राचीन ही चला श्राता है।

## 'आवश्यक' किसे कहते हैं ?

जो किया श्रवश्य करने योग्य है, उसी को "श्रावश्यक" कहते हैं। 'श्रावश्यक किया' सब के लिए एक नहीं, वह श्रिषकारी-भेद से जुदी-जुदी है। एक व्यक्ति जिस किया को श्रावश्यक कर्म समम्भकर नित्यप्रित करता है, दूसरा उसी को श्रावश्यक नहीं समम्भता। उदाहरणार्थ—एक व्यक्ति काञ्चन-कामिनी को श्रावश्यक समम्भ कर उसकी प्राप्ति के लिए श्रपनी सारी शक्ति खर्च कर डालता है श्रीर दूसरा काञ्चन-कामिनी को श्रावश्यक समम्भता है श्रीर उसके संग से बचने की कोशिश ही में श्रपने बुद्धि-वल का उपयोग करता है। इसिलए 'श्रावश्यक-क्रिया' का स्वरूप लिखने के पहले यह बतला देना जरूरी है कि इस जगह किस प्रकार के श्रीकारियों का श्रावश्यक-कर्म विचारा जाता है।

सामान्यरूप से शरीर-धारी प्राणियों के दो विभाग हैं: — (१) 'बहिर्दृष्टि श्रौर (२) श्रन्तर्दृष्टि । जो श्रन्तर्दृष्टि है — जिनकी दृष्टि श्रातमा की श्रोर भुकी है स्रयांत् जो सहज सुख को व्यक्त करने के विचार में तथा प्रयत्न में लगे दुए हैं, उन्हों के 'श्रावश्यक कर्म' का विचार इस जगह करना है। इस कथन से यह स्पष्ट सिद्ध है कि जो जड़ में श्रपने को नहीं भूंले हैं — जिनकी दृष्टि को किसी भी जड़ वस्तु का सौन्दर्य लुभा नहीं सकता, उनका 'श्रावश्यक कर्म' वही हो सकता है, जिसके द्वारा उनका श्रातमा सहज मुख का श्रनुभव कर सके। श्रन्तर्दृष्टि वाले श्रातमा सहज मुख का श्रनुभव तभी कर सकते हैं, जब कि उनके सम्यक्त्व, चेतना, चारित्र श्राद् गुण व्यक्त हों। इसलिए वे उस क्रिया को श्रपना 'श्रावश्यक कर्म' समभते हैं, जो सम्यक्त्व श्रादि गुणों का विकास करने में सहायक हो। श्रतएव इस जगह संत्रोप में 'श्रावश्यक की व्याख्या इतनी ही है कि शानादि गुणों को प्रकट करने के लिए जो क्रिया श्रवश्य करने के योग्य है, वही 'श्रावश्यक' है।

ऐसा 'श्रावश्यक' ज्ञान श्रीर किया—उभय परिणामरूप श्रयांत् उपयोग-पूर्वक की जानेवाली किया है। यही कर्म श्रात्मा को गुणों से वासित कराने बाला होने के कारण 'झावासक' भी कहलाता है। वैदिकदर्शन में 'झावश्यक' समके जानेवाले कर्मों के लिए 'नित्यकर्म' शब्द प्रसिद्ध है। जैनदर्शन में 'झावश्य-कर्तव्य' ध्रुव, निग्रह, विशोधि, ऋध्ययनषट्क, वर्ग, न्याय, आराधना, मार्ग आदि अनेक शब्द ऐसे हैं, जो कि 'झावश्यक' शब्द के समानार्थक—पर्याय हैं (आ इति, पृ० ५३)।

सामायिक श्रादि प्रत्येक 'श्रावश्यक' का स्वरूप—स्यूत दृष्टि से 'श्रावश्यक क्रिया' के छह विभाग—भेद किये गए हैं—(१) सामायिक, (२) चतुर्विशतिस्तव, (३) वन्दन, (४) प्रतिक्रमण, (५) कायोत्सर्ग श्रोर (६) प्रत्याख्यान।

- (१) राग और द्वेष के वश न होकर सममाव—मध्यस्य—भाव में रहना अर्थात् सबके साथ आत्मतुल्य व्यवहार करना 'सामायिक' है (आर नि०, गा० १०३२)। इसके (१) सम्यक्त्वसामायिक, (२) श्रुतसामायिक और (३) चारित्र सामायिक, ये तीन मेद हैं, क्योंकि सम्यक्त्व द्वारा, श्रुत द्वारा या चारित्र द्वारा ही समभाव में स्थिर रहा जा सकता है। चारित्रसामायिक भी अधिकारी की अपेचा से (१) देश और (२) सर्व, यों दो प्रकार का है। देश सामायिकचारित्र यहस्थों को और सर्वसामायिकचारित्र साधुओं को होता है (आर नि०, गा०७६६)। समता, सम्यक्त्व, शान्ति, सुविहित आदि शब्द सामायिक के पर्याय हैं (आर नि०, गा० १०३३)।
- (२) चतुर्विश्वतिस्तव—चौशीस तीर्थंकर, जो कि सर्वगुण्-सम्पन्न श्रादर्श हैं, उनकी स्तुति करने रूप है। इसके (१) द्रव्य श्रीर (२) भाव, ये दो भेद हैं। पुष्प श्रादि सात्त्विक वस्तुओं के द्वारा तीर्थंकरों की पूजा करना 'द्रव्यस्तव' श्रीर उनके वास्तविक गुणों का कीर्तन करना 'भावस्तव' है ( श्रा॰, पृ॰ <sup>४६३</sup>)। श्रिषिकारी–विशेष गृहस्थ के लिए द्रव्यस्तव कितना लाभदायक है, इस बात को विस्तारणूर्वक श्रावश्यक निर्युक्ति, पृ॰ ४६२–४६३ में दिखाया है।
- (३) वंदन—मन, वचन शरीर का वह व्यापार बंदन है, जिससे पूजों के प्रति बहुमान प्रगट किया जाता है। शास्त्र में वंदन के चिति-कर्म, कृति-कर्म, पूजा-कर्म ऋदि पर्याय प्रसिद्ध हैं ( ऋा० नि०, गा० ११०३)। वंदन के यथार्थ स्वरूप जानने के लिए वंद्य कैरे होने चाहिए ? वे कितने प्रकार के हैं ? कौन-कौन ऋवंद्य है ? ऋवंद्य-वंदन से क्या दोष है ? वंदन करने के समय किन-किन दोषों का परिहार करना चाहिए, इत्यादि बातें जानने योग्य हैं।

द्रव्य श्रौर भाव उभय—चारित्रसम्पन्न सुनि ही वन्द्य हैं (श्रा० नि०, गा० ११०६)। वन्द्य सुनि (१) श्राचार्य, (२) उपाध्याय, (३) प्रवर्त्तक, (४) स्थविर श्रीर (५) रत्नाधिक रूप से पाँच प्रकार के हैं (श्रा० नि०, गा० ११६५)।

जो द्रव्यतिक श्रीर भावतिक एक-एक से या दोनों से रहित है, वह श्रवन्य है। अवन्दनीय तथा बन्दनीय के संबन्ध में सिक्के की चतुर्भक्की प्रसिद्ध है ( आ) नि०, गा॰ ११३८) । जैसे चाँदी शब्द हो पर मोहर ठीक न लगी हो तो वह सिक्का ग्राह्म नहीं होता । वैसे ही जो भावलिंगयक्त हैं. पर द्रव्यक्तिंगविहीन है, उन प्रत्येक बुद्ध श्रादि को वन्दन नहीं किया जाता । जिस सिक्के पर मोहर तो ठीक लगी है. पर चौदी ऋशुद्ध है. यह सिक्का माह्य नहीं होता । वैसे ही द्रव्यक्तिंगधारी होकर जो भाविलगविद्वीन हैं वे पार्श्वस्थ स्त्रादि पाँच प्रकार के कुसाधु अवन्दनीय हैं। जिस सिक्के की चाँदी श्रीर मोहर, ये दोनों ठीक नहीं है. वह भी ऋगाह्य है । इसी तरह जो द्रव्य श्रीर भाव-उभयलिंगरहित हैं वे वन्दनीय नहीं । वन्दनीय सिर्फ वे ही हैं, जो शुद्ध चाँदी तथा शुद्ध मोहर वाले सिक्के के समान द्रव्य श्रीर भाव-उभयलिंग सम्पन्न हैं ( श्रा० नि०, गा० ११३= ) । श्रवन्य को वन्दन करने से वन्दन करने वाले को न तो कर्म की निर्जरा होती है श्रौर न कीर्त्त ही । बल्कि श्रसंयम श्रादि दोपों के श्रनमोदन द्वारा कर्मबन्ध होता है ( ग्रा० नि०, गा० ११०८ ) । ग्रवन्य को वन्दन करने से वन्दन करनेवाले को ही दोष होता है. यही बात नहीं, किंत श्रवन्दनीय के श्चातमा का भी गुणी पुरुषों के द्वारा श्रपने को वन्दन कराने रूप श्रसंयम की वृद्धि द्वारा श्रघःपात होता है ( श्रा० नि०, गा० १११० ) । वन्दन बत्तीस दोषों से रहित होना चाहिए । अनाहत आदि वे बत्तीस दोष आवश्यक-निर्यक्ति. गा० १२०७-१२११ में बतलाए हैं।

(४) प्रमादवश शुभ योग से गिर कर ऋशुभ योग को प्राप्त करने के बाद फिर से शुभ योग को प्राप्त करना, यह 'प्रतिक्रमण'' है। तथा ऋशुभ योग को को छोड़कर उत्तरोत्तर शुभ योग में वर्तना, यह भी 'प्रतिक्रमण'' है। प्रतिवरण, परिहरण, करण, निवृत्ति, निन्दा, गर्हा ऋौर शोधि, ये सब प्रतिक्रमण के समानार्थक शब्द हैं (ऋा० नि० गा० १२३३)। इन शब्दों का भाव समभाने के लिए प्रत्येक शब्द को ब्याख्या पर एक-एक दृष्टान्त दिया गया है, जो बहुत मनोरंजक है (ऋा०-नि०, गा० १२४२)।

स्वस्थानाद्यन्यस्थानं प्रमादस्य वशाद्गतः ।
 तत्रैव क्रमणं भूषः. प्रतिक्रमणपुच्यते ॥१॥
 स्—प्रतिवर्तनं वा श्रुभेषु योगेषु मोक्कलदेषु ।
 निःशस्यस्य यतेर्यत् तद्वा हेयं प्रतिक्रमणम् ॥१॥

प्रतिक्रमण् का मतलब पीछे लौटना है—एक स्थित में जाकर फिर मूख स्थित को प्राप्त करना प्रतिक्रमण् है। प्रतिक्रमण् शब्द की इस सामान्य व्याख्या के श्रनुसार ऊपर बतलाई हुई व्याख्या के विकद्ध श्रर्थात् श्रशुभ योग से इट कर शुभ योग को प्राप्त करने के बाद फिर से श्रशुभ योग को प्राप्त करना यह भी प्रतिक्रमण् कहा जा सकता है। श्रत्रप्त यद्यपि प्रतिक्रमण् के (१) प्रशस्त श्रीर (२) श्रप्रस्त, ये दो भेद किये जाते हैं ( श्रा॰, पृ॰ ५६ ), तो भी 'श्रावश्यक' किया में जिस प्रतिक्रमण् का समावेश है वह श्रप्रशस्त नहीं किन्तु प्रशस्त ही है; क्योंकि इस जगह श्रन्तर्दिष्ट वाले—श्राध्यात्मिक पुरुषों की ही श्रावश्यक-क्रिया का विचार किया जाता है।

(१) दैवसिक, (२) रात्रिक, (३) पाचिक, (४) चातुर्मासिक श्रीर (५) सावत्सरिक, ये प्रतिक्रमण के पाँच भेद बहुत प्राचीन तथा शास्त्रसमत हैं; स्योंकि इनका उल्लेख श्री भद्रबाहुस्वामी भी करते हैं (ग्रा० नि०, गा० १२४७)। कालभेद से तीन प्रकार का प्रतिक्रमण भी बतलाया है—(१) भूतकाल में लगे हुए दोषों को श्रालोचना करना, (२) संवर करके वर्तमान काल के दोषों से बचना श्रीर (३) प्रत्याख्यान द्वारा भविष्यत् दोषों को रोकना प्रतिक्रमण है (ग्रा० पृ० ५५१।

उत्तरोत्तर श्रात्मा के विशेष शुद्ध स्वरूप में स्थित होने की इच्छा करनेवाले अधिकारियों को यह भी जानना चाहिये कि प्रतिक्रमण किस-किस का करना चाहिए—(१) मिथ्यात्व, (२) श्रविरति, (३) कषाय श्रीर (४) श्रप्रशस्त योग—इन चार का प्रतिक्रमण करना चाहिए। श्रथांत् मिथ्यात्व छोड़कर सम्यक्त्व को पाना चाहिए, श्रविरति का त्याग कर विरति को स्वीकार करना चाहिये, कषाय का परिहार करके चुमा श्रादि गुण प्राप्त करना चाहिए श्रीर संसार बढ़ानेवाले व्यापारों को छोड़कर श्रात्म-स्वरूप की प्राप्ति करनी चाहिए।

सामान्य रीति से प्रतिक्रमण् (१) द्रव्य श्रीर (२) भाव, यों दो प्रकार का है। भावप्रतिक्रमण् ही उपादेय है, द्रव्यप्रतिक्रमण् नहीं। द्रव्यप्रतिक्रमण् वह है, जो दिखावे के खिए किया जाता है। दोष का प्रतिक्रमण् करने के बाद भी फिर से उस दोष को बार बार सेवन करना, यह द्रव्य प्रतिक्रमण् है। इससे श्रात्मा ग्रुढ होने के बदले घिठाई द्वारा श्रीर भी दोषों की पुष्टि होती है। इस पर कुम्हार के बर्तनों को कंकर द्वारा बार-बार फोड़कर बार-बार माँफी माँगनेवाले एक जुल्बक साधु का दृष्टान्त प्रसिद्ध है। (५) धर्म या श्रुक्त-स्यान के खिए एकाम्र होकर श्रारीर पर से ममता का त्याग करना 'कायोत्सर्ग' है। कायोत्सर्ग को यथार्य

रूप में करने के लिए इस के दोषों का परिहार करना चाहिए। वे षोटक ऋादि दोष संदोप में उन्नीस हैं (ऋा० नि०, गा० १५४६-१५४७)।

कायोत्सर्ग से देह की जड़ता और बुद्धि की जड़ता दूर होती है, अर्थात् वात आदि धातुओं की विषमता दूर होती है और बुद्धि की मन्दता दूर होकर विचार-श्वाक्ति का विकास होता है। मुख-दुःख तितिचा अर्थात् अनुकूल और प्रतिकृत्व दोनों प्रकार के संयोगों में समभाव से रहने की शक्ति कायोत्सर्ग से प्रकट होती है। भावना और ध्यान का अभ्यास भी कायोत्सर्ग से ही पृष्ट होता है। अतिचार का चिन्तन भी कायोत्सर्ग में ठीक-ठीक हो सकता है। इस प्रकार देखा जाय तो कायोत्सर्ग बहुत महत्व की किया है।

कार्योत्सर्ग के अन्दर लिये जानेवाले एक श्वासोच्छ्वास का काल-परिमाण श्लोक के एकपाद के उच्चारण के काल-परिमाण जितना कहा गया है।

(६) त्याग करने को 'प्रत्याख्यान' कहते हैं। त्यागने योग्य वस्तुएँ (१) द्रव्य श्रीर (१) भावरूप से दो प्रकार की हैं। ग्रम्न, वस्त्र ग्रादि वाह्य वस्तुएँ द्रव्यस्प हैं ग्रीर ग्राज्ञान, ग्रसंयम ग्रादि वैभाविक परिणाम भावरूप हैं। श्रम्न, वस्त्र श्रादि बाह्य वस्तुत्र्यों का त्याग ग्राज्ञान, ग्रसंयम ग्रादि के त्याग द्वारा भावत्याग पूर्वक श्रीर भावत्याग के उद्देश्य से ही होना चाहिये। जो द्रव्यत्याग भावत्याग पूर्वक तथा भावत्याग के लिए नहीं किया जाता, उस ग्रात्मा को गुण-प्राप्ति नहीं होती।

(१) श्रद्धान, (२) ज्ञान, (३) वंदन, ४) श्रनुपालन, (५) श्रनुभाषण श्रौर (६) भाव, इन छः शुद्धियों के सहित किया जानेवाला प्रत्याख्यान शुद्ध प्रत्याख्यान है ( श्रा०, पृ० पुरूष)।

प्रत्याख्यान का दूसरा नाम गुण-धारण है, सो इसलिए कि उससे स्रनेक गुण प्राप्त होते हैं। प्रत्याख्यान करने से स्रास्तव का निरोध स्रयांत् संवर होता है। संवर से तृष्या का नाश, तृष्णा के नाश से निरुपम समभाव स्रौर ऐसे समभाव से क्रमशः मोज् का लाम होता है।

कम की स्वाभाविकता तथा उपपत्ति—जो त्रान्तर्दृष्टि वाले हैं, उनके जीवन का प्रधान उद्देश्य समभाव-सामायिक प्राप्त करना है। इसलिए उनके प्रत्येक व्यवहार में समभाव का दर्शन होता है। त्रान्तर्दृष्टि वाले जब किसी को समभाव की पूर्णता के शिखर पर पहुँचे हुए जानते हैं, तब वे उनके वास्तविक गुर्णों की स्तुति करने लगते हैं। इस तरह वे समभाव-स्थित साधु पुरुषों को बन्दन-नमस्कार करना भी नहीं भूलते। त्रान्तर्दृष्टिवालों के जीवन में ऐसी स्कृति—स्त्रप्रमन्तता होती है कि कदाचित् वे पूर्ववासना-वश या कुसंसर्ग-वश समभाव से गिर जाएँ, तब भी उस स्त्रप्रमन्तता के कारण प्रतिक्रमण करके वे स्रमनी पूर्व-प्राप्त स्थिति को

फिर पा तेते हैं श्रीर कभी-कभी तो पूर्व-रिथित से श्रागे भी बढ़ जाते हैं। ध्यान ही श्राध्यात्मिक जीवन के विकास की कुंजी है। इसके लिए श्रन्तर्दृष्टि वाते बार-बार ध्यान—कायोत्सर्ग किया करते हैं। ध्यान द्वारा चित्त-श्रुद्धि करते हुए वे श्रात्म-स्वरूप में विशेषतया लीन हो जाते हैं। श्रतएव जड़ वस्तुओं के भोग का परित्याग—प्रत्याख्यान भी उनके लिए साइजिक किया है।

इस प्रकार यह स्पष्ट सिद्ध है कि श्राध्यात्मिक पुरुषों के उच्च तथा स्वामाविक जीवन का प्रथक्करण ही 'आवश्यककिया' के कम का आधार है।

जब तक सामायिक प्राप्त न हो, तब तक चतुर्विशति स्तव भावपूर्वक किया ही नहीं जा सकता; क्योंकि जो स्वयं समभाव को प्राप्त नहीं है, वह समभाव में स्थित महात्मात्रों के गुणों को जान नहीं सकता श्रौर न उनसे प्रसन्न होकर उनकी प्रशंसा ही कर सकता है। इसलिए सामायिक के बाद चतुर्विशतिस्तव है।

चतुर्विशतिस्तव का श्रिषिकारी वन्दन को यथाविधि कर सकता है। क्योंकि जिसने चौबीस तीर्थकरों के गुणों से प्रसन्न होकर उनकी खुति नहीं की है, वह तीर्थकरों के मार्ग के उपदेशक सद्गुरु को भावपूर्वक वन्दन कैसे कर सकता है। इसी से वन्दन को चतुर्विशतिस्तव के बाद रखा है।

वन्दन के पश्चात् प्रतिक्रमण् को रखने का स्राशय यह है कि स्रालोचना गुरु-समञ्ज की जाती है। जो गुरु-वन्दन नहीं करता वह स्रालोचन का स्रिपकारी ही नहीं। गुरु-वन्दन के सिवाय की जानेवाली स्रालोचना नाममात्र की स्रालोचना है, उससे कोई साध्य-सिद्धि नहीं हो सकती। सच्ची स्रालोचना करनेवाले स्राधिकारी के परिणाम इतने नम्न स्रीर कोमल होते हैं कि जिससे वह स्राप ही स्राप गुरु के पैरों पर सिर नमाता है।

कायोत्सर्ग की योग्यता प्रतिक्रमण् कर लेने पर ही ख्राती है। इसका कारण् यह है कि जब तक प्रतिक्रमण् द्वारा पाप की ख्रालोचना करके चित्त-शुद्धि न की जाय, तब तक धर्म-ध्यान या शुक्कध्यान के लिए एकाग्रता संपादन करने का, जो कायोत्सर्ग का उद्देश्य है, वह किसी तरह सिद्ध नहीं हो सकता। ख्रालोचना के द्वारा चित्त-शुद्धि किये बिना जो कायोत्सर्ग करता है, उसके मुँह से चाहे किसी शब्द-विशेष का जप हुआ करे, लेकिन उसके दिल में उच्च प्येय का विचार कभी नहीं ख्राता। वह अनुभूत विषयों का ही चिन्तन किया करता है।

कायोत्सर्ग करके जो विशेष नित्त-शुद्धि, एकामता और आत्मवल मास करता है, वही प्रत्याख्यान का सञ्चा अधिकारी है। जिसने एकामता मास नहीं की है और संकल्प-बल भी पैदा नहीं किया है, वह यदि प्रत्याख्यान कर भी ले तो भी उसका ठीक-ठीक निर्वाह नहीं कर सकता। प्रत्याख्यान सबसे ऊपर की 'आवश्यकः किया' है। उसके बिए विशिष्ट चित्त-शुद्धिं श्रीर विशेष उत्साह की दरकार है, जो कायोत्सर्ग किये बिना पैदा नहीं हो सकते। इसी श्रभिप्राय से कायोत्सर्ग के पश्चात् प्रत्याख्यान रखा गया है।

इस प्रकार विचार करने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि छः 'श्रावश्यकों' का जो कम है, वह विशेष कार्य-कारण-भाव की श्रङ्खला पर स्थित है। उसमें उत्तर-फेर होने से उस की वह स्वामाविकता नहीं रहती, जो कि उसमें है।

'आवश्यक किया' की आध्यातिम का — जो किया आतमा के विकास को लक्ष्य में रख कर की जाती है, वही आध्यातिमक किया है। आतमा के विकास का मतलब उस के सम्यक्त, चेतन, चारित्र आदि गुर्गों की कमशः शुद्धि करने से है। इस कसौटी पर कसने से यह अभ्रान्त रीति से सिढ होता है कि 'सामायिक' आदि छुढ़ों 'आवश्यक' आध्यातिमक हैं। क्योंकि सामायिक का फल पाप-जनक व्यापार की निवृत्ति है, जो कि कर्म-निर्जरा द्वारा आतमा के विकास का कारण है।

चतुर्विशतिस्तव का उद्देश्य गुणानुराग की वृद्धि द्वारा गुण प्राप्त करना है, जो कि कर्म-निर्जरा द्वारा श्रात्मा के विकास का साधन है।

वन्दन-क्रिया के द्रारा विनय की प्राप्ति होती है, मान खरिखत होता है, गुरु-जन की पूजा होती है, तीर्थंकरों की आजा का पालन होता है और श्रुतधर्म की आराधना होती है, जो कि अन्त में आत्मा के क्रिमक विकास द्वारा मोज्ञ के कारण होते हैं। वन्दन करनेवालों को नम्रता के कारण शास्त्र मुनने का अवसर मिलता है। शास्त्र—श्रवण द्वारा क्रमशः ज्ञान, विज्ञान, प्रत्याख्यान संयम, अनास्त्रव, तप, कर्मनाश, अक्रिया और सिद्धि ये फल बतलाए गए हैं ( आ०-नि०, गा० १२१५ तथा वृत्ति )। इसलिए वन्दन-क्रिया आत्मा के विकास का आसंदिग्य कारण है।

स्रात्मा वस्तुतः पूर्ण शुद्ध स्रौर पूर्ण बलवान् है, पर वह विविध वासनास्त्रों के स्रनादि प्रवाह में पड़ने के कारण दोघों की स्रनेक तहों से दव-सा गया है; हसलिए जब वह ऊपर उठने का प्रयत्न करता है, तब उससे स्रनादि स्रभ्यास-वश भूलों हो जाना सहज है। वह जब तब उन भूलों का संशोधन न करे, तब तक इन्ट सिद्धि हो ही नहीं सकती। इसलिए पद-पद पर की हुई भूलों को याद करके प्रतिक्रमण द्वारा फिर से उन्हें न करने के लिए वह निश्चय कर लेता है। इस तरह से प्रतिक्रमण-क्रिया का उद्देश्य पूर्व दोघों को दूर करना और फिर से वैसे दोघों को न करने के लिए सावधान कर देना है, जिससे कि स्थारमा दोध-

मुक्त हो कर घीरे-घीरे ऋपने शुद्ध स्वरूप में स्थित हो जाय । इसी से प्रतिक्रमण-क्रिया ऋाध्यात्मिक है ।

कायोत्सर्ग चित्त की एकामता पैदा करता है ब्रौर ब्रात्मा को ब्रपना स्परूप विचारने का ब्रवसर देता है, जिससे ब्रात्मा निर्मय बनकर ब्रपने कठिनतम उद्देश्य को सिद्ध कर सकता है। इसी कारण कायोत्सर्ग-किया भी ब्राध्यात्मिक है।

दुनियाँ में जो कुछ है, वह सब न तो भोगा ही जा सकता है और न भोगने के योग्य ही है तथा वास्तविक शान्ति अपरिमित भोग से भी सम्भव नहीं है। इसिलए प्रत्याख्यान किया के द्वारा मुमुद्धुगण अपने को व्यर्थ के भोगों से बचाते हैं और उसके द्वारा चिरकालीन आत्मा-शान्ति पाते हैं। अतएव प्रत्याख्यान किया भी आध्यास्मिक ही है।

भाव-स्रावश्यक एक लोकोत्तर किया है; क्योंकि वह लोकोत्तर (मोज) के उद्देश्य से स्राध्यात्मिक लोगों के द्वारा उपयोग पूर्वक की जानेवाली किया है। इसलिए पहिले उसका समर्थन लोकोत्तर (शास्त्रीय व निश्चय) दृष्टि से किया जाता है स्रोर पीछे व्यावहारिक दृष्टि से भी उसका समर्थन किया जाएगा। क्योंकि 'स्रावश्यक' है तो लोकोत्तर किया, पर उसके स्रधिकारी व्यवहार-निष्ठ होते हैं।

जिन तत्वों के होने से ही मंतुष्य का जीवन क्रन्य प्राणियों के जीवन से उच्च समभा जा सकता है क्रीर क्रन्त में विकास की पराकाष्टा तक पहुँच सकता है, वे तत्व ये हैं —

(१) सममाव स्रार्थात् सुद्ध श्रद्धा, ज्ञान श्रीर चारित्र का संमिश्रण, (२) जीवन को विशुद्ध बनाने के लिए सर्वोपरि जीवनवाले महात्मात्रों को स्रादशं रूप से पसन्द करके उनकी न्रोर सदा दृष्टि रखना, (३) गुणवानों का बहुमान व विनय करना, (४) कर्तव्य की स्मृति तथा कर्तव्य-यालन में हो जानेवाली गलतियों को स्रवलोकन करके निष्क्रपट भाव से उनका संशोधन करना न्रौर किर से वैसी गलतियों न हां, इसके लिए न्रात्मा को जागृत करना; (५) ध्यान का स्रम्यास करके प्रत्येक वस्तु के स्वरूप को यथार्थ रीति से समभने के लिए विवेक शक्ति का विकास करना न्रौर (६ त्याग-वृत्ति द्वारा संतोध व सहनशीलता को बढ़ाना। इन तस्त्वों के स्राधार पर स्रावश्यक किया का महल खड़ा है। इसलिए शास्त्रों

१ — गुण्वद्बहुमानाहेर्नित्यस्मृत्या च सिक्रया । जातं न पातयेद्वावमजातं जनयेदिप ॥५॥ ज्ञायोपशमिकमावे या क्रिया क्रियते तया । पतितस्यापि तद्वावप्रवृद्धिर्जायते पुनः ॥६॥

कहता है कि 'ऋावश्यक-किया' ऋात्मा को प्राप्त माव शुद्धि से गिरने नहीं देती, उसको ऋपूर्व भाव भी प्राप्त कराती है तथा ज्ञायोपशिक-भाव-पूर्वक की जानेवाली किया से पतित ऋात्मा की भी फिर से भाववृद्धि होती है। इस कारण गुणों की हृद्धि के लिए तथा प्राप्त गुणों से स्ववित न होने के लिए 'ऋावश्यक-क्रिया' का ऋाचरण ऋत्यन्त उपयोगी है।

व्यवहार में ख्रारोग्य, कौटुम्बिक नीति, सामाजिक नीति इत्यादि विषय सम्मिलित हैं।

त्रारोग्य के लिए मुख्य मानसिक प्रसन्नता चाहिए। यदापि दुनियाँ में ऐसे अनेक साधन हैं, जिनके द्वारा कुछ-न-कुछ मानसिक प्रसन्नता प्राप्त की जाती है, पर विचार कर देखने से यह मालूम पड़ता है कि स्थायी मानसिक प्रसन्नता उन पूर्वोक्त तत्त्वों के सिवाय किसी तरह प्राप्त नहीं हो सकती, जिनके ऊपर 'श्रावश्यक-किया' का श्राधार है।

कौदुम्बिक नीति का प्रधान साध्य सम्पूर्ण कुटुम्ब को सुखी बनाना है। इसके लिए छोटे-बन्ने सब में एक दूसरे के प्रति यथोचित विनय, आज्ञा-पालन, नियम-शीलता श्रोर अप्रमाद का होना जरूरी है। ये सब गुण 'आवश्यक-किया' के आपार्युत पूर्वोक्त तन्त्वों के पोषण से सहज ही प्राप्त हो जाते हैं।

सामाजिक नीति का उद्देश्य समाज को सुज्यवस्थित रावना है। इसके लिए विचार-शीलता, प्रामाणिकता, दीर्घदर्शिता और गम्भीरता आदि गुण जीवन में आने चाहिए, जो 'आवश्यक-क्रिया' के प्राणभूत छह तत्त्वों के सिवाय किसी तरह नहीं आ सकते।

इस प्रकार विचार करने से यह साफ जान पड़ता है कि शास्त्रीय तथा व्यवहारिक-दोनों दृष्टि से 'ब्रावश्यक-क्रिया' का यथोचित अनुष्ठान परम लाभ-दायक है।

### प्रतिक्रमण शब्द की रूढ़ि-

प्रतिकमण् शब्द की ब्युत्पत्ति 'प्रति +कमण् = प्रतिकमण्'. ऐसी है। इस ब्युत्पत्ति के श्रमुसार उसका ऋर्ष 'पीछे फिरना', इतना ही होता है, परन्तु रूढ़ि के बल से 'प्रतिकमण्' शब्द सिर्फ चौथे 'श्रावश्यक' का तथा छह श्रावश्यक के समुदाय का भी बोघ कराता है। श्रान्तिम ऋर्थ में उस शब्द की प्रसिद्धि इतनी ऋषिक हो गई

गुण्हृद्व्या ततः कुर्यात्क्रियामस्वतःनाय वा । एकं तु संयमस्थानं जिनानामवतिष्ठते ॥७॥ है कि ब्राजकल 'ब्रावश्यक' शब्द का प्रयोग न करके सब कोई छहाँ ब्रावश्यकों' के क्रिक्स 'प्रतिक्रमण' शब्द काम में लाते हैं। इस तरह व्यवहार में और अर्वाचीन बन्धों में 'प्रतिक्रमण' शब्द इस प्रकार से 'ब्रावश्यक' शब्द का पर्याय हो गया है। वाचीन ग्रन्थों में सामान्य 'त्रावश्यक' ऋर्थ में 'प्रतिक्रमण' शब्द का प्रयोग कहीं देखने में नहीं श्राया । 'प्रतिक्रमणहेतगर्भ', 'प्रतिक्रमण विधि', 'वर्मसंप्रह' ब्रादि अर्वाचीन ग्रन्थों में 'प्रतिक्रमण' शब्द सामान्य 'स्रावश्यक' के ऋर्थ में प्रयुक्त है और सर्वसाधारण भी सामान्य 'श्रावश्यक' के श्रर्थ में प्रतिक्रमण शब्द का प्रयोग अस्वित रूप से करते हुए देखे जाते हैं।

'प्रतिक्रमण' के अधिकारी और उसकी रीति पर विचार

इस जगह 'प्रतिक्रमण' शब्द का मतलब सामान्य 'स्रावश्यक' स्रर्थात छः 'श्रावश्यकों' से हैं। यहाँ उसके संबन्ध में मुख्य दो प्रश्नों पर विचार करना है। (१) 'प्रतिक्रमण' के अधिकारी कौन हैं ! (२) 'प्रतिक्रमण'-विधान की जो रीति प्रचलित है, वह शास्त्रीय तथा युक्तिसंगत है या नहीं ?

प्रथम प्रश्न का उत्तर यह है कि साध श्रीर श्रावक दोनों 'प्रतिक्रमण' के अधिकारी हैं: क्योंकि शास्त्र में साधु और श्रावक दोनों के लिए सायंकालीन श्रीर प्रातःकालीन अवश्य-कर्तव्य-रूप से 'प्रतिक्रमण' का विधान' है श्रीर श्रतिचार श्चादि प्रसंगरूप कारण हो या नहीं, पर प्रथम श्रौर चरम तीर्थंकर के 'शासन' में 'प्रतिक्रमण' सहित ही धर्म बतलाया र गया है।

दूसरा प्रश्न साधु तथा श्रावक-दोनों के 'प्रतिक्रमण' रीति से संबन्ध रखता है। सब सांधुत्रों की चारित्र-विषयक चयोपशम न्यूनाधिक भले ही हो, पर सामान्य-रूप से वे सर्व विरतिवाले अर्थात् पञ्च महाब्रत को त्रिविध-त्रिविध-पूर्वक धारण करने वाले होते हैं। स्रतएव उन सबको स्रापने पञ्च महात्रत में लगे हुए स्रति-चारों के संशोधन रूप से आलोचना या 'प्रतिक्रमण' नामक चौथा 'आवश्यक' समान रूप से करना चाहिए श्रौर उसके लिए सब साधुश्रों को समान ही श्राली-चना सूत्र पढ़ना चाहिए. जैसा कि वे पढ़ते हैं। पर श्रावकों के संबंध में तर्क

१--समगोगा सावएण य, श्रवस्तकायन्वयं हवइ जम्हा । श्चन्ते श्रहोणिसस्स य तम्हा श्रावस्सयं नाम ॥२॥ -- श्रावश्यक-वृत्ति, पृष्ठ भन्ने।

२—सपडिकामणो धम्मो, पुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिग्रस्स । मिक्सिमयाण जिलाणं, कारणजाए पडिक्कमणं ॥१२४४॥ --- ग्रावश्यक निर्मक ।

पैदा होता है। वह यह है कि आवक अनेक प्रकार के होते हैं। कोई केवल सम्यक्त वाला—अव्वती होता है, कोई अती होता है। इस प्रकार किसी को अधिक से अधिक बारह तक वत होते हैं और सल्लेखना भी। वत भी किसी को दिविध—विविध से, किसी को एकविध—विविध से, किसी को एकविध—विविध से हत्यादि नाना प्रकार का होता है। अत्यय आवक विविध अभिग्रह वाले कहे गए हैं (आवश्यक निर्मुक्त गा॰ १५५८ आदि)। भिन्न अभिग्रह वाले सभी आवक चौथे 'आवश्यक' के सिवाय शेष पाँच 'आवश्यक' जिस रीति से करते हैं और इसके लिए जो-जो सूत्र पढ़ते हैं इस विषय में तो शङ्का को स्थान नहीं है; पर वे चौथे 'आवश्यक' को जिस प्रकार से करते हैं और उसके लिए जिस सूत्र को पढ़ते हैं, उसके विषय में शङ्का अवश्य होती है।

वह यह कि चौथा 'ग्रावश्यक' ग्रातिचार-संशोधन-रूप है। ग्रहण किये हए वत-नियमां में ही त्रातिचार लगते हैं। ग्रहण किये हुए वत-नियम सब के समान नहीं होते । अतएव एक ही 'वन्दित्त' सूत्र के द्वारा सभी श्रावक चाहे बती हों या श्रव्रती--सम्यक्त, बारह वर्त तथा संलेखना के श्रितिचारों का जो संशोधन करते हैं. वह न्याय संगत कैसे कहा जा सकता है ? जिसने जो बत ब्रहण किया हो, उसको उसी वत के श्रतिचारों का संशोधन 'मिच्छामि दुक्कडं' श्रादि द्वारा करना चाहिए। प्रहण नहीं किए हुए ब्रतों के गुणों का विचार करना चाहिए श्रीर गण-भावना द्वारा उन वतां के स्वीकार करने के लिए श्रात्म-सामर्थ्य पैदा करना चाहिए। ग्रहण नहीं किये हुए वर्तों के श्रातिचार का संशोधन यदि यक्त समभ्या जाय तो फिर श्रावक के लिए पञ्च 'महावत' के श्रातिचारों का संशोधन भी यक्त मानना पहेगा। प्रहण किये हए या प्रहण नहीं किये हए वर्तों के संबन्ध में श्रद्धा-विषयीस हो जाने पर 'भिच्छामि दुक्कडं' त्र्यादि द्वारा उस का प्रतिक्रमण करना. यह तो सब ऋधिकारियों के लिए समान है। पर यहाँ जो प्रश्न है, वह श्रतिचार-संशोधन रूप प्रतिक्रमण के संबन्ध का ही है श्रथांत ग्रहण नहीं किये हए वत नियमी के अतिचार-संशोधन के उस-उस सूत्रांश को पढ़ने की श्रीर 'भिच्छामि दुक्कडं' श्रादि द्वारा प्रतिक्रमण करने की जो रीति प्रचलित है. उसका स्त्राधार क्या है १

इस शङ्का का समाधान इतना ही है कि अतिचार संशोधन रूप 'प्रतिक्रमण' तो प्रहण किये हुए वर्तो का ही करना युक्ति संगत है और तदनुसार ही सूत्रांश पढ़कर 'मिच्छामि दुक्कड़ं' आदि देना चाहिए। प्रहण नहीं किये हुए वर्तो के संबन्ध में अद्धा-विपर्यास का 'प्रतिक्रमण' मले ही किया जाए, पर अतिचार-संशोधन के लिए उस-उस स्त्रांश को पढ़कर 'मिच्छामि दुक्कडं' आदि देने की

ऋषेचा उन वर्तों के गुणों की भावना करना तथा उन वर्तों को धारण करनेवाले उच्च श्रावकों को धन्यवाद देकर गुणानुराग पृष्ट करना ही युक्ति-संगत है।

श्रव प्रश्न यह है कि जब ऐसी स्थिति है, तब व्रती-श्रवती, छोटे-बबे—सभी श्रावकों में एक ही 'बंदित्तु' सूत्र के द्वारा समान रूप से श्रातिचार का संशोधन करने की जो प्रथा प्रचितत है, वह कैसे चल पड़ी है ?

इसका खुलासा यह जान पड़ता है कि प्रथम तो सभी को 'आवश्यक' स्व पूर्णत्या याद नहीं होता । श्रीर श्रगर याद भी हो, तब भी साधारण श्रिषकारियों के लिए श्रकेले की श्रपेला समुदाय में ही मिलकर 'श्रावश्यक' करना लामदायक माना गया है । तीसरे जब कोई सबसे उच्च आवक श्रपने लिए सर्वथा उपर्युक्त सम्पूर्ण 'वंदितु' सूत्र पढ़ता है, तब प्राथमिक श्रीर माध्यमिक सभी श्रिषकारियों के लिए उपयुक्त वह-वह सुत्रांश भी उसमें श्रा ही जाता है । इन कारणों से ऐसी समुदायिक प्रथा पड़ी है कि एक व्यक्ति सम्पूर्ण 'वंदित्तु' सूत्र पढ़ता है श्रीर श्रोष आवक उच्च श्रष्ठिकारी आवक का श्रनुकरण करके सब वर्तो के संबन्ध में श्रातिचार का संशोधन करने लग जाते हैं । इस समुदायिक प्रथा के रूढ़ हो जाने के कारण जब कोई प्राथमिक या माध्यमिक श्रावक श्रकेला प्रतिक्रमण करता है, तब भी वह 'वंदित्तु' सूत्र को सम्पूर्ण ही पढ़ता है श्रीर प्रहण नहीं किये हुए वर्तो के श्रातिचार का भी संशोधन करता है ।

इस प्रथा के रूढ़ जो जाने का एक कारण यह श्रीर भी मालूम पड़ता है कि सर्वसाधारण में विवेक की यथेष्ट मात्रा नहीं होती। इसलिए 'वंदित्तु' सूत्र में से अपने-अपने लिए उपयुक्त सूत्रांशों को जुनकर बोलना श्रीर शेप सूत्रांशों को छोड़ देना, यह काम सर्वसाधारण के लिए जैसा कठिन है, वैसा ही विपमता तथा गोलमाल पैदा करनेवाला भी है। इस कारण यह नियम र रखा गया है कि जब सभा को या किसी एक व्यक्ति को 'पञ्चक्खाण' कराया जाता है, तब ऐसा सूत्र पढ़ा जाता है कि जिसमें अनेक 'पञ्चक्खाण' का समावेश हो जाता है, जिससे सभी श्रिधिकारी अपनी-अपनी इच्छा के अनुसार 'पञ्चक्खाण' कर लेते हैं।

इस दृष्टि से यह कहना पड़ता है कि 'वंदित्तु' सूत्र श्रखिरिडत रूप से पढ़ना न्याय व शास्त्र-संगत है। रही श्रतिचार-संशोधन में विवेक करने की बात, सो उसको विवेकी श्रिधिकारी खुशी से कर सकता है। इसमें प्रथा बाधक नहीं है।

१--- ऋखराडं सूत्रं पठनीयमिति न्यायात्--धर्मसंग्रह, पृष्ठ २२३।

## 'प्रतिक्रमण' पर होने वाले आह्मेप और उनका परिहार-

'ब्रावश्यक-क्रिया' की उपयोगिता तथा महत्ता नहीं समभनेवाले अनेक क्षोग उस पर आर्त्वेप किया करते हैं। वे ब्रात्वेप मुख्य चार हैं। पहला समय का, दूसरा स्त्रर्थ-ज्ञान का, तीसरा भाषा का ख्रौर चौथा अठिच का।

- (१) कुछ लोग कहते हैं कि 'श्रावश्यक-किया' इतनी लम्बी श्रौर बेसमय की है कि उसमें फँस जाने से धूमना-फिरना श्रौर विभान्ति करना कुछ भी नहीं होता । इससे स्वास्थ्य श्रौर स्वतन्त्रता में बाधा पड़ती हैं। इसलिए 'श्रावश्यक-किया' में फँसने की कोई जरूरत नहीं है। ऐसा कहनेवालों को समफना चाहिए कि साधारण लोग प्रमादशील श्रौर कर्जव्य-शान से शून्य होते हैं। इसलिए जब उनको कोई लास कर्जव्य करने को कहा जाता है, तब वे दूसरे कर्जव्य की महत्ता दिलाकर पहले कर्जव्य से श्रुपना पिएड छुड़ा लेते हैं श्रौर श्रन्त में दूसरे कर्जव्य को भी छुड़ा देते हैं। धूमने-फिरने श्रादि का बहाना निकालनेवाले वास्तव में श्रालती होते हैं। धूमने-फिरने श्रादि का बहाना निकालनेवाले वास्तव में श्रालती होते हैं। ध्रतएव वे निरर्थक बात, गणेडे श्रादि में लग कर 'श्रावश्यक-क्रिया' के साथ धीरे-धीर धूमना-फिरना श्रौर विभान्ति करना भी मूल जाते हैं। इसके विपरीत जो श्रप्रमादी तथा कर्जव्यक्त होते हैं, वे समय का यथोचित उपयोग करके स्वास्थ्य के सब नियमों का पालन करने के उपरान्त 'श्रावश्यक' श्रादि धार्मिक कियाएँ को करना नहीं भूलते। जरूरत सिर्फ प्रमाद के त्याग करने की श्रौर कर्जव्य का शान करने की है।
- (२) दूसरे कुछ लोग कहते हैं कि 'श्रावर्यक किया' करनेवालों में से श्रनेक लोग उसके सूत्रों का अर्थ नहीं जानते। वे तोते की तरह ज्यों का त्यों सूत्र मात्र पढ़ लेते हैं। श्रर्थ ज्ञान न होने से उन्हें उस किया में रस नहीं श्राता है। श्रत्य व उस किया को करते समय या तो सोते रहते या कुत्रहल श्रादि से मन बहलाते हैं। इसलिए 'श्रावर्यक किया' में फँसना बन्धन मात्र है। ऐसा श्रावेप करने वालों के उक्त कथन से ही यह प्रमाणित होता है कि यदि अर्थ ज्ञान-पूर्वक 'श्रावर्यक किया' की जाय तो सफल हो सकती है। शास्त्र भी यही बात कहता है। उपयोग टीक ठीक तभी रह सकता है, जब कि अर्थ ज्ञान हो, ऐसा होने पर भी यदि कुछ लोग अर्थ बिना समके 'श्रावर्यक किया' करते हैं श्रीर उससे पूरा लाम नहीं उठा सकते तो उचित यही है कि ऐसे लोगों को अर्थ का ज्ञान हो, ऐसा प्रयन्त करना चाहिए। ऐसा न करके मूल 'श्रावर्यक' वस्तु को ही अनुपयोगी समकता तो ऐसा है जैसा कि विधि न जानने से किवा अविधिपूर्वक सेवन करने से फायदा न देखकर

कीमती रसायन को अनुपयोगी समफता। प्रयत्न करने पर भी वृद्ध-अवस्था, मितमन्दता आदि कारणों से जिनको अर्थ ज्ञान न हो सके, वे अन्य किसी ज्ञानी के आश्रित होकर ही धर्म-किया करके उससे फायदा उठा सकते हैं। व्यवहार में भी अनेक लोग ऐसे देखे जाते हैं, जो ज्ञान की कमी के कारण अपने काम को स्वतन्त्रा से पूर्णतापूर्वक नहीं कर सकते, वे किसी के आश्रित हो कर ही काम करते हैं और उससे फायदा उठाते हैं। ऐसे लोगों की सफलता का कारण मुख्य-तया उनकी अद्धा हो होती है। अद्धा का स्थान बुद्धि से कम नहीं है। अर्थ-ज्ञान होने पर भी धार्मिक कियायों में जिनको अद्धा नहीं है, वे उन से कुछ भी फायदा नहीं उठा सकते। इसलिए अद्धापूर्वक धार्मिक किया करते रहना और मरसक उसके स्त्रों का अर्थ भी जान लेना, यही उचित है।

(३) अनेक लोग ऐसा कहते हैं कि 'आवश्यक किया' के सूत्रों की रचना जो संस्कृत, प्राकृत आदि प्राचीन शास्त्रीय भाषा में है, इसके बदले वह प्रचिलत लोक-भाषा में ही होना चाहिए। जब तक ऐसा न हो तब तक 'आवश्यक किया' विशेष उपयोगी नहीं हो सकती। ऐसा कहनेवाले लोग मन्त्रों की शाब्दिक महिमा तथा शास्त्रीय भाषाओं की गम्भीरता, भावमयता, लिलतता आदि गुण नहीं जानते। मन्त्रों में आर्थिक महत्त्व के उपरान्त शाब्दिक महत्त्व भी रहता है, जो उनको दूसरी भाषा में परिवर्तन करने से लुप्त हो जाता है। इसलिए जो-जो मन्त्र जिस-जिस भाषा में बने हुए हों, उनको उसी भाषा में रखना ही योग्य है। मन्त्रों को ओड़कर अन्य सूत्रों का भाव प्रचिलत लोक-भाषा में उतारा जा सकता है, पर उसकी वह खबी कभी नहीं रह सकती, जो कि प्रथमकालीन भाषा में है।

'श्रावश्यक-किया' के सूत्रों को प्रचलित लोक-भाषा में रचने से प्राचीन महत्त्व के साथ-साथ धार्मिक-किया कालीन एकता का भी लोप हो जाएगा श्रोर सूत्रों की रचना भी श्रनवस्थित हो जाएगी। श्रथांत् दूर-दूर देश में रहनेवाले एक धर्म के श्रनुयायी जब तीर्थ श्रादि स्थान में इकट्टे होते हैं, तय श्राचार, विचार, भाषा, पहनाव श्रादि में भिन्नता होने पर भी वे सब धार्मिक किया करते समय एक ही सृत्र पढ़ते हुए श्रीर एक ही प्रकार की विधि करते हुए पूर्ण एकता का श्रनुभव करते हैं। यह एकता साधारण नहीं है। उसको बनाए रखने के लिए धार्मिक कियाओं के सृत्रपाठ श्रादि को शास्त्रीय भाषा में कायम रखना बहुत जरूरी है। इसी तरह धार्मिक कियाओं के सृत्रों की रचना प्रचलित लोक-भाषा में होने लगेगी तो हर जगह समय-समय पर साधारण किय भी श्रपनी किवित्य-शक्ति का उपयोग नए-नए सृत्रों को रचने में करेंगे। इसका परिणाम यह होगा कि एक ही प्रदेश में जहाँ की भाषा एक है, श्रनेक कर्ताओं के श्रनेक सृत

हो जाएँग श्रीर विशेषता का विचार न करनेवाले लोगों में जिसके मन में जो श्राया, वह उसी कर्ता के सूत्रों को पदने लगेगा। जिससे श्रपूर्व भाववाले प्राचीन सूत्रों के साथ-साथ एकता का भी लोप हो जाएगा। इसलिए धार्मिक किया के सूत्र-पाठ श्रादि जिस-जिस भाषा में पहले से बने हुए हैं, वे उस-उस भाषा में ही पढ़े जाने चाहिए। इसी कारण वैदिक, बौद श्रादि सभी सम्प्रदायों में 'संध्या' श्रादि नित्य कर्म प्राचीन शास्त्रीय भाषा में ही किये जाते हैं।

यह टीक है कि सर्वसाधारण की रिन बढ़ाने के लिए प्रचलित लोक-भाषा की भी कुछ कृतियाँ ऐसी होनी चाहिए, जो धार्मिक किया के समय पढ़ी जाएँ। इसी बात को ध्यान में रखकर लोक-रिन के अनुसार समय समय पर संस्कृत, अपभ्रंश, गुजराती, हिन्दी आदि भाषाओं में स्तोन्न, स्तुति, सण्काय, स्तवन आदि बनाए हैं और उनको 'आवश्यक-किया' में स्थान दिया है। इससे यह फायदा हुआ कि प्राचीन सूत्र तथा उनका महत्त्व ज्यों का त्यों बना हुआ है और प्रचलित लोक-भाषा को कृतियों में साधारण जनता की रिन भी पुष्ट होती रहती है।

(४) कितने लोगों का यह भी कहना है कि 'श्रावश्यक किया' श्रविकार है—उसमें कोई रस नहीं श्राता । ऐसे लोगों को जानना चाहिए कि रुचि या श्रविच बाह्म वस्तु का धर्म नहीं है; क्योंकि कोई एक चीज सबके लिए रुचिकर नहीं होती । जो चीज एक प्रकार के लोगों के लिए रुचिकर है, नहीं दूसरे प्रकार के लोगों के लिए श्रविकर हो जाती है । रुचि, यह श्रव्यक्तर का धर्म है । किसी चीज के विषय में उसका होना न होना उस वस्तु के ज्ञान पर श्रवलम्बित है । जब मनुष्य किसी वस्तु के ग्रुगों को ठीक ठीक जान लेता है, तब उसकी उस वस्तु पर प्रवल रुचि हो जाती है । इसलिए 'श्रावश्यक किया' को श्रवचिकर बतलाना, यह उसके महत्व तथा गुर्गों का श्रजान-मात्र है ।

## जैन श्रीर श्रन्य सम्प्रदायों का 'श्रावश्यक-कर्म'-सन्ध्या श्रादि

'श्रावश्यक-किया' के मृत तत्त्वों को दिखाते समय यह स्वित कर दिया गया है कि सभी श्रन्तर्दृष्टि वाले श्रात्माश्रों का जीवन सम-भावमय होता है। श्रन्तर्दृष्टि किसी खास देश या खास काल की श्रृष्ट्रत्ता में श्रावद्ध नहीं होती। उसका श्राविभाव सब देश श्रोर सब काल के श्रात्माश्रों के लिए साधारण होता है। श्रत्यप्य उसको पाना तथा बढ़ाना सभी श्राध्यात्मिकों का ध्येय वन जाता है। श्रक्ति, योग्यता श्रीर निमित्त-मेद के कारण हतना तो होना स्वाभाविक है कि किसी देश-विशेष, किसी काल-विशेष श्रीर किसी व्यक्ति-विशेष में श्रन्तर्दृष्टि का विकास कम होता है और किसी में श्रिषक होता है। इसिब्रए आध्यात्मिक जीवन

को ही वास्तविक जीवन समभ्रतेवांते तथा उस जीवन की दृद्धि चाहनेवांते सभी सम्प्रदाय के प्रवर्तकों ने अपने-अपने अनुयायियों को आप्यापिमक जीवन व्यतीत करने का, उस जीवन के तत्वों का तथा उन तत्वों का अनुसरण करते समय जानते-अपनजानते हो जानेवाली गलतियों को सुधार कर फिर से वैसा न करने का उपदेश दिया है। यह हो सकता है कि भिन्न-भिन्न सम्प्रदाय-प्रवर्तकों की कथन-शैली भिन्न हो, भाषा भिन्न हो और विचार में भी न्यूनाधिकता हो; पर यह कदापि संभव नहीं कि आध्यापिमक जीवन-निष्ठ उपदेशकों के विचार का मूल एक न हो। इस जगह 'आवश्यक-किया' प्रस्तुत है। इसलिए यहाँ सिर्फ उस के संबन्ध में ही भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों का विचार-साम्य दिखाना उपयुक्त होगा'। यद्यपि सब प्रसिद्ध सम्प्रदायों की सन्ध्या का थोड़ा बहुत उल्लेख करके उनका विचार-साम्य दिखाने का हरादा था; पर यथेष्ट साधन न मिलने से इस समय थोड़े में ही संतोप कर लिया जाता है। यदि इतना भी उल्लेख पाठकों को रुचिकर हुआ तो वे स्वयं ही प्रत्येक सम्प्रदाय के मूल प्रन्थों को देखकर प्रस्तुत विषय में अधिक जानकारी कर लेंगे। यहाँ सिर्फ जैन, बौद, वैदिक और जरथोशती अर्थात् पारसी धर्म का वह विचार दिखाया जाता है।

बौद्ध लोग श्रपने मान्य 'त्रिपिटक' प्रन्थों में से कुछ सूत्रों को लेकर उनका नित्य पाठ करते हैं। एक तरह से वह उनका श्रवश्य कर्पन्थ है। उसमें से कुछ वाक्य श्रीर उनसे मिलते-जुलते 'प्रतिक्रमण्' के वाक्य नीचे दिये जाते हैं—

### बौद्धः---

(१) नमो तस्त भगवतो ऋरहतो सम्मा संबुद्धस्त । बुद्धं सरणं गच्छामि । धम्मं सरणं गच्छामि । संघं सरणं गच्छामि ।

–लघूपाठ, सर<del>णत्तय</del> ।

(२) पायातिपाता वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । श्रदिन्नादाना वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । कामेषु मिच्छाचारा वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । मुसावादा वेरमिया सिक्खापदं समादियामि । सुरामेरयमज्जपमादद्वाना वेरमिया सिक्खापदं समादियामि ।

--लघुपाठ, पंचसील ।

(३) श्रसेवना च बालानं पिरडतानं च सेवना।
पूजा च पूजनीयानं एतं मंगलमुत्तमं।।
मातापितु उपद्वानं पुत्तदारस्य संगहो।
श्रमाकला च कम्मन्ता एतं मंगलमुत्तमं॥

दानं च धम्मचरिया च जातकानं च संगहो। मंगलमुत्तमं ॥ कस्मानि पतं ग्रज्ञवक्जानि पापा मज्जपाना च संयमो। श्चारति त्रिरति श्चपमादो धम्मेस एतं मंगलमुत्तमं ॥ ਚ खन्ति च सोवचस्सता, समणानं च दस्सनं। ਧਰਂ मंगलमत्तमं ॥ कालेन धम्मसाकच्छा ---लघुपाठ, मंगलसुत्त ।

(४) मुखिनो वा खेमिनो होन्तु सब्वे सत्ता भवन्तु सुखिनता ॥ माता यथा नियं पुत्तं श्रायुसा एकपुत्तमनुरम्खे । एवंपि सब्वभूतेमु मानसं भावये श्रपरिमाणं ॥ मेत्तं च सब्वलोकस्मिन् मानसं भावये श्रपरिमाणं । उद्धं श्रयो च तिरियं च श्रसंबाधं श्रवेरं श्रसपत्तं ॥

--- लघुपाठ, मेतसुत्त (१)।

### जैन---

(१) नमो श्रारिहंताणं, नमो सिद्धाणं ।

चत्तारि सरणं पवज्जामि, ऋरिहन्ते सरणं पवज्जामि, सिद्धे सरणं पवज्जामि, साहू सरणं पवज्जामि, केवलीपरणत्तं धम्मं सरणं पवज्जामि ॥

(२) थूनगपाणाइनायं समयोवासस्रो पञ्चन्वाई, थूनगमुसानायं समयोवासस्रो पञ्चन्वाई, थूनगम्रदत्तादायां समयोवासस्रो पञ्चन्वाई, परदारगमयां समयोवासस्रो पञ्चन्वाई, सदारसंतोसं वा पडिवजह । इत्यादि ।

----श्रावश्यक-सूत्र, पृ० ८१८-८२३ ।

(३) लोगविष्द्रच्चात्रो, गुरुजणपूष्ट्रा परत्थकरणं च । सुहगुरुजोगो तन्त्रयणसेवणा न्नामवमलंडा ॥ दुक्खलन्त्रो कम्मलन्त्रो, समाहिमरणं च बोहिलाभो न्ना । संपच्जउ मह एयं, तुह नाह पणामकरणेणं ॥

-जय बीयराय ।

(४) मिली में सव्वभूएस, वेरं मज्म न केण्ई ॥ शितमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता भवन्तु भूतगयाः। दोषाः प्रयान्तु नाग्रां सर्वत्र सुखी भवत लोकः॥

### वैदिक सन्ध्या के मन्त्र व वाक्य-

- (१) "ममोपात्तदुरितत्त्वयाय श्रीपरमेश्वरप्रीतये प्रातः सन्ध्योपासनमहं करिच्ये।"
  ---संकल्प-वाक्य।
- (२) ऊँ स्र्यश्च मा मनुश्च मन्युपतयश्च मन्युकृतेभ्यः पापेम्यो रज्ञन्ताम् । यद् राज्या पापमकार्षे मनसा वाचा इस्ताभ्यां पद्भ्यामुदरेण शिश्ना रात्रिस्तदवलुम्पतु यत् किंचिद दुरितं मयीदमहममृतयोनौ सूर्ये ज्योतिषि जुहोमि स्वाहा ।

---कृष्ण यजुर्वेद ।

(३) ऊँ तत् सवितुर्वरेखयं भग्गां देवस्य धीमही धियो यो नः प्रचोदयेत् । —गायत्री ।

#### जैन---

- (१) पायच्छित्त विसोहण्त्थं करेमि काउस्सग्गं।
- (२) जं जं मगोग बद्धं, जं जं वाएग भासियं पावं । जं जं काएग कयं, मिच्छामि दुक्कडं तस्स ॥
- (३) चन्देसु निम्मलयरा, श्राइच्चेसु श्रुहियं पयासयरा । सागरवरमाम्भीरा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसन्तु ॥

पारसी लोग नित्यप्रार्थना तथा नित्यपाठ में श्रपनी श्रमली धार्मिक किताब 'श्रवस्ता' का जो-जो भाग काम में लाते हैं, वह 'खोरदेह श्रवस्ता' के नाम से प्रसिद्ध है। उसका मजमून श्रनेक श्रंशों में जैन, बौद्ध तथा वैदिक-संप्रदाय में प्रचित्त सन्ध्या के समान है। उदाहरण के तौर पर उसका थोड़ा सा श्रंश हिंदी भाषा में नीचे दिया जाता है।

श्रवस्ता के मूल वाक्य इसलिए नहीं उद्धृत किए हैं कि उसके खास श्रव्हर ऐसे हैं, जो देवनागरी लिपि में नहीं हैं। विशेष जिज्ञासु मूल पुस्तक से श्रसली पाठ देख सकते हैं।

- (१) दुश्मन पर जीत हो। खोरदेह ऋवस्ता, पृ० ७।
- (२) मैंने मन से जो बुरे विचार किये, जबान से जो तुच्छ भाषण किया श्रीर शरीर से जो हलका काम किया; इत्यादि प्रकार से जो-जो गुनाह किये, उन सब के लिए मैं पश्चात्ताप करता हूँ।

—खो० झ०, पु० ७।

(३) वर्तमान श्रीर मावी सब धर्मों में सब से बड़ा, सब से श्रन्छा श्रीर

सर्व-श्रेष्ठ धर्म 'जरथोश्ती' है। मैं यह बात मान लेता हूँ कि 'जरथोश्ती' धर्म ही सब कुछ पाने का कारण है।

—खो॰ अ०, पृ॰ ६।

(४) ऋभिमान, गर्व, मरे हुए लोगों की निन्दा करना. लोभ, लालच, बेहद गुस्सा, किसी की बढ़ती देखकर जलना, किसी पर बुरी निगाह करना, स्वच्छ-न्दता, ऋालस्य, काना-फूँसी, पवित्रता का भङ्ग, भूठी गवाही, चोरी, लूट-खसोट, व्यभिचार, बेहद शौक करना, इत्यादि जो गुनाह मुभसे जानते-ऋनजानते हो गए हों और जो गुनाह साफ दिल से मैंने प्रकट न किये हों, उन सबसे मैं पवित्र हो कर ऋलग होता हूँ।

--- खो० श्र०, पृ० २३-२४।

(१) शत्रवः पराङ्मुखः भवन्तु स्वाहा ।

-- बृहत् शान्ति ।

(२) काएण काइयस्स, पडिक्कमे वाइयस्स वायाए । मणसा माणसियस्स, सव्वस्स वयाइयारस्स ॥

--वंदित्त ।

- (३) सर्वमंगलमांगल्यं, सर्वकल्याणकारणम् । प्रधानं सर्वधर्माणां जैनं जयति शासनम् ॥
- (४) ऋठारह पापस्थान की निन्दा ।

## 'आवश्यक' का इतिहास

'श्रावश्यक-क्रिया' — ग्रन्तर्दृष्टि के उन्मेष व श्राध्यात्मिक जीवन के श्रारम्म से 'श्रावश्यक-क्रिया' का इतिहास शुरू होता है। सामान्यरूप से यह नहीं कहा जा सकता कि विश्व में श्राध्यात्मिक जीवन सबसे पहले कब शुरू हुआ। इस लिए 'श्रावश्यक-क्रिया' भी प्रवाह की श्रपेत्ता से श्रनादि ही मानी जाती है।

'श्रावर्यक-सृत्र'—जो व्यक्ति सच्चा ग्राध्यात्मिक है, उसका जीवन स्वभाव से ही 'श्रावर्यक-किया'-प्रधान बन जाता है। इसलिए उसके हृदय के श्रान्दर से 'श्रावर्यक-किया'-प्रोतक ध्वनि उठा ही करती है। परन्तु जब तक साधक-श्रवस्था हो, तब तक व्यावहारिक, धार्मिक—सभी प्रवृत्ति करते समय प्रमादवश 'श्रावर्यक-क्रिया' में से उपयोग बदल जाने का ग्रीर इसी कारण ताद्विषयक श्रावर्यक-क्रिया' में से उपयोग बदल जाने का न्रीर इसी कारण ताद्विषयक श्रावर्यक-क्रिया' में वस्त जाने का बहुत संभव रहता है। इसलिए ऐसे श्राधिकारियों को लक्ष्य में रलकर 'श्रावर्यक-क्रिया' को याद कराने के लिए महर्षियों ने लास-लास समय नियत किया है श्रीर 'श्रावर्यक-क्रिया' को याद कराने के सरानेवाले

सूत्र भी रचे हैं, जिससे कि क्रिधिकारी लोग खास नियत समय पर उन सूत्रों के द्वारा 'श्रावश्यक किया' को याद कर श्रापने श्राध्यात्मिक जीवन पर दृष्टिपात करें। श्रातप्य 'श्रावश्यक किया' के दैवसिक, पत्रिक, पाद्यिक, श्रादि पाँच भेद प्रसिद्ध हैं। 'श्रावश्यक किया' के इस काल कृत विभाग के श्रातुसार उसके सूत्रों में भी यत्र तत्र भेद श्रा जाता है। श्राव देखना यह है कि इस समय जो 'श्रावश्यक सूत्र' है, वह कब बना है श्रीर उसके रचियता कीन हैं?

पहले प्रश्न का उत्तर यह है कि 'श्रावश्यक-सूत्र' ईस्वी सन् से पूर्व पाँचवीं शताब्दि से लेकर चौथी शताब्दि के प्रथम पाद तक में किसी समय रचा हुआ होना चाहिए। इसका कारण यह है कि ईस्वी सन् से पूर्व पाँच सी छुब्बीसर्षे वर्ष में भगवान् महावीर का निर्वाण हुआ। वीर-निर्वाण के बीस वर्ष बाद सुधर्मा स्वामी का निर्वाण हुआ। सुधर्मा स्वामी गणधर थे। 'श्रावश्यक-सूत्र' न तो तीर्थंकर की ही कृति है श्रीर न गणधर की। तीर्थंकर की कृति इसलिए नहीं कि वे अर्थ का उपदेशमात्र करते हैं, सूत्र नहीं रचते। गणधर सूत्र रचते हैं सही, पर 'श्रावश्यक-सूत्र' गणधर-रचित न होने का कारण यह कि उस सूत्र की गणना श्रङ्गबाह्मश्रुत में है। श्रङ्गबाह्मश्रुत का लच्चण श्रा उमास्वाती ने श्रपने तत्त्वार्य-भाष्य में यह किया है कि जो श्रुत, गणधर की कृति नहीं है और जिसकी रचना गण्धर के बाद के परम मेधावी श्राचार्यों ने की है, वह 'श्रङ्गबाह्मश्रुत' कहलाता है। '

ऐसा लच्च करके उसका उदाहरण देते समय उन्होंने सबसे पहले सामा-पिक ब्रादि छह 'ब्रावश्यकों' का उल्लेख किया है ब्रीर इसके बाद दशवैकालिक ब्रादि ब्रन्य सूत्रों का रे। यह ध्यान रखना चाहिए दशवैकालिक, श्री शय्यंभव सूरि जो सुधर्मा स्वामी के बाद तीसरे ब्राचार्य हुए, उनकी कृति है। ब्रङ्गबाह्य होने के कारण 'ब्रावश्यक-सूत्र', गण्धर श्री सुधर्मा स्वामी के बाद के किसी ब्राचार्य का रचित माना जाना चाहिए। इस तरह उसके रचना के काल की

१ — गर्याघरानन्तर्यादिभिस्त्वत्यन्तविशुद्धागमैः परमप्रकृष्टवाङ्मतिशक्तिभिग्चार्यैः कालसंहननायुर्दोघादल्पशक्तीनां शिष्याणामनुमहाय यत्प्रोक्तं तदङ्गबाह्यमिति । — तत्त्वार्थ-स्रथ्याय१, सूत्र २० का भाष्य ।

२— श्रङ्गबाह्यमनेकविषम् । तद्यथा—सामायिकं चतुर्विशतिस्तवो वन्दनं प्रति-क्रमण् कायव्युत्सर्गः प्रत्याख्यानं दश्चैकालिकमुत्तराध्यायाः दशाः कल्पव्यव-इारौ निशीयमृषिमाषितान्येवमादि ।

<sup>--</sup>तत्त्वार्थ-ग्रा० १, सूत्र २० का भाष्य।

पहली मियाद अधिक से अधिक ईस्वी सन् से पहिले लगभग पाँचवीं शताब्दी के आरम्भ तक ही बताई जा सकती हैं। उसके रचना काल की उत्तर अविधि अधिक से अधिक ईस्वी सन् से पूर्व चौथी शताब्दी का प्रथम चरण ही माना जा सकता है; क्योंकि चतुर्दश-पूर्व-धर श्री भद्रवाहु स्वामी जिनका अवसान ईस्वी सन् से पूर्व तीन सौ छुप्पन वर्ष के लगभग माना जाता है, उन्होंने 'आवश्यक-सूत्र' पर सबसे पहले व्याख्या लिखी है, जो निर्मुक्ति के नाम से प्रसिद्ध है। यह तो प्रसिद्ध है कि निर्मुक्ति हो श्री भद्रवाहु की है, संपूर्ण मूल 'आवश्यक-सूत्र' नहीं। ऐसी अवस्था में मूल 'आवश्यक-सूत्र' अधिक से अधिक उनके कुछ पूर्ववर्ता या समकालीन किसी अन्य श्रुतधर के रचे हुए मानने चाहिए। इस हिए से यही मालूम होता है कि 'आवश्यक्य' का रचना काल ईस्वी सन् से पूर्व पाँचवीं शताब्दी से लेकर चौथी शताब्दी के प्रथम चरण तक में होना चाहिए।

दूसरा प्रश्न कर्ता का है। 'श्रावश्यक-सूत्र' के कर्ता कीन व्यक्ति हैं ? उसके कर्ता कोई एक ही श्राचार्य हैं या श्रानेक हैं ? इस प्रश्न के प्रथम श्रंश के विषय में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता; क्योंकि इसका स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं मिलता। दूसरे श्रंश का उत्तर यह है कि 'श्रावश्यक-सूत्र' किसी एक की कृति नहीं है। श्रव्यवता यह श्राश्चर्य की बात है कि संभवतः 'श्रावश्यक-सूत्र' के बाद तुरन्त ही या उसके सम-समय में रचे जानेवाले दशवैकालिक के कर्तारूप से श्री शर्यम्य सूरि का निर्देश स्वयं श्री भद्रवाहु ने किया है ( दशवैकालिक-निर्युक्ति, गा॰ १४-१५); पर 'श्रावश्यक-सूत्र' के कर्त्ता का निर्देश नहीं किया है। श्री भद्रवाहु स्वामी निर्युक्ति रचते समय जिन दस श्रागमों की निर्युक्ति करने की जो प्रतिज्ञा करते हैं, उसमें दशवैकालिक के भी पहले 'श्रावश्यक' का उल्लेख हैं । यह कहा जा खुका है कि दशवैकालिक श्री श्राय्यंभव सूरि की

१--प्रसिद्ध कहने का मतलब यह है कि श्री शीलाङ्क सूरि श्रपनी श्राचारङ्ग-वृत्ति मं सूचित करते हैं कि 'श्रावश्यक' के श्रन्तर्गत चतुर्विशतिस्तव (लोगस्स) ही श्री भद्रबाहुस्वामी ने रचा है--श्रावश्यकान्तर्भूतश्चतुर्विशतिस्तवस्त्वारातीय-कालभाविना श्रीभद्रबाहुस्वामिनाऽकारि' पृ० ८३। इस कथन से यह साफ जान पड़ता है कि शीलाङ्क सूरि के जमाने में यह बात मानी जाती थी कि सम्पूर्ण 'श्रावश्यक-सूत्र' श्री भद्रबाह की कृति नहीं है।

२—म्रावस्सगस्स दसकालिम्रस्स तह उत्तरःकमायारे । स्यगडे निज्जुत्ति, बुच्छामि तहा दसाणं च ॥ ८४॥ कप्परस य निज्जुत्ति, ववहारस्तेष परमण्डिण्सस । सुरिम्रपण्णतीए बुच्छं इसिभासिम्राणं च॥ ८४॥

कृति है। यदि दस आगमों के उल्लेख का कम, काल कम का सूचक है तो यह मानना पहेगा कि 'आवश्यक सूत्र' श्री शाय्यंभव सूरि के पूर्ववर्ती किसी अन्य स्थित की, किंवा शाय्यंभव सूरि के समकालीन किन्तु उनसे बहे किसी अन्य स्थित की कृति होनी चाहिए। तत्वार्थ-माध्य गत 'गण्धरानन्तर्यादिभिः' इस अंश में वर्तमान 'आदि' पद से तीर्थंकर-गण्धर के बाद के अव्यवहित स्थितर की तरह तीर्थंकर-गण्धर के समकालीन स्थितर का भी श्रहण किया जाय तो 'आवश्यक-सूत्र' का रचना-काल ईस्वी सन् से पूर्व अधिक से अधिक छुठी शताब्दि का अन्तिम चरण ही माना जा सकता है और उसके कर्चारूप से तीर्थंकर-गण्धर के समकालीन कोई स्थितर माने जा सकते हैं। जो कुछ हो, पर इतना निश्चित जान पड़ता है कि तीर्थंकर के समकालीन स्थितियों से लेकर भद्रवाहु के पूर्ववर्ती या समकालीन स्थितियों तक में से ही किसी की कृति 'आवश्यक-सूत्र' है।

मृ्ल 'त्रावरयफ-सृत्र' **६' परो** सए-विधि— मृल 'त्रावरयक' कितना है अर्थात् उसमें कीन-कौन स्त्र सांन्नविष्ट हैं, इसकी परीज्ञा करना जरूरी है; क्योंकि ज्ञाजकल साधारण लोग यही समफ रहे हैं कि 'त्रावरयक-किया में जितने स्त्र पढ़े जाते हैं, वे सब मृल 'त्रावरयक' के ही हैं। मृल 'त्रावरयक' को पहचानने के उपाय दो हैं—पहला यह कि जिस स्त्र के ऊपर राब्दराः किंवा ऋषिकांश शब्दों की स्त्र—स्पशिक निर्मुक्ति हो, वह स्त्र मृल 'त्रावरयक'—ात है। श्रौर दूसरा उपाय यह है कि जिस स्त्र के ऊपर राब्दराः किंवा ऋषिकांश शब्दों की स्त्र-स्पशिक निर्मुक्ति हों, पर जिस स्त्र का ऋषे सामान्य रूप से मी निर्मुक्ति में वर्णित है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र के किसी-किसी शब्द पर निर्मुक्त है या जिस स्त्र की व्यावर्थ करते समय क्रारम्भ में टीमाकर श्री हिरिमद्र सूरि ने 'सूनकार श्राह' तब्च इदं स्त्रं, इमं सूर्ज इत्यादि प्रकार का उल्लेख किया है, वह सुत्र मी मृल 'श्रावर्यक'-ात समफना चाहिए।

पहले उपाय के अनुसार 'नमुक्कार, करेमि भंते, लोगस्स, इच्छामि खमा-समगो, तस्स उत्तरी, अन्नत्य, नमुक्कारसिंहय आदि पश्चक्लाण्-' इतने स्त्र मौलिक जान पडते हैं।

दूसरे उपाय के श्रमुसार 'चल्तारि मंगलं, इच्छामि पिडक्कमिउ जो में देविसन्नो, इरियाविह्याए, पगामिसज्जाए, पिडक्कमामि गोयरचरियाए, पिडक्कमामि चाउक्कालं, पिडक्कमामि एगविहे, नमो चउविसाए, इच्छामि ठाइउं काउस्सग्गं, सब्बलोए श्रारिइंतचेइयाया, इच्छामि खमासमयो उविद्विश्लोमि श्लॉक्सितर पिक्लयं, इच्छामि खमासमयो पुष्टि चेइ

याइं, इच्छामि खमासमणो उन्बिह योमि तुन्भग्रहं, इच्छामि खमासमणो कपाइं च मे, पुन्नामेव मिच्छतात्रो पडिक्कम्मइ कित्तिकम्मा-इतने सूत्र मौलिक जान पड़ते हैं।

तथा इनके श्रलावा 'तत्थ समयोवासन्नो, श्रूलगपाणाइवायं समयोवासन्नो पच्चक्लाइ, श्रूलगपुसावायं,' इत्यादि जो सूत्र आवक-धर्म-संबन्धी श्रयंत् सम्यक्ला, बारह बत श्रौर संलेखनाविषयक हैं तथा जिनके श्राधार पर 'बंदिलु' की पद्य-बन्ध रचना हुई है, वे सूत्र भी मौलिक जान पड़ते हैं। यद्यपि इन सूत्रों के पहले टीकाकार ने 'सूत्रकार श्राइ, मूत्रं' इत्यादि शब्दों का उल्लेख नहीं किया है तथापि 'प्रत्याख्यान-श्रावश्यक' में निर्युक्तिकार ने प्रत्याख्यान का सामान्य स्वरूप दिखाते समय श्रिभिग्रह की विविधता के कारण आवक के श्रनेक मेद बतलाए हैं। जिससे जान पड़ता है। आवक-धर्म के उक्त सूत्रों को लक्ष्य में रखकर ही निर्युक्तिकार ने आवक-धर्म की विविधता का वर्णन किया है।

श्राजकल की सामाचारी में जो प्रतिक्रमण की स्थापना की जाती है. वहाँ से लेकर 'नमोऽस्तु वर्धमानाय' की स्तुति पर्यन्त में ही छह 'स्रावश्यक' पूर्ण हो जाते हैं। श्रतएव यह तो स्पष्ट ही है कि प्रतिक्रमण की स्थापना के पूर्व किए जानेवाले चैत्य-वन्दन का भाग श्रीर 'नमोऽस्त वर्धमानाय' की स्तुति के बाद पढ़े जाने वाले सज्भाय, स्तवन, शान्ति त्रादि, ये सब छह 'त्रावश्यक' के बहिर्भूत हैं। श्चतएव उनका मुल 'त्रावश्यक' में न पाया जाना स्वाभाविक ही है। भाषा दृष्टि से देखा जाय तो भी यह प्रमाणित है कि श्रप्रभ्रंश, संस्कृत, हिन्दी व गुजराती भाषा के गद्य-पद्य मौलिक हो ही नहीं सकते; क्योंकि सम्पूर्ण मूल 'स्त्रावश्यक' प्राकृत-भाषा में ही है । प्राकृत-भाषा-मय गद्य-पद्य में से जितने सूत्र उक्त दो उपायों के अनुसार मौलिक बतलाए गए हैं, उनके त्रालावा ऋन्य सूत्र को मूल 'आव-श्यक'-गत मानने का प्रमाण अभी तक हमारे ध्यान में नहीं आया है। अतएव बह सममना चाहिए कि छह 'श्रावश्यकों' में 'सात लाख, श्रठारह पापस्थान, श्रायरिय-उवज्माए, वेयावच्चगराणं, पुक्खरवरदीवड्ढे, सिद्धाणं बुद्धाणं, सुग्र-देवया भगवई स्त्रादि थुई स्त्रौर 'नमोऽस्तु वर्धमानाय' स्त्रादि जो जो पाठ बोले जाते हैं, वे सब मौलिक नहीं हैं। यद्यपि 'स्रायरियउवमभाए, पुन्खखरदीवड्ढे, सिदाणं बुदाणं' ये मौलिक नहीं हैं तथापि वे प्राचीन हैं; क्योंकि उनका उल्लेख करके श्री इरिभद्र सूरि ने स्वयं उनकी न्याख्या की है।

प्रस्तुत परीज्ञण-विधि का यह मतलब नहीं है कि जो सूत्र मौलिक नहीं है, उसका महत्त्व कम है। यहाँ तो सिर्फ इतना ही दिखाना है कि देश, काल क्रीर रुचि के परिवर्तन के साय-साय 'श्रावश्यक'-क्रियोपयोगी सूत्र की संख्या में तथा भाषा में किस प्रकार परिवर्तन होता गया है।

यहाँ यह सूचित कर देना श्रनुपयुक्त न होगा कि श्राजकल दैवसिक-प्रति-क्रमण में 'सिद्धाणं बुद्धाणं' के बाद जो श्रुतदेवता तथा चेन्नदेवता का कायोत्सर्ग किया जाता है श्रीर एक-एक स्तुति पढ़ी जाती है, वह भाग कम से कम श्री हरि-मद्रसरि के समय में प्रचलित प्रतिक्रमण्-विधि में सन्निविष्ट न था; क्योंकि उन्होंने श्रपनी टीका में जो विधि दैवसिक-प्रतिक्रमण् की दी है, उसमें 'सिद्धाणं' के बाद प्रतिलेखन वन्दन करके तीन स्तुति पढ़ने का ही निर्देश किया है—(श्राव-श्यक-शृति, पृ० ७६०)।

विधि-विषयक सामाचारी-भेद पुराना है; क्योंकि मूल-टीकाकार-संमत विधि के ऋलावा ऋन्य विधि का भी सूचन श्री हरिभद्रसूरि ने किया है ( ऋवश्यक- वृत्ति, पृ० ७६३)।

उस समय पाह्मिक-प्रतिकमण में चेत्रदेवता का काउस्सग्ग प्रचितत नहीं था; पर शय्यादेवता का काउस्सग्ग किया जाता था। कोई-कोई चातुर्मासिक-प्रतिकमण में भी शय्यादेवता का काउस्सग्ग करते थे छौर चेत्रदेवता का काउस्सग्ग तो चातुर्मासिक छौर सांवत्सरिक-प्रतिक्रमण में प्रचित्तत था—- आवश्यक-वृत्ति, पृ० ४६४: भाष्य गाथा २३३।

इस जगह मुख पर मुँहपत्ती बाँधनेवालों के लिए यह बात खास ऋर्थसूचक है कि श्री भद्रवाहु के समय में भी काउस्सग्ग करते समय मुँहपत्ती हाथ में रखने का ही उल्लेख है—ऋावश्यक-निर्युक्ति, पृ० ७९७, गाया १५४५।

मूल 'आवश्यक' के टीका-मन्थ—'आवश्यक', यह साधु-आवक—उभय की महत्त्वपूर्ण किया है। इसलिए 'आवश्यक-सूत्र' का गौरव भी वैसा ही है। यही कारण है कि श्री भद्रवाहु स्वामी ने दस निर्युक्ति रचकर तत्कालीन प्रथा के अनुसार उसकी पाकृत-पद्य-मय टीका लिखी। यही 'आवश्यक' का प्राथमिक टीका-प्रयः है। इसके बाद संपूर्ण 'आवश्यक' के ऊपर प्राकृत-पद्य-मय भाष्य बना, जिसके कर्ता अज्ञात हैं। अनन्तर चूर्णी बनी, जो संस्कृत-मिश्रित प्राकृत-गद्य-मय है और जिसके कर्ता संभवतः जिनदास गिष्ण हैं।

श्रव तक भाषा-विषयक यह लोक-किन कुछ बदल गई थी। यह देखकर समय-सूचक श्राचार्यों ने संस्कृत-भाषा में भी टीका लिखना श्रारम्भ कर दिशा था। तदनुसार 'श्रावश्यक' के ऊपर भी कई संस्कृत-टीकाएँ बनी, जिनका सूचन श्री हरिमद्र सुरि ने इस प्रकार किया है— 'यद्यपि मया तथान्यैः, कृतास्य विवृतिस्तथापि संद्येपात् । तद्वितस्त्वानुप्रहृहेतोः क्रियते प्रयासोऽयम् ॥

जान पड़ता है कि वे संस्कृत-टीकाएँ संद्वित रही होंगी।—आवश्यक-हृति, पृ० १ झतएव श्री हरिभद्रसूरि ने 'श्रावश्यक के ऊपर एक बड़ी टीका खिखी, जो उपलब्ध नहीं है, पर जिसका सूचन वे स्वयं 'मया' इस शब्द से करते हैं और जिसके संबन्ध की परंपरा का निर्देश श्री हेमचन्द्र मलधारी अपने अववश्यक-टिप्परा —पृ० १ में करते हैं।

बड़ी टीका के साथ-साथ श्री हरिभद्र सूरि ने संपूर्ण 'स्त्रावश्यक' के ऊपर छोटी टीका भी लिखी, जो मुद्रित हो गई है, जिसका परिमाण बाईस हजार स्रोक का है, जिसका नाम 'शिष्यहिता' है श्रीर जिसमें संपूर्ण मूल 'श्रावश्यक' तथा उसकी निर्युक्ति की संस्कृत में व्याख्या है। इसके उपरान्त उस टीका में मूल, भाष्य तथा चूर्णों का भी कुछ भाग लिया गया है। श्री इरिभद्रसूरि की इस टीका के ऊपर श्री हैमचन्द्र मलधारी ने टिप्पण लिखा है। श्री मलयगिरि सुरि ने भी 'ग्रावश्यक' के ऊपर टीका लिखी है, जो करीब दो श्रध्ययन तक की है श्रीर श्रभी उपलब्ध है। यहाँ तक तो हुई संपूर्ण 'स्त्रावश्यक' के टीका-प्रन्थों की बात; पर उनके श्रुलावा केवल प्रथम श्रध्ययन, जो सामायिक श्रध्ययन के नाम से प्रसिद्ध है, उस पर भी बड़े-बड़े टीका-ग्रन्थ बने हुए हैं। सबसे पहले सामायिक ऋध्ययन की नियंक्ति के ऊपर श्री जिनभद्रगिए चमाश्रमण ने प्राकृत-पद्य-मय भाष्य लिखा जो विशेषावश्यक भाष्य के नाम से प्रसिद्ध है। यह बहुत बड़ा स्राकर ग्रन्थ है। इस भाष्य के ऊपर उन्होंने स्वयं संस्कृत-टीका लिखी है । कोट्याचार्य, जिनका दसरा नाम शीलाङ्क है श्रीर जो श्राचाराङ्ग तथा सूत्र-कृताङ्ग के टीकाकार हैं, उन्होंने भी उक्त विशेषावश्यक भाष्य पर टीका लिखी है। श्री हेमचन्द्र मलधारी की भी उक्त भाष्य पर बहुत गम्भीर ऋौर विशद टीका है।

### 'म्रावश्यक' श्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर सम्प्रदाय

'श्रावश्यक-किया जैनत्व का प्रधान श्रङ्ग है। इसलिए उस किया का तथा उस किया के सूचक 'श्रावश्यक-सूत्र' का जैन-समाज की श्वेताम्बर-दिगम्बर, इन दो शाखाओं में पाया जाना स्वाभाविक है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय में साधु-परंपरा आविन्छिक चलते रहने के कारण साधु-आवक दोनों की 'श्रावश्यक-किया' तथा 'आवश्यक-सूत्र' श्रभी तक मौलिक रूप में पाये जाते हैं। इसके विपरीत दिगम्बर-सम्प्रदाय में साधु-परंपरा विरक्ष और विन्छिन हो जाने के कारण साधु संबन्धी 'आवश्यक-किया' तो लुप्तप्राय है ही, पर उसके साय-साथ उस सम्प्रदाय में श्रावक-संबन्धी 'ब्रावश्यक-िकया' भी बहुत श्रंशों में विरल हो गई है। अतएव दिगम्बर-संप्रदाय के साहित्य में 'ब्रावश्यक-सूत्र' का मौलिक रूप में संपूर्णतया न पाया जाना कोई श्राचरज की बात नहीं।

फिर भी उसके साहित्य में एक 'मूलाचार' नामक प्राचीन प्रन्य उपलब्ध है, जिसमें साधु ह्यों के ह्याचारों का वर्णन है। उस प्रन्य में छह 'ह्यावश्यक' का भी निरूपण है। प्रत्येक 'ह्यावश्यक' का वर्णन करने वाली गायाक्रों में इपिकांश गायाएँ वही हैं, जो क्षेताम्बर-सम्प्रदाय में प्रसिद्ध श्री भद्र बाहकृत निर्युक्ति में हैं।

मूलाचार का समय ठीक शात नहीं; पर वह है प्राचीन । उसके कर्ता श्री घट्टकेर स्वामी हैं। 'बट्टकेर', यह नाम ही सूचित करता है कि मूलाचार के कर्ता संभवतः कर्णाटक में हुए होंगे। इस कल्पना की पुष्टि का कारण एक यह भी है कि दिगम्बर-सम्प्रदाय के प्राचीन वहे-बहे साधु, भट्टारक श्रौर विद्वान् श्रिधिकतर कर्णाटक में ही हुए हैं। उस देश में दिगम्बर-सम्प्रदाय का प्रभुत्व वैसा ही रहा है, जैसा गुजरात में श्रोताम्बर-सम्प्रदाय का।

मूलाचार में श्री भद्रवाहु-कृत नियुंकि-गत गाथाश्रों का पाया जाना बहुत अर्थ-सूनक है। इससे श्वेताम्बर-दिगम्बर-संप्रदाय की मौलिक एकता के समय का कुछ प्रतिभास होता है। श्रमेक कारणों से यह कल्पना नहीं की जा सकती है कि दोनों संप्रदाय का भेद रूद हो जाने के बाद दिगम्बर-श्राचार्य ने श्वेताम्बर-संप्रदाय द्वारा सुरिद्धित 'श्रावश्यक-नियुंक्ति' गत गाथाश्रों को लेकर श्रपनी कृति में ज्यों का त्यों किंवा कुछ परिवर्तन करके रख दिया है।

दिल्ण देश में श्री भद्रवाहु स्वामी का स्वर्गवास हुआ, यह तो प्रमाणित ही है, अतएव अधिक संभव यह है कि श्री भद्रवाहु की जो एक शिष्य-परंपरा दिल्लिण में रही और आगे जाकर जो दिगम्बर-संप्रदाय-रूप में परिशत हो गई, उसने अपनी गुरु की कृति को स्मृति-पथ में रक्खा और दूसरी शिष्य परंपरा, जो उत्तर हिंदुस्तान में रही, एवं आगे जाकर बहुत अंशों में श्वेताम्बर-संप्रदाय रूप में परिशत हो गई, उसने भी अन्य प्रन्थों के साथ-साथ अपने गुरु की कृति को सम्हाल रक्खा। क्रमशः दिगम्बर-संप्रदाय में साध-परंपरा विरल होती चली; अतएव उसमें सिर्फ 'आवश्यक-निर्जु किं? ही नहीं, बल्कि मृल 'आवश्यक-सूत्र' भी नुटित और विरल हो गया।

इसके विपरीत श्वेताम्बर संप्रदाय की श्रविच्छित्र साधु-परंपरा ने सिर्फ मूल 'श्रावश्यक-सूत्र' को ही नहीं, बल्कि उसकी निर्देक्ति को सुरव्वित रखने के पुराय-कार्य के श्रवाबा उसके ऊपर श्रनेक बहै-बहै टीका-प्रन्थ विश्ले श्रीर तत्कालीन श्राचार-विचार का एक प्रामाणिक संग्रह ऐसा बना रक्खा कि जो स्राज भी जैन-धर्म के श्रसत्ती रूप को विशिष्ट रूप में देखने का एक प्रबत्त साधन है।

श्रव एक प्रश्न यह है कि दिगम्बर—संप्रदाय में जैसे निर्युक्ति श्रंशमात्र में भी पाई जाती है, वैसे मूल 'श्रावश्यक' पाया जाता है या नहीं ? श्रभी तक उस संप्रदाय के 'श्रावश्यक-किया' संबन्धी दो प्रन्थ हमारे देखने में श्राप हैं। जिनमें एक मुद्रित श्रीर दूसरा लिखित है। दोनों में सामायिक तथा प्रतिक्रमण के पाठ हैं। इन पाठों में श्राधकांश भाग संस्कृत है, जो मौलिक नहीं है। जो भाग प्राकृत है, उसमें भी निर्युक्ति के श्राधार से मौलिक सिद्ध होनेवाले 'श्रावश्यक- एत्र' का श्रंश बहुत कम है। जितना मूल भाग है, वह भी श्वेताम्बर-संप्रदाय में प्रचलित मूल पाठ की श्रपेन्ता कुछ न्यूनाधिक या कहीं-कहीं रूपान्तरित भी हो गया है।

'नमुकार, करेमि भंते, लोगस्स. तस्स उत्तरी, ग्रन्तस्य, जो मे देवसिन्नो श्रद्दयारो कश्चो, इरियावहियाप्ट, चत्तारि मंगलं पडिकमामि प्गविहे, इ्णमेव निग्गन्थपावयण् तथा वंदित्तु के स्थानापन्न ग्रर्थात् श्रावक-धर्म-सम्यक्त्व, बारह वत, श्रीर संलेखना के श्रतिचारों के प्रतिक्रमण् का गद्य भाग', इतने मूल 'श्रावस्थक-सूत्र' उक्त दो दिगम्बर-मन्थों में हैं।

इनके स्रातिरिक्त, जो बृहस्प्रतिकम्यानामक भाग लिखित प्रति में है, वह र्वेताम्बर-संप्रदाय-प्रसिद्ध पिक्खिय सूत्र से मिलता-जुलता है। हमने विस्तार-भय से उन सब पाठों का यहाँ उल्लेख न करके उनका सूचनमात्र किया है। मूलाचार-गत 'त्रावश्यक-नियुक्ति' की सब गाथास्र्यों को भी हम यहाँ उद्धृत नहीं करते। सिर्फ दो-तीन गाथास्र्यों को देकर स्त्रन्य गाथास्र्यों के नम्बर नीचे लिख देते हैं, जिससे जिज्ञासु लोग स्वयं ही मूलाचार तथा 'त्रावश्यक-निर्युक्ति' देख कर मिलान कर लेंगे।

प्रत्येक 'श्रावश्यक' का कथन करने की प्रतिज्ञा करते समय श्री वहकेर स्वामी का यह कथन कि 'मैं प्रस्तुत 'श्रावश्यक' पर निर्श्वित कहूँगा'-( मूलाचार, गा॰ ५१७, ५३७, ५७४, ६११, ६३१, ६४७), यह अवश्य अर्थ-सूचक है; क्योंकि संपूर्ण मूलाचार में 'आवश्यक का भाग छोड़कर अन्य प्रकरण में 'निर्श्वेति' शब्द एक-आध जगह आया है। पडावश्यक के अन्त में भी उस भाग को श्री वहकेर स्वामी निर्श्वेतिः के नाम से ही निर्दिष्ट किया है ( मूलाचार, गा॰ ६८६, ६६० )

इससे यह स्पष्ट जान पड़ता है कि उस समय श्री भद्रबाहु-कृत निर्युक्ति का जितना भाग दिगम्बर सम्प्रदाय में प्रचलित रहा होगा, उसको संपूर्ण किंवा श्रंशत: उन्होंने श्रपने प्रन्थ में सिन्निविष्ट कर दिया। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय में पाँचवाँ 'श्रावश्यक' कायोत्सर्ग श्रीर छठा प्रत्याख्यान है। नियुं क्ति में छह 'श्रावश्यक' का नाम-निर्देश करनेवाली गाथा में भी वही कम है; पर मूलाचार में पाँचवाँ 'श्रावश्यक' प्रत्याख्यान श्रीर छठा कायोत्सर्ग है।

खमामि सव्यजीवाणं, सब्वे जीवा खमंतु मे।
मेत्ती मे सव्यभ्देसु, वेरं मफं ए केण वि ॥ बृह्त्यतिक ।
खामेमि सव्यजीवे, सब्वे जीवा खमंतु मे।
मेत्ती मे सव्यभ्एसु, वेरं मज्फं न केण् वै ॥ श्राव ॰, पृ० ७६५ ।
एसो पंचरणमेयारो, सव्यपावपणासर्णो ।
मंगलेसु य सब्वेसु, पढमं हवदि मंगलं ॥ ५१४ ॥ मृला ॰ ।
एसो पंचनमुक्कारो, सब्वपावप्पणासर्णो ।
मंगलाणं च सब्वेसि, पढमं हवइ मंगलं ॥१३२॥ श्राव ॰ नि ॰ ।
सामाइयंमि दुकदे, समर्णो इव सावस्रो हवदि जम्हा ।
एदेन कारर्णेण दु, बहुतो सामाइयं कुज्जा ॥५३१॥ मूला ॰ ।
सामाइयंमि उकए, समर्णो इव सावस्रो हवई जम्हा ।
एएए कारर्णेणं, बहुसो सामाइयं कुज्जा ॥ प्रव ॰ नि ॰ ।

| मूला०,गा० नं०। स्त्राव०-नि०, गा० नं० |               | मूला॰, गा     | ० नं । श्राव०-नि०, गा० नं |
|--------------------------------------|---------------|---------------|---------------------------|
| 408                                  | <b>१</b> ३    | પ્રરૂદ        | ( लोगस्स <b>१,७)</b>      |
| ५०५                                  | १९३           | ५४०           | १०५८                      |
| <b>પ્</b> ૦૭                         | દપ્રરૂ        | પ્ર૪१         | १०५७                      |
| ५१०                                  | દપ્ત          | પ્ર૪૪         | १६५                       |
| પ્રશ                                 | ७३३           | ५४६           | ७३१                       |
| પ્રશ્ર                               | १००२          | પ્ર૪દ         | 338                       |
| પ્રશ્જ                               | १३२           | પૂપ્ર૦        | 408                       |
| <b>५</b> २४                          | (भाष्य, १४६)  | પ્રપ્રશ       | २ <b>०२</b>               |
| પ્રસ્પ                               | ૭૬૭           | પૂપૂર         | १०५६                      |
| <b>५</b> २६                          | ≥30           | પૂપૂર         | १०६०                      |
| પ્રરુ                                | ५३७           | પ્રયુપ        | १०६२                      |
| પ્રર                                 | = 08          | प्रप्रह       | १ <b>०६१</b>              |
| પ્રરૂ                                | १२४५          | <i>प्र</i> प् | १०६३,१०६४                 |
| <b>५३</b> ८                          | ( भाष्य,१६० ) | <b>५</b> ५८   | १०६५                      |

| मूला•, गा०नं०। १ | प्राव०नि०, गा०नं० | मूला ०, | , गा०नं० । श्रावकनि०,गा०नं•      |
|------------------|-------------------|---------|----------------------------------|
| પ્રપ્રદ          | १०६६              | ६०७     | १२१ <b>१</b>                     |
| <b>५६</b> ०      | १०६६              | ६०८     | १२१२                             |
| પ્રદશ            | १०७६              | ६१०     | १२२५                             |
| પૂદ્ધ            | १०७७              | ६१२     | १२३३                             |
| <b>५६४</b>       | १०६६              | ६१३     | १२४७                             |
| પ્રદ્ય           | १०६३              | ६१४     | १२३१                             |
| <b>46</b> 6      | १०६४              | ६१५     | . <b>१२३२</b>                    |
| <b>4</b> ६७      | १०६५              | ६१७     | १२५०                             |
| ५६⊏              | १०६६              | ६२१     | १२४३                             |
| <b>५६</b> ९      | १०६७              | ६२६     | १२४४                             |
| પ્રહદ્દ          | ११०२              | ६३२     | ( भाष्य, २६३ )                   |
| <b>પ્</b> .७७    | े ११०३            | ६३३     | १५६५                             |
| ५७८              | १२१७              | ६४०     | ( भाष्य, २४६ )                   |
| <b>५</b> ६२      | ११०५              | ६४२     | २५०                              |
| ५६३              | ११०७              | ६४३     | २५१                              |
| <b>५</b> ६४      | ११६१              | ६४५     | १५५६                             |
| <b>પ્ર</b> દ્ય   | ११०६              | ६४८     | १४८७                             |
| પ્રદદ્દ          | ११६३              | ६५६     | १४५८                             |
| પ્રદુહ           | 2388              | ६६⊏     | १५४६                             |
| યુદ્દ            | १२००              | ६६९     | १५४७                             |
| 600              | १२०१              | ६७१     | १५४१                             |
| ६०१              | १२०२              | ६७४     | १४७६                             |
| ६०३              | १२०७              | ६७५     | १४६८                             |
| ६०४              | १२०८              | ६७६     | १४६०                             |
| ६०५              | १२०६              | ६७७     | १४६२                             |
| ६०६              | १२१०              |         | [ 'पंचप्रतिक्रमण्' की प्रस्तावना |

## कर्मतत्त्व

कर्मप्रन्थों के हिन्दी अनुवाद के साथ तथा हिन्दी अनुवाद प्रकाशक आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मगडल के साथ मेरा इतना घनिष्ठ संबन्ध रहा है कि इस अनुवाद के साथ भी पूर्वकथन रूप से कुछ न कुछ लिख देना मेरे लिए अनिवार्यसा हो जाता है।

जैन वाङ्मय में इस समय जो श्वेताम्बरीय तथा दिगम्बरीय कर्मशास्त्र मौजूद हैं उनमें से प्राचीन माने जानेवाले कर्मविषयक ग्रन्थों का साम्रात संबन्ध दोनों परम्पराएँ श्राप्रायणीय पूर्व के साथ बतलाती हैं। दोनो परम्पराएँ श्राप्रायणीय पूर्व को दृष्टिवाद नामक बारहवें अङ्गान्तर्गत चौदह पूर्वों में से दूसरा पूर्व कहती हैं श्रीर दोनों श्रेताम्बर-दिगम्बर परम्पराएँ समान रूप से मानती है कि सारे श्राब तथा चौदह पूर्व यह सब भगवान महावीर की सर्वज्ञ वाणी का साह्मात फल है। इस साम्प्रदायिक चिरकालीन मान्यता के श्रनुसार मौजूदा सारा कर्मविषयक जैन वाङमय शब्दरूप से नहीं तो श्रन्तत: भावरूप से भगवान् महावीर के साचात् उपदेश का ही परम्परा प्राप्त सारमात्र है। इसी तरह यह भी साम्प्रदायिक मान्यता है कि वस्ततः सारी श्रुङ्गविद्याएँ भावरूप से केवल भगवान महावीर की ही पूर्वकालीन नहीं, बल्कि पूर्व-पूर्व में हुए अन्यान्य तीर्थक्करों से भी पूर्वकाल की अतएव एक तरह से अनादि हैं। प्रवाहरूप से अनादि होने पर भी समय-समय पर होनेवाले नव-नव तीर्थं इसों के द्वारा वे पूर्व-पूर्व ऋज्जविद्याएँ नवीन नवीनत्व धारण करती हैं। इसी मान्यता को प्रकट करते हुए कलिकाल सर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र ने प्रमाणमीमांसा में, नैयायिक जयन्त भट्ट का अनुकरण करके बड़ी खूबी से कहा है कि-'अनादय एवैता विद्याः संक्षेपविस्तरविवत्तया नवनवी-भवन्ति, तत्तत्कर्तृकाश्चोच्यन्ते । किञ्चाश्रोपीः न कदाचिदनीदृशं जगत ।'

उक्त साम्प्रदायिक मान्यता ऐसी है कि जिसको साम्प्रदायिक लोग आज तक अच्चरशः मानते आए हैं और उसका समर्थन भी वैसे ही करते आए हैं जैसे मीमांसक लोग वेदों के अनादित्व की मान्यता का । साम्प्रदायिक लोग दो प्रकार के होते हैं—बुद्ध-अप्रयोगी अद्वालु जो परम्पराप्राप्त वस्तु को बुद्धि का प्रयोग विना किए ही अद्वामात्र से मान लेते हैं और बुद्धिययोगी अद्वालु जो परम्पराप्राप्त वस्तु को केवस अद्वा से मान ही नहीं लेते पर उसका बुद्धि के द्वारा यथा सम्मव

समर्थन भी करते हैं। इस तरह साम्प्रदायिक लोगों में पूर्वोक्त शास्त्रीय मान्यता का त्रादरणीय स्थान होने पर भी इस जगह कर्मशास्त्र ऋौर उसके सुख्य विषय कर्मतत्त्व के संबन्ध में एक दूसरी दृष्टि से भी विचार करना प्राप्त है। वह दृष्टि है ऐतिहासिक।

एक तो जैन परम्परा में भी साम्प्रदायिक मानस के खलावा ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करने का युग कभी से आरम्भ हो गया है और दसरे यह कि मुद्रण युग में प्रकाशित किये जानेवाले मल तथा अनुवाद प्रनथ जैनों तक ही सीमित नहीं रहते । जैनतर भी उन्हें पढ़ते हैं । सम्पादक, लेखक, अनुवादक और प्रकाशक का ध्येय भी ऐसा रहता है कि वे प्रकाशित ग्रन्थ किस तरह श्रिधिकाधिक प्रमाण में जैनेतर पाठकों के हाथ में पहुँचें। कहने की शायद ही जरूरत हो कि जैनेतर पाठक साम्प्रदायिक हो नहीं सकते । श्रुतएव कर्मतत्त्व श्रौर कर्मशास्त्र के बारे में हम साम्प्रदायिक दृष्टि से कितना ही क्यों न सोचें ऋौर लिखें फिर भी जब तक उसके बारे में हम ऐतिहासिक दृष्टि से विचार न करेंगे तब तक हमारा मल एवं त्र्यनवाद प्रकाशन का उद्देश्य ठीक-ठीक सिद्ध हो नहीं सकता। साम्प्रदायिक मान्यताच्यों के स्थान में ऐतिहासिक इष्टि से विचार करने के पत्त में और भी प्रवल टलीलें हैं। पहली तो यह कि अप धीरे-धीरे कर्मविषयक जैन वाङमय का प्रवेश कालिजों के पाठ्यक्रम में भी हुन्ना है जहाँ का वातावरण श्रसाम्प्रदायिक होता है। दसरी दलील यह है कि ऋज साम्प्रदायिक वाङ्मय सम्प्रदाय की सीमा लाँपकर दूर-दूर तक पहुँचने लगा है। यहाँ तक कि जर्मन विद्वान् ग्लेभनप् जो 'जैनिस्मस्'—जैनदर्शन जैसी सर्वसंग्राहक पुस्तक का प्रसिद्ध लेखक है, उसने तो श्वेताम्बरीय कर्मग्रन्थों का जर्मन भाषा में उल्था भी कभी का कर दिया है श्रीर वह उसी विषय में पी-एच० डी० भी हुआ है। स्रतएव मैं इस जगह थोडी बहुत कर्मतत्त्व और कर्मशास्त्र संबन्धी चर्चा ऐतिहासिक दृष्टि से करना चाहता हैं।

मैंने श्रमी तक जो कुछ वैदिक श्रौर श्रवैदिक श्रुत तथा मार्ग का श्रवलोकन किया है श्रौर उस पर जो थोड़ा बहुत विचार किया है उसके श्राधार पर मेरी राय में कर्मतत्व से संबन्ध रखनेवाली नीचे लिखी वस्तुरिथित खास तौर से फलित होती है जिसके श्रनुसार कर्मतत्विचारक सब परम्परात्र्यों की शृंखला ऐतिहासिक क्रम से सुसङ्गत हो सकती है।

पिहला प्रश्न कर्मतत्त्व मानना या नहीं ऋौर मानना तो किस ऋाधार पर, यह या। एक पद्म ऐसा था जो काम ऋौर उसके साधनरूप ऋर्य के सिवाय ऋन्य कोई पुरुषार्थ मानता न था। उसकी दृष्टि में इहलोक ही पुरुषार्थ था। ऋतएव वह ऐसा कोई कर्मतत्त्व मानने के लिए बाधित न या जो ऋच्छे-बुरे जन्मान्तर या

परलोक की प्राप्ति करानेवाला हो। यही पत्त चार्वाक परंपरा के नाम से विख्यात हुआ। पर साथ ही उस अति पुराने युग में भी ऐसे चिंतक थे जो बतलाते थे कि मृत्यु के बाद जन्मान्तर भी है । इतना ही नहीं बिल्क इस दश्यमान लोक के अलावा और भी अष्ठ किनष्ठ लोक हैं। ये पुनर्जन्म और परलोकवादी कहलाते थे और वे ही पुनर्जन्म और परलोक के कारणरूप से कर्मतत्त्व को स्वांकार करते थे । इनकी दृष्टि यह रही कि अगर कर्म न हो तो जन्म जन्मान्तर एवं इहलोक-परलोक का संबन्ध घट ही नहीं सकता। अतएव पुनर्जन्म की मान्यता के आधार पर कर्मतत्त्व का स्वीकार आवश्यक है। ये ही कर्मवादी अपने को परलोकवादी तथा आस्तिक कहते थे।

कर्मवादियों के मुख्य दो दल रहे। एक तो यह प्रतिपादित करता था कि कर्म का फल जन्मान्तर श्रौर परलोक श्रवश्य है, पर श्रेष्ठ जन्म तथा श्रेष्ठ परलोक के वास्ते कर्म भी श्रेष्ठ ही चाहिए। यह दल परलोकवादी होने से तथा श्रेष्ठलोक, जो स्वर्ग कहलाता है, उसके साधनरूप से धर्म का प्रतिपादन करनेवाला होने से, धर्म-श्रथं-काम ऐसे तीन ही पुरुषायों को मानता था, उसकी दृष्टि में मोच्च का श्रवला पुरुषार्थ रूप से स्थान न था। जहाँ कहीं प्रवर्तकधर्म का उल्लेख श्राता

१ मेरा ऐसा श्रिभिपाय है कि इस देश में किसी भी बाहरी स्थान से प्रवर्तक धर्म या याज्ञिक मार्ग त्र्याया त्र्यौर वह ज्यों-ज्यों फैलता गया त्यों-त्यों इस देश में उस प्रवर्तक धर्म के ग्राने के पहले से ही विद्यमान निवर्तक धर्म ग्राधिकाधिक बल पकडता गया । याज्ञिक प्रवर्तक धर्म की दूसरी शाला ईरान में जरथोस्थियनधर्म-रूप से विकसित हुई। श्रीर भारत में श्रानेवाली याशिक प्रवर्तक धर्म की शाखा का निवर्तक धर्मवादियों के साथ प्रतिद्वन्द्वीभाव शुरू हुन्ना । यहाँ के पुराने निव-र्तक धर्मवादी ब्रात्मा, कर्म, मोच्च, ध्यान, योग, तपस्या ब्रादि विविधि मार्ग यह सब मानते थे। वे न तो जन्मसिद्ध चातुर्वर्एय मानते थे श्रीर न चातुराश्रम्य की नियत व्यवस्था । उनके मतानुसार किसी भी धर्मकार्य में पति के लिए पत्नी का सहचार श्रनिवार्य न था प्रत्युत त्याग में एक दूसरे का संबन्ध विच्छेद हो जाता था । जब कि प्रवर्तक धर्म में इससे सब कुछ उल्टा था । महाभारत श्रादि प्राचीन ब्रन्थों में गाईस्थ्य ब्रौर त्यागाश्रम की प्रधानतावाले जो संवाद पाये जाते हैं वे उक्त दोनों धर्मों के विरोधसूचक हैं। प्रत्येक निवृत्ति धर्मवाले के दर्शन के सन्न-ग्रन्थों में मोच को ही पुरुषार्थ लिखा है जब कि यात्रिक मार्ग के सब विधान स्वर्गलची बतलाए हैं। आगे जाकर अनेक अंशों में उन दोनों धर्मों का समन्वय भी हो गया है।

है, वह सब इसी त्रिपुरुषार्थवादी दल के मन्तव्य का सूचक है। इसका मन्तव्य संख्लेप में यह है कि धर्म-धुमकर्म का फल स्वर्ग श्रीर श्रपमं — श्रधुमकर्म का फल स्वर्ग श्रीर श्रपमं — श्रधुमकर्म का फल न्तरक श्रादि है। धर्माधर्म ही पुर्यय-पाप तथा श्रदृष्ट कहलाते हैं श्रीर उन्हों के द्वारा जन्म-जन्मान्तर की चक्रप्रवृत्ति चला करती है, जिसका उच्छेद शक्य नहीं है। शस्य इतना ही है कि श्रप्तर श्रच्छा लोक श्रीर श्रिषक मुख पाना हो तो धर्म ही कर्तव्य है। इस मत के श्रनुसार श्रधर्म या पाप तो हेय हैं, पर धर्म या पुष्य हेय नहीं। यह दल सामाजिक व्यवस्था का समर्थक था, श्रत्रत्य वह समाजमान्य शिष्ट एवं विहित श्राचरणों से धर्म की उत्यत्ति चतलाकर तथा निन्च श्राचरणों से श्रधर्म की उत्यत्ति चतलाकर तथा निन्च श्राचरणों से श्रधर्म की उत्यत्ति चतलाकर सब तरह की सामाजिक सुव्यवस्था का ही संकेत करता था वही दल श्राह्मण्यार्ग, मीमांसक श्रीर कर्मकाण्डी नाम से प्रसिद्ध हुश्रा।

कर्मवादियों का दसरा दल उपर्युक्त दल से बिलकल विरुद्ध दृष्टि रखने वाला था। यह मानता था कि पुनर्जनम का कारण कर्म ऋवश्य है । शिष्टसम्मत एवं विहित कमों के आचरण से धर्म उत्पन्न होकर स्वर्ग भी देता है । पर वह धर्म भी ऋधर्म की तरह ही सर्वथा हेय है। इसके मतानुसार एक चौथा स्वतन्त्र परुषार्थ भी है जो मोच कहलाता है। इसका कथन है कि एकमात्र मोच ही जीवन का लक्ष्य है ग्रीर मोज्ञ के वास्ते कर्ममात्र, चाहे वह पुरुषरूप हो या पापरूप, हेय है। यह नहीं कि कर्म का उच्छेद शक्य न हो। प्रयत्न से वह भी शक्य है। जहाँ कहीं निवर्तक धर्म का उल्लेख ख्राता है वहाँ सर्वत्र इसी मत का सचक है। इसके मतानुसार जब ब्रात्यन्तिक कर्मनिवृत्ति शक्य श्रीर इष्ट है तब इसे प्रथम दल की दृष्टि के विरुद्ध ही कर्म की उत्पत्ति का श्रमली कारण बतलाना पदा। इसने कहा कि धर्म श्रौर श्रधर्म का मूल कारण प्रचलित सामाजिक विधि-निषेध नहीं: किन्तु अज्ञान और राग-द्वेष है। कैसा ही शिष्टसम्मत और विहित सामाजिक स्त्राचरण क्यों न हो पर स्त्रगर वह स्त्रज्ञान एवं रागद्वेष मूलक है तो उससे श्रधम की ही उत्पत्ति होती है। इसके मतानुसार पुरुव श्रीर पाप का भेद स्थल दृष्टि वालों के लिए है। तत्वतः पुरुष श्रीर पाप सब श्रज्ञान एवं राग-द्वेष-मुलक होने से ऋषर्म एवं हेय ही है। यह निवर्तक धर्मवादी दल सामाजिक न होकर व्यक्तिविकासवादी रहा। जब इसने कर्मका उच्छेद श्रौर मोच्च पुरुषार्थ मान लिया तब इस कर्म के उच्छेदक एवं मोच्च के जनक कारणों पर भी विचार करना पड़ा । इसी विचार के फलस्वरूप इसने जो कर्मनिवर्तक कारण स्थिर किये वही इस दल का निवर्तक धर्म है। प्रवर्तक श्रौर निवर्तक धर्म की दिशा विलक्क परस्पर विरुद्ध है। एक का ध्येय सामाजिक व्यवस्था की रत्ना श्रौर सुव्यवस्था का निर्माण है जब दसरे का ध्येय निजी ब्रात्यन्तिक सख की प्राप्ति है, ब्रातएव मात्र

आत्मगामी है। निवर्तक वर्म हो अमया, परिवाजक, तपस्वी और योगमार्ग आदि नामों से प्रसिद्ध है। कर्मप्रवृत्ति अज्ञान एवं राग-द्वेष जनित होने से उसकी आत्यन्तिक निवृत्ति का उपाय अज्ञानविरोधी सम्यग् ज्ञान और राग-द्वेषविरोधी रागद्वेषनाशरूप संयम हो स्थिर हुआ। बाकी के तप, ध्यान, भिक्त आदि सभी उपाय उक्त ज्ञान और संयम के ही साधनरूप से माने गए।

निवर्तक धर्मवादियों में ऋनेक पच्च प्रचित्त थे। यह पद्मभेद कुछ तो वादों की स्वभाव मूलक उग्रता-मृदुता का श्राभारी था श्रीर कुछ श्रंशों में तत्वज्ञान की जुदी-जुदी प्रक्रिया पर भी अवलंबित था। ऐसे मूल में तीन पन रहे जान पड़ते हैं। एक परमारा वादी, दूसरा प्रधानवादी श्रीर तीसरा परमारावादी होकर भी प्रधान की छाया वाला था। इसमें से पहला परमाग्रावादो मोन्न समर्थक होने पर भी प्रवर्तकथर्म का उतना विरोधी न था जितने कि पिछले दो। यही पन्न आगे जाकर न्याय वैशेषिक दर्शनरूप से प्रसिद्ध हुआ । दूसरा पत्त प्रधानवादी था श्रीर वह स्नात्यन्तिक कर्मनिवृत्ति का समर्थक होने से प्रवर्तकधर्म स्रथीत श्रीत-स्मार्तकर्म को भी हेय बतलाता था। यही पद्म सांख्य-योग नाम से प्रसिद्ध है श्रीर इसी के तत्त्वज्ञान की भूमिका के ऊपर तथा इसी के निवृत्तिवाद की छाया में ह्यारो जाकर वेदान्तदर्शन श्रीर संन्यासमार्गकी प्रतिष्ठा हुई । तीसरा पद्म प्रधान-च्छायापन्न अर्थात परिणामी परमाग्रावादी का रहा जो दूसरे पन्न की तरह ही प्रवर्तकधर्मका स्रात्यन्तिक विरोधी था। यही पत्न जैन एवं निर्प्रनथ दर्शन के नाम से प्रसिद्ध है। बौद्धदर्शन प्रवर्तक धर्म का श्रात्यन्तिक विरोधी है पर वह दूसरे श्रीर तीसरे पद्म के मिश्रण का एक उत्तरवर्ती स्वतन्त्र विकास है। पर सभी निवर्तकवादियों का सामान्य लक्षण यह है कि किसी न किसी प्रकार कर्मों की जड नष्ट करना श्रौर ऐसी स्थिति पाना कि जहाँ से फिर जन्मचक में श्राना न परे।

ऐसा मालूम नहीं होता है कि कभी मात्र प्रवर्तकधर्म प्रचलित रहा हो श्रीर निवर्तक धर्मवाद का पीछे से प्रातुर्भाव हुआ है। फिर भी प्रारम्भिक समय ऐसा जहर बीता है जब कि समाज मं प्रवर्तक धर्म की प्रतिष्ठा मुख्य थी श्रीर निवर्तक धर्म व्यक्तियों तक ही सीमित होने के कारण प्रवर्तक धर्मवादियों की तरफ से न केवल उपेद्धित ही था बल्कि उससे विरोध की चोटें भी सहता रहा। पर निवर्तक धर्मवादियों की जुदी-जुदी परम्पराश्रों ने ज्ञान, ध्यान, तप, योग, भिक्त श्रादि श्राम्यन्तर तन्त्वों का क्रमशः इतना श्राधिक विकास किया कि फिर तो प्रवर्तक कमें के होते हुए भी सारे समाज पर एक तरह से निवर्तक धर्म की ही प्रतिष्टा की मुहर लग गई। श्रीर जहाँ देखो वहाँ निष्टुति की चर्चा होने लगी श्रीर साहित्य भी निवर्ति के विचारों से ही निर्मित एवं प्रचारित होने लगा।

निवर्तक धर्मवादियों को मोच्च के स्वरूप तथा उसके साधनों के विषय में तो जहावोह करना ही पड़ता था पर इसके साथ उनको कर्मतत्त्वों के विषय में भी बहुत विचार करना पड़ा । उन्होंने कर्म तथा उसके भेदों की परिभाषाएँ एवं व्याख्याएं स्थिर कीं। कार्य श्रीर कारण की दृष्टि से कर्मतत्त्व का विविध वर्गीकरण किया। कर्म की फलदान शक्तियों का विवेचन किया। जुदे-जुदे विपाकों की काल मर्यादाएँ सोचीं। कमीं के पारस्परिक संबंध पर भी विचार किया। इस तरह निवर्तक धर्मवादियों का खासा कर्मतत्त्वविषयक शास्त्र व्यवस्थित हो गया श्रीर इसमें दिन प्रतिदिन नए-नए प्रश्नों श्रीर उनके उत्तरों के द्वारा श्रिधिकाधिक विकास भी होता रहा । ये निवर्तक धर्मवादी जदे-जदे पत्त श्रपने सभीते के श्रव-सार जदा-जदा विचार करते रहे पर जबतक इन सब का संमिलित ध्येय प्रवर्तक धर्मवाद का खरडन रहा तब तक उनमें विचार विनिमय भी होता रहा श्रीर उनमें एकवाक्यता भी रही। यही सबब है कि न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग, जैन श्रीर बौद्ध दर्शन के कर्मविषयक साहित्य में परिभाषा, भाव, वर्गीकरण श्रादि का शब्दशः श्रीर श्रर्थशः साम्य बहत कुछ देखने में श्राता है, जब कि उक्त दर्शनी का मौजदा साहित्य उस समय की अधिकांश पैदाइश है जिस समय कि उक्त दर्शनों का परस्पर सद्भाव बहुत कुछ घट गया था। मोचवादियों के सामने एक जटिल समस्या पहले से यह थी कि एक तो पुराने बद्धकर्म ही अनन्त हैं. दूसरे उनका क्रमश: पल भोगने के समय प्रत्येकच्चण में नए-नए भी कर्म बंधते हैं, फिर इन सब कमों का सर्वथा उच्छेद कैसे संभव है. इस समस्या का हल भी मोत्तवादियों ने बडी खुबी से किया था। श्राज हम उक्त निवृत्तिवादी दर्शनों के साहित्य में उस इल का वर्णन संदोप या विस्तार से एक-सा पाते हैं । यह वस्त-स्थिति इतना सचित करने के लिए पर्याप्त है कि कभी निवर्तकवादियों के भिन्न-भिन्न पत्नों में खून विचार विनिमय होता था । यह सब कुछ होते हए भी धीरे-धीरे ऐसा समय श्रा गया जब कि ये निवर्तकवादी पत्न श्रापस में प्रथम जितने नजटीक न रहे। फिर भी हरएक पन कर्मतत्त्व के विषय में ऊहापोह तो करता ही रहा । इस बीच में ऐसा भी हम्रा कि किसी निवर्तकवादी पत्त में एक खासा कर्मचिन्तक वर्ग ही स्थिर हो गया जो मोत्रसंबंधी प्रश्नों की अपेद्धा कर्म के विषय में ही गहरा विचार करता था और प्रधानतया उसी का ऋध्ययन-ऋध्यापन करता था जैसा कि अन्य-श्रन्य विषय के खास चिन्तक वर्ग अपने-श्रपने विषय में किया करते थे और आज भी करते हैं। वही मुख्यतया कर्मशास्त्र का चिन्तक-वर्ग जैन दर्शन का कर्मशास्त्रानयोगधर वर्ग या कर्मसिद्धान्तज्ञ वर्ग है।

कर्म के बंधक कारखों तथा उसके उच्छेदक उपायों के नारे में तो सब

मोचवादी गौरामख्यभाव से एकमत ही हैं पर कर्मतत्त्व के स्वरूप के बारे में जपर निर्दिष्ट खास कर्मचिन्तक वर्ग का जो मन्तस्य है उसे जानना जरूरी है। परमारावादी मोक्समार्गी वैशेषिक ऋादि कर्म को चेतननिष्ठ मानकर उसे चेतन-धर्म बतलाते थे जब कि प्रधानवादी सांख्य-योग उसे ऋन्त:करण स्थित मानकर जडधर्म बतलाते थे। परन्त श्रात्मा श्रीर परमारा को परिगामी माननेवाले जैन चिन्तक अपनी ज़दी प्रक्रिया के अनुसार कर्म को चेतन और जड उभय के परिणाम रूप से उभय रूप मानते थे। इनके मतानसार श्रात्मा चेतन होकर भी सांख्य के प्राकृत अन्त करण की तरह संकोच विकासशील था. जिसमें कर्मरूप विकार भी संभव है ऋौर जो जड़ परमाराष्ट्रों के साथ एकरस भी हो सकता है। वैशेषिक त्रादि के मतानसार कर्म चेतनधर्म होने से वस्त्रतः चेतन से जदा नहीं श्रीर सांख्य के श्रनसार कर्म प्रकृति धर्म होने से वस्तृतः जड से जदा नहीं। जब कि जैन चिन्तकों के मतानुसार कर्मतत्त्व चेतन श्रीर जड उभय रूप ही फलित होता है जिसे वे भाव और दृत्यकर्म भी कहते हैं। यह सारी कर्मतत्त्व संबंधी प्रक्रिया इतनी परानी तो अवश्य है जब कि कर्मतत्त्व के चिन्तकों में परस्पर विचारविनिमय ग्रिधिकाधिक होता था। वह समय कितना पराना है यह निश्चय रूप से तो कहा ही नहीं जा सकता पर जैनदर्शन में कर्मशास्त्र का जो चिरकाल से स्थान है. उस शास्त्र में जो विचारों की गहराई, शृंखलाबद्धता तथा सुस्माति-सक्ष्म भावों का असाधारण निरूपण है इसे ध्यान में रखने से यह बिना माने काम नहीं चलता कि जैनदर्शन की विशिष्ट कर्मविद्या भगवान पार्श्वनाथ के पहले श्चवश्य स्थिर हो चकी थी। इसी विद्या के घारक कर्मशास्त्र कहलाए श्चौर यही विद्या श्राप्रायणीय पूर्व तथा कर्मप्रवाद पूर्व के नाम से विश्रत हुई । ऐतिहासिक दृष्टि से पूर्वशब्द का मतलब भगवान महावीर के पहले से चला श्रानेवाला शास्त्र-विशेष है। निःसंदेह ये पूर्व वस्ततः भगवान पार्श्वनाथ के पहले से ही एक या दसरे रूप में प्रचलित रहे। एक ब्रोर जैन चिन्तकों ने कर्मतत्त्व के चिन्तन की ू क्षोर बहुत ध्यान दिया जब कि दूसरी क्षोर सांख्य-योग ने ध्यानमार्ग की क्रोर सिवशेष ध्यान दिया। स्रागे जाकर जब तथागत बुद्ध हुए तब उन्होंने भी ध्यान पर ही श्राधिक भार दिया। पर सबों ने विरासत में मिले कर्मचिन्तन को अपना रखा । यही सबब है कि सुक्ष्मता और विस्तार में जैन कर्मशास्त्र अपना असाधा-रण स्थान रखता है। फिर भी सांख्य-योग, बौद स्त्रादि दर्शनों के कर्मचिन्तनों के साथ उसका बहुत कुछ साम्य है श्रीर मूल में एकता भी है जो कर्मशास्त्र के श्रम्यासियों के लिए शातव्य है।

.ई० १६४२ ]

| पंचम कर्मप्रन्थ का 'पूर्वकथन'

# कर्मवाद

कर्मवाद का मानना यह है कि सुलाःदुःख, सम्पत्ति-विपति, ऊँच-नीच श्रादि जो श्रनेक श्रवस्थाएँ दृष्टिगोचर होती हैं, उनके होने में काल, स्वभाव, पुरुषार्थं श्रादि श्रन्य-ग्रन्य कारणों की तरह कर्म भी एक कारण है। परन्तु श्रन्य दर्शनों की तरह कर्मवाद-प्रधान जैन-दर्शन ईश्वर को उक्त श्रवस्थाओं का या सृष्टि की उत्पत्ति का कारण नहीं मानता। दूसरे दर्शनों में किसी समय सृष्टि का उत्पत्न होना माना गया है, श्रतएव उनमें सृष्टि की उत्पत्ति के साथ किसी न किसी तरह का ईश्वर का संवन्ध जोड़ दिया गया है। न्यायदर्शन में कहा है कि श्रन्छे-बुरे कर्म के फल ईश्वर की प्रेरणा से मिलते हैं—'तत्कारित्वादहेतुः'।—गीतमसृत्र श्र० ४ श्रा० १ स्० २१।

वैशेषिक दर्शन में ईश्वर को सृष्टि का कर्ता मानकर, उसके स्वरूप का वर्णन किया है—देखो, प्रशस्तपाद-माध्य पृ० ४८ ।

योगदर्शन में ईश्वर के ऋषिष्ठान से प्रकृति का परिसाम-जड़ जगत का फैलाव माना है—देखो, समाधिपाद सू० २४ का भाष्य व टीका।

श्रीर श्री शक्कराचार्य ने भी श्रापने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में, उपनिषद् के श्राधार पर जगह-जगह ब्रह्म को सृष्टि का उपादान कारण सिद्ध किया है; जैसे—'चेतनमें कमिद्धितीयं ब्रह्म चीरादिवहेवादिवच्चानपेश्वय बाह्यसाघनं स्वयं परिण्ममानं जगतः कारणिति स्थितम्।'—ब्रह्म० २-१-२६ का भाष्य। 'तस्पादशेपवस्तुविधयमेवेदं सर्वविज्ञानं सर्वस्य ब्रह्मकार्यतापेच्चयोपन्यस्यत इति द्रष्टव्यम्।'—ब्रह्म० श्र० २ पा० ३ श्र० १ सू० ६ का भाष्य। 'श्रातः श्रुतिप्रामास्यादेकस्माद् ब्रह्मण् श्राका-शादिमहामूतोत्पत्तिक्रमेण् जगज्जा तिमिति निश्चीयते।'—ब्रह्म० श्र० २ पा० ३ श्र० १ सू० ७ का भाष्य।

परन्तु जीवों से फल भोगवाने के लिए जैन दर्शन ईश्वर को कर्म का प्रेरक नहीं मानता। क्योंकि कर्मवाद का मन्तुव्य है कि जैसे जीव कर्म करने में स्वतन्त्र हैं बैसे ही उसके फल को भोगने में भी। कहा है कि—'यः कर्ता कर्ममेदानां, मोक्ता कर्मफलस्य च। संसर्ता परिनिर्वाता स ह्यात्मा नान्यलज्ञ्णः'॥१॥ इसी प्रकार जैन दर्शन ईश्वर को स्तृष्टि का ऋषिष्ठाता भी नहीं मानता, क्योंकि उसके मत से स्तृष्टि ऋनादि ऋनन्त होने से वह कभी ऋपूर्व उत्पन्न नहीं हुई तथा वह स्वयं ही परिषामनशील है इसलिए ईश्वर के ऋषिष्ठान की ऋषेच्वा नहीं एखती।

कर्मवाद पर होनेवाले मुख्य आन्तेप और उनका समाधान

ईश्वर को कर्ता या प्रेरक माननेवाले, कर्मवाद पर नीचे लिखे तीन श्राच्चेप करते हैं---

- [१ वड़ी, मकान ऋादि छोटी-मोटी चीजें यदि किसी व्यक्ति के द्वारा ही निर्मित होती हैं तो फिर सम्पूर्ण जगत्, जो कार्यरूप दिखाई देता है, उसका भी उत्पादक कोई ऋवश्य होना चाहिए।
- [२] सभी प्राणी श्रच्छे या बुरे कर्म करते हैं, पर कोई बुरे कर्म का फल नहीं चाहता श्रौर कर्म स्वयं जड़ होने से किसी चेतन की प्रेरणा के विना फल देने में श्रसमर्थ हैं। इसलिए कर्मवादियों को भी मानना चाहिए कि ईश्वर ही प्राणियों को कर्म-फल मोगवाता है।
- [ ३ ] ईश्वर एक ऐसा व्यक्ति होना चाहिए कि जो सदा से मुक्त हो, श्रीर मुक्त जीवों की श्रपेद्धा भी जिसमें कुछ विशेषता हो। इसलिए कर्मवाद का यह मानना ठीक नहीं कि कर्म से छूट जाने पर सभी जीव मुक्त श्रर्थात् ईश्वर हो जाते हैं।

पहिले श्राचिप का समाधान—यह जगत किसी समय नया नहीं बना, वह सदा ही से हैं। हाँ इसमें परिवर्तन हुआ करते हैं। श्रनेक परिवर्तन ऐसे होते हैं कि जिनके होने में मनुष्य श्रादि प्राणीवर्ग के प्रयत्न की श्रपेचा देखी जाती हैं; तथा ऐसे परिवर्तन भी होते हैं कि जिनमें किसी के प्रयत्न की श्रपेचा नहीं रहती। वे जड़ तत्वों के तरह तरह के संयोगों से—उष्णता, वेग, किया श्रादि शक्तियों से बनते रहते हैं। उदाहरणार्थ मिट्टी, पत्थर श्रादि चीजों के इकड़ा होने से छोटे-मोटे टीले गा पहाड़ का बन जाना; इधर-उधर से पानी का प्रवाह मिल्ल जाने से उनका नदी रूप में बहना; भाप का पानी रूप में बरसना श्रीर फिर से पानी का भाप रूप बन जाना इत्यादि। इसलिए ईरवर को सृष्टि का कर्जा मानने की कोई जरूरत नहीं हैं।

दूसरे आक्षेप का समाधान-प्राणी जैसा कर्म करते हैं वैसा फल उनको कर्म द्वारा ही मिल जाता है। कर्म जड़ हैं और प्राणी अपने किये बुरे कर्म का फल

नहीं चाहते यह ठीक है, पर यह ध्यान में रखना चाहिए कि जीव के-चेतन-के संग से कर्म में ऐसी शक्ति पैदा हो जाती है कि जिससे वह अपने अच्छे ब्रे विपाकों को नियत समय पर जीव पर प्रकट करता है । कर्मवाद यह नहीं मानता कि चेतन के संबन्ध के सिवाय ही जड़ कर्म भोग देने में समर्थ है। वह इतना ही कहता है कि फल देने के लिए ईश्वर रूप चेतन की प्रेरणा मानने की कोई जरूरत नहीं। क्योंकि सभी जीव चेतन हैं वे जैसा कर्म करते हैं उसके अनुसार उनकी बुद्धि वैसी ही बन जाती है, जिससे बुरे कर्म के फल की इच्छा न रहने पर भी वे ऐसा कत्य कर बैठते हैं कि जिससे उनको ग्रापने कर्मानसार फल मिल जाता है। कर्म करना एक बात है और फल को न चाहना दसरी बात, केवल चाहना न होने ही से किए कर्म का फल मिलने से रुक नहीं सकता। सामग्री इकडी हो गई फिर कार्य आप ही आप होने लगता है। उदाहरणार्थ-एक मनुष्य धूप में खड़ा है, गर्म चीज खाता है श्रीर चाहता है कि प्यास न लगे, सो क्या किसी तरह प्यास एक सकती है ? ईश्वरकर्तत्ववादी कहते हैं कि ईश्वर की इच्छा से प्रेरित होकर कर्म अपना-अपना फल प्राणियों पर प्रकट करते हैं। इस पर कर्मवादी कहते हैं। कि कर्म करने के समय परिणामानसार जीव में ऐसे संस्कार पड जाते हैं कि जिनसे प्रेरित होकर कर्ता जीव कर्म के फल को आप ही भोगते हैं और कर्म उन पर अपने फल को आप ही प्रकट करते हैं।

तीसरे श्राक्षेप का समाधान— ईश्वर चेतन है श्रीर जीव भी चेतन; फिर उनमें श्रन्तर ही क्या है ? हाँ श्रन्तर इतना हो सकता है कि जीव की सभी शिक्तयों श्रावरणों से घिरी हुई हैं श्रीर ईश्वर की नहीं। पर जिस समय जीव श्रपने श्रावरणों को हटा देता है, उस समय तो उसकी सभी शिक्तयों पूर्ण रूप में प्रकािशत हो जाती हैं। फिर जीव श्रीर ईश्वर में विपमता किस बात की ? विषमता का कारण जो श्रीपाधिक कर्म है, उसके हट जाने पर भी यदि विषमता बनी रही तो फिर मुक्ति ही क्या है ? विपमता का राज्य संसार तक ही परिमित है श्रागे नहीं। इसलिए कर्मवाद के श्रनुसार यह मानने में कोई श्रापित नहीं कि सभी मुक्त जीव ईश्वर ही हैं; केवल विश्वास के बल पर यह कहना कि ईश्वर एक ही होना चाहिए उचित नहीं। सभी श्रात्मा तान्विक हिंह से ईश्वर ही हैं, केवल बन्धन के कारण वे छोटे-मोटे जीव रूप में देखे जाते हैं— यह सिद्धान्त सभी को श्रपना ईश्वरत्व पकट करने के लिए पूर्ण बल देता है।

व्यवहार और परमार्थ में कर्मबाद की उपयोगिता

इस लोक से या परलोक से संबन्ध रखनेवाले किसी काम में जब मनुष्य

प्रकृति करता है तब यह तो असम्भव ही है कि उसे किसी न किसी विष्न का सामना करना न पहें। सब कामों में सबको थोड़े बहुत प्रमाण में शारीरिक या मानसिक विष्न आते ही हैं। ऐसी दशा में देखा जाता है कि बहुत लोग चंचल हो जाते हैं। घनड़ा कर दूसरों को दूषित उहरा उन्हें कोसते हैं। इस तरह विपत्ति के समय एक तरफ बाहरी तुश्मन बढ़ जाते हैं और दूसरी तरफ बुद्धि अस्थिर होने से अपनी भूल दिखाई नहीं देती। अन्त को मनुष्य व्यव्रता के कारण अपने आरम्भ किये हुए सब कामों को छोड़ बैठता है श्रीर प्रयत्न तथा शक्ति के साथ न्याय का भी गला घोटता है। इसलिए उस समय उस मनुष्य के लिए एक ऐसे गुरु को आवश्यकता है कि जो उसके बुद्धिनेत्र को स्थिर कर उसे देखने में मदद पहुँचाए कि उपस्थित विष्न का असली करण क्या है? जहाँ तक बुद्धिमानों ने विचार किया है यही पता चला है कि ऐसा गुरु, कर्म का सिदान्त ही है। मनुष्य को यह विश्वास करना चाहिए कि चाहे में जान सकूँ या नहीं, लेकिन मेरे विष्न का भीतरी व असली कारण मुक्त में ही होना चाहिए।

जिस हृदय-भूमिका पर विघ्न-विष-दृद्ध उगता है उसका बीज भी उसी भूमिका में बोया हुन्ना होना चाहिए। पवन, पानी न्न्रादि बाहरी निमित्तों के समान उस विघ्न विष-दृद्ध को श्रंकुरित होने में कदाचित श्रम्य कोई व्यक्ति निमित्त हो सकता है, पर वह विघ्न का बीज नहीं—ऐसा विश्वास मनुष्य के बुद्धिनेत्र को स्थिर कर देता है जिससे वह श्रद्धचन के श्रमिती कारण को श्रपने में देख, न तो उसके लिए दूसरे को कोसता है श्रोर न घबड़ाता है। ऐसे विश्वास से मनुष्य के हृदय में इतना वल प्रकट होता है कि जिससे साधारण संकट के समय विद्धित होनेवाला वह बड़ी विपत्तियों को कुछ नहीं समकता श्रीर श्रपने व्यावहारिक या पारमार्थिक काम को पूरा ही कर डालता है।

मनुष्य को किसी भी काम की सफलता के लिए परिपूर्ण हार्दिक शान्ति प्राप्त करनी चाहिए, जो एक मात्र कर्म के सिद्धान्त ही से हो सकती है। श्राँधी श्रोर त्यान में जैसे हिमालय का शिखर स्थिर रहता है वैसे ही श्रनेक प्रतिकृतताश्रों के समय शान्त भाव में स्थिर रहना यही सच्चा मनुष्यत्व है जो कि भूतकाल के श्रमुभवों से शिचा देकर मनुष्य को श्रपनी भावी भलाई के लिए तैयार करता है। परन्तु यह निश्चित है कि ऐसा मनुष्यत्व, कर्म के सिद्धान्त पर विश्वास किये विना कभी श्रा नहीं सकता। इससे यही कहना पड़ता है कि क्या व्यवहार—क्या परमार्थ सब जगह कर्म का सिद्धान्त एक सा उपयोगी है। कर्म के सिद्धान्त की श्रेष्ठता के संबन्ध में डा॰ मेक्समृत्तर का जो विचार है वह जानने योग्य है। वे कहते हैं—

'यह तो निश्चित है कि कर्ममत का श्रसर मनुष्य-जीवन पर बेहद हुआ है। बिद किसी मनुष्य को यह मालूम पढ़े कि वर्तमान श्रपराध के सिवाय भी मुक्तकों जो कुछ भोगना पड़ता है वह मेरे पूर्व जन्म के कर्म का ही फल है तो वह पुराने कर्ज को जुकाने वाले मनुष्य की तरह शान्त भाव से उस कष्ट को सहन कर लेगा श्रीर वह मनुष्य हतना भी जानता हो कि सहनशीलता से पुराना कर्ज जुकाया जा सकता है तथा उसी से भविष्यत् के लिए नीति की समृद्धि हकड़ी की जा सकती है तो उसको भलाई के रास्ते पर चलने की प्रेरणा श्राप ही श्राप होगी। श्रच्छा या जुरा कोई भी कर्म नष्ट नहीं होता, यह नीतिशास्त्र का मत श्रीर पदार्थशास्त्र का बल-संरत्व्य संबन्धी मत समान ही है। दोनों मतों का श्राशय हतना ही है कि किसी का नाश नहीं होता। किसी भी नीतिशिज्ञा के श्रास्तित्व के संबन्ध में कितनी ही शङ्का क्यों न हो पर यह निर्विवाद सिद्ध है कि कर्ममत सब से श्रिषक जगह माना गया है, उससे लाखों मनुष्यों के कष्ट कम हुए हैं श्रीर उसी मत से मनुष्यों को वर्तमान संकट केतन की शक्ति पैदा करने तथा भविष्य जीवन को सुधारने में उत्तेजन मिला है।'

कर्मवाद के समुखान का काल श्रीर उसका साध्य

कर्मवाद के विषय में दो प्रश्न उठते हैं —[१] कर्म-वाद का श्राविभांव कब हुआ ? [२] श्रीर क्यों ?

पहले प्रश्न का उत्तर दो दृष्टियों से दिया जा सकता है---(१) परंपरा श्रीर (२) ऐतिहासिक दृष्टि '

- (१) परम्परा के अनुसार यह कहा जाता है कि जैन धर्म और कर्मनाद का आपस में सूर्य और किरण का सा मेल है। किसी समय, किसी देश विशेष में जैन धर्म का अभाव भले ही दीख पड़े; लेकिन उसका अभाव सब जगह एक साथ कभी नहीं होता। अतएव सिद्ध है कि कर्मवाद भी प्रवाह-रूप से जैनधर्म के साथ-साथ अनादि है अर्थात् वह अमृत्पूर्व नहीं है।
- (२) परन्तु जैनेतर जिज्ञासु श्रीर इतिहास-प्रेमी जैन, उक्त परम्परा को बिना ननु-नच किये मानने के लिए तैयार नहीं । साथ ही वे लोग ऐतिहासिक प्रमाण के श्राधार पर दिये गए उत्तर को मान लेने में तिनक भी नहीं सकुचाते । यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि इस समय जो जैनधर्म श्वेताम्बर या दिगम्बर शाखारूप से वर्तमान है, इस समय जितना जैन-तत्त्व-ज्ञान है श्रीर जो विशिष्ट परम्परा है वह सब भगवान् महावीर के विचार का चित्र है । समय के प्रमाव से मूल वस्तु में कुछ न कुछ परिवर्तन होता रहता है, तथापि धारखाशील श्रीर रच्चण-शील

जैन-समाज के खिए इतना निःसंकोच कहा जा संकता है कि उसने तस्व शान के प्रदेश में भगवान महावीर के उपटिष्ट तत्त्वों से न तो ऋषिक गवेषणा की है और न ऐसा सम्भव ही था। परिस्थिति के बटल जाने से चाहे शास्त्रीय भाषा छौर प्रतिपादन शैली. मल प्रवर्तक की भाषा और शैली से कुछ बदल गई हो: परन्तु इतना सुनिश्चित है कि मूल तत्त्वों में श्रीर तत्त्व व्यवस्था में कुछ भी श्रन्तर नहीं पड़ा है। श्रतएव जैन-शास्त्र के नयवाद, नित्तेपवाद, स्यादवाद, श्रादि श्रन्य वादों के समान कर्मवाद का श्राविर्माव भी भगवान महावीर से हुश्रा है-यह मानने में किसी प्रकार की श्रापत्ति नहीं की जा सकती। वर्तमान जैन-श्रागम, किस समय श्रौर किसने रचे, यह प्रश्न एतिहासिकों की दृष्टि से भले ही विवादास्पद हो: लेकिन उनको भी इतना तो अवश्य मान्य है कि वर्तमान जैन-आगम के सभी विशिष्ट श्रीर मुख्यवाद, भगवान् महावीर के विचार की विभूति है। कर्मवाद, यह जैनों का श्रसाधारण व मुख्यवाद है इसलिए उसके भगवान महावीर से श्राविभंत होने के विषय में किसी प्रकार का सन्देह नहीं किया जा सकता । भगवान महावीर को निर्वाण प्राप्त हए २४४८ वर्ष बीते । ऋतएव वर्तमान कर्मवाद के विषय में यह कहना कि इसे उत्पन्न हए ढाई हजार वर्ष हए, सर्वथा प्रामाणिक है। भगवान महावीर के शासन के साथ कर्मवाद का ऐसा संबन्ध है कि यदि वह उससे श्रलग कर दिया जाए तो उस शासन में शासनत्व (विशेषत्व) ही नहीं रहता-इस बात को जैनधर्म का सक्ष्म अवलोकन करनेवाले सभी ऐतिहासिक भलीभाँति जानते हैं।

इस जगह यह कहा जा सकता है कि 'भगवान् महावीर के समान, उनसे पूर्व, भगवान् पार्श्वनाथ, नेमिनाथ श्रादि हो गए हैं। वे भी जैनधर्म के स्वतन्त्र प्रवर्तक थे श्रीर सभी ऐतिहासिक उन्हें जैनधर्म के धुरंधर नायकरूप से स्वीकार भी करते हैं। फिर कर्मवाद के श्राविभीय के समय को उक्त समय-प्रमाण से बढ़ाने में क्या श्रापति है ?' परन्तु इस पर कहना यह है कि कर्मवाद के उत्थान के समय के विषय में जो कुछ कहा जाए वह ऐसा हो कि जिसके मानने में किसी को किसी प्रकार की श्रानाकानी न हो। यह बात भूलना न चाहिए कि भगवान नेमिनाथ तथा पार्श्वनाथ श्रादि जैनधर्म के मुख्य प्रवर्तक हुए श्रीर उन्होंने जैन शासन को प्रवर्तित भी किया; परन्तु वर्तमान जैन-श्रागम, जिन पर इस समय जैनशासन श्रवलम्बित है वे उनके उपदेश की सम्पत्ति नहीं। इसलिए कर्मवाद के समुत्थान का ऊपर जो समय दिया गया है उसे श्रशह्वनीय समम्भना चाहिए।

दूसरा प्रश्न—यह है कि कर्मवाद का ऋाविर्माव किस प्रयोजन से हुऋा इसके उत्तर में निम्नविखित तीन प्रयोजन मुख्यतया बतलाए जा सकते हैं—

- (१) वैदिकधर्म की ईश्वर-संबन्धिनी मान्यता में जितना श्रंश भ्रान्त था उसे दूर करना।
  - (२) बौद्ध-धर्म के एकान्त च्रिएकवाद को ऋयुक्त बतलाना ।
  - (३) श्रात्मा को जड तत्त्वों से भिन्न-स्वतन्त्र तत्त्व स्थापित करना ।

इसके विशेष खुलासे के लिए यह जानना चाहिए कि आर्यावर्त में भगवान् महावीर के समय कौन-कौन धर्म थे और उनका मन्तव्य क्या था।

१—इतिहास बतलाता है कि उस समय भारतवर्ष में जैन के श्रांतिरिक्त बैदिक श्रौर बौद दो ही धर्म मुख्य थे; परन्तु दोनों के सिद्धान्त मुख्य-मुख्य विषयों में बिलकुल जुदे थे। मूल के वेदों में, उपनिषदों में, स्मृतियों में और वेदा-तुयायी कतिपय दर्शनों में ईश्वर विपयक ऐसी कल्पना थी कि जिससे सर्व साधारण का यह विश्वास हो गया था कि जगत् का उत्पादक ईश्वर ही है; वहीं श्रच्छे या बुरे कमों का फल जीवों से भोगवाता है; कर्म, जड़ होने से ईश्वर की प्रेरणा के बिना श्रपना फल मोगवा नहीं सकते; चाहे कितनी ही उच्च कोटि का जीव हो, परन्तु वह श्रपना विकास करके ईश्वर हो नहीं सकता; श्रन्त को जीव, जीव ही है, ईश्वर नहीं श्रौर ईश्वर के श्रनुग्रह के सिवाय संसार से निस्तार भी नहीं हो सकता; इत्यारि।

१—सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथा पूर्वमकल्पयत् । दिवं च पृथिवीं चान्तरिज्ञमथो स्वः...।।

---ऋ० म० १० स० १६ मं ३.।

२-- यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति तद्विजिज्ञासस्व । तद्ब्रह्मेति ।

—तैति० ३-१.।ः

३ — श्रासीदिदं तमोभ्तमप्रज्ञातमलत्त् याम् । श्रम्पत्तिक्वयं प्रसुप्तिमव सर्व्वतः ॥ १-५ ॥ ततस्वयंभूभंगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्तिदम् । महाभृतादिवृत्तौजाः प्रातुरासीत्तमोनुदः ॥ १-६ ॥ सोऽभिथ्याय शरीरात्स्वात् सिस्तुतुर्विविधाः प्रजाः । श्रम् पत्र सतर्जादौ तासु वीजमवासृजत् ॥ १-८ ॥ तद्रख्यमभवदौमं सहस्रांशुरसमप्रभम् । तस्यश्चमे स्वयं ब्रह्मा सर्व्यतीकपितामहः ॥ १-८ ॥ तस्यश्चने स्वयं ब्रह्मा सर्व्यतीकपितामहः ॥ १-८ ॥

इस प्रकार के विश्वास में भगवान् महाबीर को तीन भूखें जान पड़ीं —

- (१) कृतकृत्य ईश्वर का विना प्रयोजन सुष्टि में इस्तच्चेप करना।
- (२) श्रात्म-स्वातंत्र्य का दब जाना ।
- (३) कर्म की शक्ति का अज्ञान।

इन भूलों को दूर करने के लिए व यथार्थ वस्तुस्थिति बताने के लिए भगवान् महावीर ने बड़ी शान्ति व गम्भीरतापूर्वक कर्मवाद का उपदेश दिया।

२ — यद्यपि उस समय बौद्ध धर्म भी प्रचलित था, परन्तु उसमें भी ईश्वर कर्तृत्व का निषेष था। बुद्ध का उद्देश्य मुख्यतया हिंसा की रोक, समभाव फैलाने का था। उनकी तत्त्व-प्रतिपादन सरगी भी तत्कालीन उस उद्देश्य के अनुरूप ही थी। बुद्ध भगवान् स्वयं, 'कर्म और उसका विपाक मानते ये, लेकिन उनके सिद्धान्तमें चृशिकवाद को स्थान था। इसलिए भगवान महावीर के कर्मवाद के उपदेश का एक यह भी गृद साध्यथा कि 'यदि आत्मा की चृशिक मात्र नाम लिया जाए तो कर्म-विपाक की किसी तरह उपपत्ति हो नहीं सकती। स्वकृत कर्म का भोग और परकृत कर्म के भोग का आभाव तभी घट सकता है, जब कि आत्मा को न तो एकान्त नित्य माना जाए और न एकान्त चृशिक।

३—- ग्राजकल को तरह उस समय भी भूतात्मवादी मौजूद थे। वे भौतिक देह नष्ट होने के बाद कृतकर्म-भोगी पुनर्जन्मवान् किसी स्थायी तत्त्व को नहीं मानते थे यह दृष्टि भगवान महावीर को बहुत संकुचित जान पड़ी। इसी से उसका निराकरण उन्होंने कर्मवाद द्वारा किया।

## कर्मशास्त्र का परिचय

यद्यपि वैदिक साहित्य तथा बौद्ध साहित्य में कर्म संबन्धी विचार है, पर वह इतना ऋल्य है कि उसका कोई खास प्रन्थ उस साहित्य में दृष्टि-गोचर नहीं होता । इसके विपरीत जैनदर्शन में कर्म-संबन्धी विचार सूक्ष्म, व्यवस्थित ऋौर ऋतिविस्तृत हैं। ऋतएव उन विचारों का प्रतिपादक शास्त्र, जिसे 'कर्मशास्त्र' या 'कर्म-विषयक साहित्य' कहते हैं, उसने जैन-साहित्य के बहुत बहे भाग को रोक

कम्मना वत्तती लोको कम्मना वत्तती पजा ।
 कम्मनिबंधना सत्ता रथस्साणीव यायतो ॥

<sup>--</sup> मुत्तनिपात, वासेठसुत्त, ६१।

रखा है। कर्मशास्त्र को जैन-साहित्य का हृदय कहना चाहिए। यों तो म्रन्य विषयक जैन-मन्यों में भी कर्म की थोड़ी बहुत चर्चा पाई जाती है पर उसके स्वतंत्र मन्य भी म्रनेक हैं। भगवान् महावीर ने कर्मवाद का उपदेश दिया। उसकी परम्परा म्रभी तक चली म्राती है, लेकिन सन्प्रदाय-भेद, सङ्कलना म्रीर भाषा की ह/ष्ट से उसमें कुछ परिवर्तन म्रवश्य हो गया है।

- १. सम्प्रदाय भेद भगवान् महावीर का शासन श्वेताम्बर और दिगम्बर इन दो शाखाओं में विभक्त हुआ । उस समय कर्मशास्त्र भी विभाजित सा हो गया । सम्प्रदाय भेद की नींव, ऐसे वज्र-लेप भेद पर पड़ी है कि जिससे अपने पितामह भगवान् महावीर के उपिट्ष कर्म-तत्त्व पर, मिलकर विचार करने का पुष्प अवसर, दोनां सम्प्रदाय के विद्वानों को कभी प्राप्त नहीं हुआ । इसका फल यह हुआ कि मूल विपय में कुछ मतभेद न होने पर भी कुछ पारिभाषिक शब्दों में, उनकी व्याख्याओं में और कहीं-कहीं तात्पर्य में थोड़ा बहुत भेद हो गया, जिसका कुछ नमूना पाठक परिशिष्ट में देख सकेंगे—देखो, प्रथम कर्मग्रन्थ का परिशिष्ट ।
- संकलना—भगवान् महावार के समय से श्रव तक में कर्मशास्त्रकी जो उत्तरोत्तर संकलना होती श्राई है, उसके स्थूल दृष्टि से तीन विभाग बतलाये जा सकते हैं।
- (क) पूर्वात्मक कर्मशास्त्र— यह भाग सबसे बड़ा श्रीर सबसे पहला है। क्योंकि इसका श्रास्तित्व तन तक भाना जाता है, जब तक कि पूर्व-विद्या विच्छिन्न नहीं हुई थी। भगवान् महावीर के बाद करीन ६०० या १००० वर्ष तक क्रमिक-हास-रूप से पूर्व विद्या वर्तमान रही। चौदह में से श्राठवाँ पूर्व, जिसका नाम 'क्रमियवाद' है वह तो मुख्यतया कर्म विषयक ही था, परन्तु इसके श्राति-रिक्त दूसरा पूर्व, जिसका नाम 'श्रमायर्णाय' है, उसमें भी कर्म तत्त्व के विचार का एक 'कर्मप्राधृत' नामक भाग था। इस समय श्रीताम्बर या दिगम्बर के साहित्य में पूर्वात्मक कर्मशास्त्र का मूल श्रंश वर्तमान नहीं है।
- ( ख) पूर्व से उद्भृत यानी त्राकररूप कर्मशास्त्र—यह विभाग, पहले विभाग से बहुत छोटा है तथापि वर्तमान अभ्यासियों के लिए वह इतना बड़ा है कि उसे आकर कर्मशास्त्र कहना पड़ता है। यह भाग, साचात् पूर्व से उद्भृत है ऐसा उल्लेख श्वेताम्बर, दिगम्बर दोनों के अन्यों में पाया जाता है। पूर्व में से उद्भृत किये गए कर्मशास्त्र का अंश, दोनों सम्प्रदाय में अभी वर्तमान है। उद्धार के समय संप्रदाय मेद रूढ़ हो जाने के कारण उद्भृत अंश, दोनों सम्प्रदायों में उद्धार किया सम्प्रदाय मेद रूढ़ हो जाने के कारण उद्धृत अंश, दोनों सम्प्रदायों में उद्धार किया सम्प्रदाय सेट रूढ़ हो जाने के कारण उद्धृत अंश, दोनों सम्प्रदायों में उद्धार किया सम्प्रदाय सेट रूढ़ हो जाने के कारण उद्धृत अंश, दोनों सम्प्रदायों में उद्धार किया सम्प्रदाय सेट रूढ़ हो जाने के कारण उद्धृत अंश, दोनों सम्प्रदायों से

 पञ्चसंग्रह श्रौर ४ सप्ततिका ये चार ग्रंथ श्रौर दिगम्बर सम्प्रदाय में १ महाकर्म-प्रकृतिप्रास्त तथा २ कषायप्रास्त ये दो ग्रन्थ पूर्वोद्धत माने जाते हैं।

- (ग) प्राकरिएक कर्मशास्त—यह विभाग, तीसरी संकलना का फल है इसमें कर्म-विषयक छोटे-वह अनेक प्रकरण प्रन्य सम्मिलित हैं। इन्हीं प्रकरण प्रन्यों का अध्ययन-अध्यापन इस समय विशेषतया प्रचितत हैं। इन प्रकरणों को पढ़ने के बाद मेधावी अध्यासी 'आकर ग्रन्थों' को पढ़ते हैं। 'आकर ग्रन्थों' में प्रवेश करने के लिए पहले प्राकरिएक विभाग का अवलोकन करना जरूरी है। यह प्राकरिएक कर्मशास्त्र का विभाग, विकम की आठवीं-नववीं शताब्दी से लेकर सोलहवीं-सत्त्रहवीं शताब्दी तक में निर्मित व पल्लवित हुआ है।
- ३. भाषा— भाषा दृष्टि से कर्मशास्त्र की तीन हिस्सों में विभाजित कर सकते हैं—(क) प्राकृत भाषा में, (ख) संस्कृत भाषा में श्रीर (ग) प्रचितक प्रादेशिक भाषात्रों में।
- (क) प्राकृत—पूर्वात्मक श्रीर पूर्वोद्धृत कर्मशास्त्र, इसी भाषा में बने हैं। प्राकरिएक कर्मशास्त्र का भी बहुत बड़ा भाग प्राकृत भाषा ही में रचा हुआ। मिलता है। मूल प्रन्थों के श्रितिरिक्त उनके ऊपर टोका-टिप्पणी भी प्राकृत भाषाओं में हैं।
- (ख) संस्कृत—पुराने समय में जो कर्मशास्त्र बना है वह सब प्राकृत ही में है, किन्तु पीछे से संस्कृत भाषा में भी कर्मशास्त्र की रचना होने लगी। बहुत कर संस्कृत भाषा में कर्मशास्त्र पर टीका-टिप्पण ख्रादि ही लिखे गए हैं, पर कुछ मूल प्राकरिएक कर्मशास्त्र दोनों सम्प्रदाय में ऐसे भी हैं जो संस्कृत भाषा में रचे हुए हैं।
- (ग) प्रचलित प्रादेशिक भाषाएँ—इनमें मुख्यतया कर्णाटकी, गुजराती श्रीर राजस्थानी-हिन्दी, तीन भाषात्र्यों का समावेश हैं। इन भाषात्र्यों में मौलिक प्रम्थ नाम मात्र के हैं। इनका उपयोग, मुख्यतया मूल तथा टीका के श्रमुवाद करने ही में किया गया है। विशेषकर इन प्रादेशिक भाषात्र्यों में वही टीका-टिप्पण- श्रमुवाद श्रादि हैं जो प्राकरिंण्क कर्मशास्त्र-विभाग पर लिखे हुए हैं। कर्णाटकी श्रीर हिन्दी भाषा का श्राश्रय दिगम्बर साहित्य ने लिया है श्रीर गुजराती भाषा श्वेताम्बरीय साहित्य में उपयक्त हई है।

श्रागे चलकर 'श्वेताम्बरीय कर्म विषयक ग्रंथ' श्रीर 'दिगम्बरीय कर्मविषयक ग्रन्थ' शीवक दो कोष्ठक दिये जाते हैं, जिनमें उन कर्मविषयक ग्रन्थां का संवित्त विवरण है जो श्वेताम्बरीय तथा दिगम्बरीय साहित्य में श्रमी वर्तमान हैं पा जिनका पता चला है—देखो, कोष्ठक के लिए प्रथम कर्मग्रन्थ।

कर्मशास्त्र में शरीर, भाषा, इन्द्रिय आदि पर विचार

शरीर, जिन तत्वों से बनता है वे तत्व, शरीर के सुक्म स्थूल आदि प्रकार, उसकी रचना, उसका हृदि-कम, हृस-कम आदि अनेक अंशों को लेकर शरीर का विचार, शरीर-शास्त्र में किया जाता है। इसी से उस शास्त्र का वास्तविक गौरव है। वह गौरव कर्मशास्त्र को भी प्राप्त है। क्योंकि उसमें भी प्रसंगवश ऐसी अनेक बातों का वर्णन किया गया है जो कि शरीर से संबन्ध रखती हैं। शरीर संबन्ध रखती हैं। शरीर संबन्ध रखती वे गरीर संवन्ध रखती हैं। शरीर संवन्ध रखती वे गरीर संवन्ध रखती वे गरीर संवन्ध रखती वे गरीर संवन्ध रखती वे गरीर संवन्ध रखती के वहीं हुई हैं सही, परन्तु इससे उनका महत्व कम नहीं। क्योंकि सभी वर्णन सदा नए नहीं रहते। आज जो विषय नया दिखाई देता है वही थोड़े दिनों के बाद पुराना हो जाएगा। वस्तुतः काल के बीतने से किसी में पुरानापन नहीं आता। पुरानापन श्राचा है उसका विचार न करने से। सामयिक पदाति से विचार करने पर पुरातन शोधों में भी नवीनता सी आ जाती है। इसलिए आतिपुरातन कर्मशास्त्र में भी शरीर की बनावट, उसके प्रकार, उसकी मजबूती और उसके कारणभूत तत्वों पर जो कुछ थोड़े बहुत विचार पाए जाते हैं, वह उस शास्त्र की यथार्थ महत्ता का चित्र है।

इसी प्रकार कर्मशास्त्र में भाषा के संबन्ध में तथा इन्द्रियों के संबन्ध में भी मनोरंजक व विचारणीय चर्चा मिलती है। भाषा किस तत्व से बनती हैं? उसके बनने में कितना समय लगता है? उसकी रचना के लिए अपनी वीर्य्याति का प्रयोग आत्मा किस तरह और किस साधन के द्वारा करता है? भाषा की सत्यता-असत्यता का आधार क्या है? कौन-कौन प्राणी भाषा बोल सकते हैं? किस-किस जाति के प्राणी में, किस-किस प्रकार की भाषा बोलने की शक्ति हैं? इत्यादि अनेक प्रभ, भाषा से संबन्ध रखते हैं। उनका महत्वपूर्ण व गम्भीर विचार, कर्म शास्त्र में विशद रीति से किया हुआ मिलता है।

इसी प्रकार इन्द्रियां कितनी हैं ? कैसी हैं ? उनके कैसे कैसे मेद तथा कैसी कैसी शक्तियों हैं ? किस किस प्राणी को कितनी कितनी इन्द्रियाँ प्राप्त हैं ? बाह्य और फ्राभ्यन्तरिक इन्द्रियों का स्त्रापस में क्या संबन्ध है ? उनका कैसा कैसा स्त्राकार है ? इस्यादि स्त्रनेक प्रकार के इन्द्रियों से संबन्ध रखनेवाले विचार कर्म-शास्त्र में पाये जाते हैं ।

यह ठीक है कि ये सब विचार उसमें संकलना-बद्ध नहीं मिलते, परन्तु ध्यान में रहे कि उस शास्त्र का मुख्य प्रतिपाद्य ग्रंश और ही है। उसी के वर्णन में शरीर, भाषा, इन्द्रिय आदि का विचार प्रसंगवश करना पड़ता है। इसलिए जैसी संकलना चाहिए वैसी न मी हो, तथापि इससे कर्मशास्त्र की कुछ बुटि सिद्ध नहीं होती; बल्कि उसको तो श्रमेक शास्त्रों के विषयां की चर्चा करने का गौरव ही प्राप्त है।

## कर्मशास अध्यात्मशास्त्र है

श्राप्यात्म-शास्त्र का उद्देश्य, श्रात्मा-सम्बन्धी विषयों पर विचार करना है। अतएव उसको ब्रात्मा के पारमार्थिक स्वरूप का निरूपण करने के पहले उसके व्यावहारिक स्वरूप का भी कथन करना पडता है। ऐसा न करने से यह प्रश्न सहज ही में उठता है कि मनुष्य, पशु-पत्ती, मुखी-दु:खी श्रादि श्रात्मा की दृश्य-मान श्रवस्थात्रों का स्वरूप, ठीक-ठीक जाने विना उसके पार का स्वरूप जानने की योग्यता, दृष्टि को कैसे प्राप्त हो सकती है ? इसके सिवाय यह भी प्रश्न होता है कि दृश्यमान वर्तमान अवस्थाएँ ही आत्मा का स्वभाव क्यों नहीं है ? इसलिए श्राध्यातम-शास्त्र को श्रावश्यक है कि वह पहले. श्रात्मा के दृश्यमान स्वरूप की उपपत्ति दिखाकर श्रागे बढे । यही काम कर्मशास्त्र ने किया है । वह दृश्यमान सब श्रवस्थात्रों को कर्म-जन्य बतला कर उनसे श्रात्मा के स्वभाव की ज़दाई की स्चना करता है। इस दृष्टि से कर्मशात्र, ऋध्यात्म-शास्त्र का ही एक ऋंश है। यदि श्रध्यातम-शास्त्र का उद्देश्य, श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप का वर्णन करना ही माना जाए तब भी कर्मशास्त्र को इसका प्रथम सोपान मानना ही पडता है। इसका कारण यह है कि जब तक अनुभव में आनेवाली वर्तमान अवस्थाओं के साथ आतमा के संबन्ध का सचा खलासा न हो तब तक दृष्टि, आगे कैसे बढ़ सकती है १ जब यह ज्ञात हो जाता है कि ऊपर के सब रूप. मायिक या बैभाविक हैं तब स्वयमेव जिज्ञासा होती है कि श्रात्मा का सम्बा स्वरूप क्या है ? उसी समय श्रात्मा के केवल शुद्ध स्वरूप का प्रतिपादन सार्थक होता है। परमात्मा के साथ श्चात्मा का संबन्ध दिखाना यह भी श्रध्यात्मशास्त्र का विषय है। इस संबन्ध में उपनिषदों में या गीता में जैसे विचार पाये जाते हैं वैसे ही कर्मशास्त्र में भी ! कर्मशास्त्र कहता है कि श्रात्मा वही परमात्मा-जीव ही ईश्वर है। श्रात्मा का परमात्मा में मिल जाना, इसका मतलव यह है कि श्रात्मा का श्रपने कर्मादृत परमात्मभाव को व्यक्त करके परमात्मरूप हो जाना । जीव परमात्मा का स्रंश है इसका मतलब कर्मशास्त्र की दृष्टि से यह है कि जीव में जितनी ज्ञान-कला व्यक्त है, वह परिपूर्ण. परन्तु ग्रब्यक्त ( ग्रावृत ) चेतना-चन्द्रिका का एक ग्रंश मात्र है। कर्म का स्त्रावरण इट जाने से चेतना परिपूर्ण रूप में प्रकट होती है। उसी को ईश्वरभाव या ईश्वरत्व की प्राप्ति समम्मना चाहिए।

धन, शारीर ब्रादि बाह्य विभूतियों में ब्रात्म-बुद्धि करना, ब्रायांत् जड़ में

श्चहंत्व करना, बाह्य दृष्टि है। इस श्रमेद-भ्रम को बहिरात्मभाव सिद्ध करके उसे छोड़ने की शिखा, कर्म-शास्त्र देता है। जिनके संस्कार केवल बहिरात्मभावमय हो गए हैं उन्हें कर्म-शास्त्र का उपदेश भले ही रुचिकर न हो, परन्तु इससे उसकी सच्चाई में कुछ भी श्चन्तर नहीं पड़ सकता।

शरीर श्रीर श्रात्मा के श्रमेद भ्रम को दूर करा कर, उस के मेद-शन को ( विवेक-ख्याति को ) कर्ग-शास्त्र प्रकटाता है । इसी समय से ग्रन्तर्देष्टि खलती है। श्रुन्तर्रष्टि के द्वारा श्रुपने में वर्तमान परमात्म-भाव देखा जाता है। परमात्म-भाव को देखकर उसे पूर्णतया अनुभव में लाना, यह जीव का शिव (ब्रह्म) होना है। इसी ब्रह्म-भाव को व्यक्त कराने का काम कुछ श्रीर दंग से ही कर्म-शास्त्र ने श्राप्ते पर ले रखा है। क्योंकि वह श्राभेद-भ्रम से भेद ज्ञान की तरफ भकाकर, फिर स्वामाविक अभेदध्यान की उच्च मुमिका की श्रोर श्रात्मा की खींचता है। बस उसका कर्तन्य-दोत्र उतना ही है। साथ ही योग-शास्त्र के मुख्य प्रतिपादा खंश का वर्णन भी उसमें मिल जाता है। इसलिए यह स्पष्ट है कि कर्मशास्त्र, श्रानेक प्रकार के श्राध्यात्मिक शास्त्रीय विचारों की खान है। वही उसका महत्त्व है। बहुत लोगों को प्रकृत्तियों की गिनती, संख्या की बहुलता श्रादि से उस पर रुचि नहीं होती, परन्तु इसमें कर्मशास्त्र का क्या दोष ? गणित, पदार्थविज्ञान स्त्रादि गृढ व रस-पूर्ण विषयों पर स्थूलदशीं लोगों की दृष्टि नहीं जमती श्रीर उन्हें रस नहीं श्राता, इसमें उन विषयों का क्या दोष १ दोष है सम-भने वालों की बद्धि का। किसी भी विषय के श्रभ्यासी को उस विषय में रस तभी खाता है जब कि वह उसमें तल तक उतर जाए।

### विषय-प्रवेश

कर्म-शास्त्र जानने की चाह रखनेवालों को आवश्यक है कि वे 'कर्म' शब्द का अर्थ, भिन्न-भिन्न शास्त्रों में प्रयोग किये गए उसके पर्याय शब्द, कर्म का स्वरूप, आदि निम्न विषयों से परिचित हो जाएँ तथा आत्म-तत्त्व स्वतन्त्र है यह भी जान लें।

## १-- कम शब्द के ऋर्थ

'कर्म' राब्द लोक-व्यवहार और शास्त्र दोनों में प्रसिद्ध है। उसके ख्रमेक अर्थ होते हैं। साधारण लोग अपने व्यवहार में काम, धॅंघे या व्यवसाय के मतलव से 'कर्म' शब्द का प्रयोग करते हैं। शास्त्र में उसकी एक गति नहीं है। खाना, पीना, चलना, काँपना आदि किसी भी हल-चल के लिए-चाहे वह जीव की हो या जब की-कर्म शब्द का प्रयोग किया जाता है।

कर्मकायडी मीमांसक, यश याग-आदि किया-कलाय-आर्थ में; स्पार्त विद्वान्, ब्राझ्य आदि चार वर्णों और ब्रह्मच्य्यं आदि चार आश्रमों के नियत कर्मक्ष अर्थ में; पौरायिक लोग, वत नियम आदि धार्मिक क्रियाओं के अर्थ में; वैयाकरख लोग, कर्चा जिसको अपनी किया के द्वारा पाना चाइता है उस अर्थ में—अर्थात् जिस पर कर्चा के व्यापार का फल गिरता है उस अर्थ में; और नैयायिक लोग उत्त्वेपण् आदि पाँच सांकेतिक कर्मों में कर्म शब्द का व्यवहार करते हैं । परन्तु जैन शास्त्र में कर्म शब्द से दो अर्थ लिये जाते हैं । पहला राग-द्रेषात्मक परिणाम, जिसे कथाय (भाव कर्म) कहते हैं और दूसरा कार्मण जाति के पुद्गल विशेष, जो कथाय के निमित्त से आत्मा के साथ चिपके हुए होते हैं और द्रव्य कर्म कहलाते हैं ।

## २-- कर्म शब्द के कुछ पर्याय

जैन दर्शन में जिस श्रर्थ के लिए कर्म शब्द प्रयुक्त होता है उस श्रर्थ के अथवा उससे कुछ मिलते जुलते श्रर्थ के लिए जैनेतर दर्शनों में ये शब्द मिलते हैं — माया, श्रविद्या, प्रकृति, श्रपूर्व, वासना, श्राशय, धर्माधर्म, श्रदृष्ट, संस्कार, दैव, भाग्य श्रादि।

माया, श्रविद्या, प्रकृति ये तीन शब्द वेदान्त दर्शन में पाए जाते हैं। इनका मूल श्रर्थ करीव-करीव वही है, जिसे जैन-दर्शन में भाव-कर्म कहते हैं। 'श्रपूर्व' शब्द मीमांसा दर्शन में मिलता है। 'वासना' शब्द बौद दर्शन में प्रसिद्ध है, परन्तु योग दर्शन में भी उसका प्रयोग किया गया है। 'श्राशय' शब्द विशेष कर योग तथा सांख्य दर्शन में मिलता है। धर्माधर्म, श्रदृष्ट श्रीर संस्कार, इन शब्दों का प्रयोग श्रीर दर्शनों में भी पाया जाता है, परन्तु विशेषकर न्याय तथा बैशेषिक दर्शन में। दैन, भाग्य, पुष्य-पाप श्रादि कई ऐसे शब्द हैं जो सब दर्शनों के लिए साधारण से हैं। जितने दर्शन स्नात्मादी हैं श्रीर पुनर्जन्म मानते हैं उनको पुनर्जन्म की सिद्धि—उपपत्ति के लिए कर्म मानना ही पड़ता है। चाहे उन दर्शनों की भिन्न-भिन्न प्रकिशाओं के कारण या चेतन के स्वरूप में मतमेद होने के कारण कर्म का स्वरूप थोड़ा बहुत जुदा-जुदा जान पड़े; परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं कि सभी श्रात्मवादियों ने माया श्रादि उपर्यु के किसी न किसी नाम से कर्म को श्रंपीकार किया ही है।

### ३--कर्म का स्वरूप

मिथ्यात्व, कपाय श्रादि कारणों से जीव के द्वारा जो किया जाता है वहीं 'कर्म' कहलाता है। कर्म का यह लद्वण उपर्युक्त भावकर्म व द्रव्यकर्म दोनों में घटित होता है, क्योंकि भावकर्म झात्मा का या जीव का—वैभाविक परिणाम है, इससे उसका उपादान रूप कर्ता, जीव हो है श्रीर द्रव्यकर्म, जो कि कार्मण-जाति के सुक्म पुद्गलों का विकार है उसका भी कर्ता, निमित्तरूप से जीव ही है। भाव-कर्म के होने में द्रव्यकर्म निमित्त है श्रीर द्रव्यकर्म में भावकर्म निमित्त। इस प्रकार उन दोनों का श्रापस में बीजाङ्कुर की तरह कार्य-कारण भाव संबन्ध है।

## ४--- पुण्य-पाप की कसौटी

साधारण लोग कहा करते हैं कि 'दान, पूजन, सेवा श्रादि कियाश्रों के करने से श्राम कर्म का (पुराय का) बन्ध होता है श्रीर किसी की कष्ट पहुँचाने, इच्छा-विरुद्ध काम करने ग्रादि से ग्राशम कर्म का (पाप का ) बन्ध होता है। परन्त पुराय-पाप का निर्णय करने की मुख्य कसीटी यह नहीं है। क्योंकि किसी को कष्ट पहुँचाता हुन्ना श्रीर दूसरे की इच्छा-विरुद्ध काम करता हुन्ना भी मनुष्य, पुरुष उपार्जन कर सकता है। इसी तरह दान-पूजन आदि करने वाला भी पुरुष-उपार्जन न कर. कभी-कभी पाप बांघ लेता है। एक परोपकारी चिकित्सक, जब किसी पर शस्त्र-क्रिया करता है तब उस मरीज को कष्ट श्रवश्य होता है, हितैषी माता-पिता नासमभ लडके को जब उसकी इच्छा के विरुद्ध पढाने के लिए यत्न करते हैं तब उस बालक को दुःख सा मालूम पड़ता है; पर इतने ही से न तो वह चिकित्सक अनुचित काम करने वाला माना जाता है श्रीर न हितैषी माता-पिता ही दोषी समके जाते हैं। इसके विपरीत जब कोई, भोले लोगों को ठगने के इरादे से या श्रीर किसी तुच्छ श्राशय से दान पूजन श्रादि कियाश्चों को करता है तब वह पुराय के बदले पाप बाँधता है। अतएव पराय-बन्ध या पाप-बन्ध की सच्ची कसौटी केवल ऊपर की किया नहीं है, किन्त उसकी यथार्थ कसौटी कर्ता का आशय ही है। अञ्छे आशय से जो काम किया जाता है वह पर्य का निमित्त श्रीर बुरे श्रिभिप्राय से जो काम किया जाता है वह पाप का निमित्त होता है। यह पुण्य-पाप की कसौटी सब को एक सी सम्मत है। क्योंकि यह सिद्धान्त सर्व-मान्य है कि-

'यादशी भावना यस्य, सिद्धिभवित तादशी।'

#### ५-सबी निर्लेपता

साधारण लोग यह समभ बैठते हैं कि अपुक काम न करने से अपने को पुग्य-पाप का लेप न लगेगा। इससे वे उस काम को तो छोड़ देते हैं, पर बहुधा उनकी मानसिक क्रिया नहीं छूटती। इससे वे इच्छा रहने पर भी पुग्य-पाप के खेप से अपने को मुक्त नहीं कर सकते। अताएव विचारना चाहिए कि सच्ची निर्लोपता क्या है ? लेप (बन्ध), मानसिक द्योम को अर्थात् कथाय को कहते हैं। यदि कथाय नहीं है तो ऊपर की कोई भी किया आदमा को वन्धन में रखने के लिए समर्थ नहीं है। इससे उलटा यदि कथाय का वेग भीतर वर्तमान है तो ऊपर से हज़ार यत्न करने पर भी कोई अपने को वन्धन से छुड़ा नहीं सकता। कथाय-रहित वीतराग सब जगह जल में कमल की तरह निर्लेप रहते हैं पर कथायवान् आत्मा योग का स्वाँग रचकर भी तिल भर शुद्धि नहीं कर सकता। इसीसे यह कहा जाता है कि आधारिक छोड़कर जो काम किया जाता है वह बन्धक नहीं होता। मतलब सच्ची निर्लेपता मानसिक द्योभ के त्याग में है। यही शिद्धा कर्म-शास्त्र से मिलती है और यही बात अन्यत्र भी कही हुई है:—

'मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोत्त्रयोः । बन्धाय विषया. ऽसंगि मोत्ते निर्विषयं स्मृतम् ॥'

—मैंत्र्युपनिषद्

### ६ - कर्म का अनादित्व

विचारवान् मनुष्य के दिल में प्रश्न होता है कि कर्म सादि है या श्रनादि ? इसके उत्तर में जैन दर्शन का कहना है कि कर्म, व्यक्ति की श्रपेचा से सादि श्रीर प्रवाह की श्रपेचा से श्रनादि है। यह सबका श्रनभव है कि प्राणी सोते-जागते, उठते-बैठते, चलते-फिरते किसी न किसी तरह की हलचल किया ही करता है। इलचल का होना ही कर्म-बन्ध की जड़ है। इससे यह सिद्ध है कि कर्म. व्यक्तिशः श्रादि वाले ही हैं। किन्त कर्म का प्रवाह कर्य से चला ? इसे कोई बतला नहीं सकता। भविष्यत के समान भूतकाल की गहराई श्रनन्त है। श्रनन्त का वर्णन श्रनादि या श्रनन्त शब्द के सिवाय श्रीर किसी तरह से होना श्रसम्भव है। इसलिए कर्म के प्रवाह को अप्रनादि कहे बिना दूसरी गति ही नहीं है। कुछ लोग अनादित्व की अप्रसष्ट व्याख्या की उल्लामन से घवड़ा कर कर्म प्रवाह को सादि त्रतलाने लग जाते हैं, पर वे ऋपनी बुद्धि की ऋस्थिरता से कल्पित दोष की त्राशंका करके, उसे दूर करने के प्रयत्न में एक बड़े दोष का स्वीकार कर लेते हैं। वह यह कि कर्म प्रवाह यदि ऋदिमान है तो जीव पहले ही ऋत्यन्त श्र**द**-बुद्धं होना चाहिए, फिर उरे लिप्त होने का क्या कारण ? श्रीर यदि सर्वथा शुद्ध-बुद्ध जीव भी लिप्त हो जाता है तो मुक्त हुए जीव भी कर्म-लिप्त होंगे; ऐसी दशा में मुक्ति को सोया हुआ संसार ही कहना चाहिए । कर्म प्रवाह के अनादित्व की और मुक्त जीव के फिर से संसार में न लौटने को सब प्रतिष्ठित दर्शन मानते हैं: जैसे ---

न कर्माऽविभागादिति चेनाऽनादित्वात् ॥ ३५ ॥ उपपद्यते चाप्युपन्नस्यते च ॥ ३६ ॥

---ब्रह्मसूत्र ऋ० २ पा० १

श्रनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

--ब्र. स. श्र. ४ पा० ४

### ७-- कर्मबन्ध का कारण

जैन दर्शन में कर्मवन्ध के मिध्यात्व, ऋविरति, कषाय श्रीर योग ये चार कारण बतलाथे गए हैं। इनका संद्वीप पिछले दो (कषाय श्रीर योग ) कारणों में किया हुआ भी मिलता है। अधिक संदोप करके कहा जाय तो यह कह सकते हैं कि कपाय ही कर्मबन्ध का कारण है। यों तो कपाय के विकार के अनेक प्रकार हैं पर, उन सबका संदोप में वर्गीकरण करके आध्यात्मिक विद्वानों ने उस के राग, द्वेप दो ही प्रकार किये हैं । कोई भी मानसिक विकार हो, या तो वह राग ( ग्रासिक ) रूप या देव (ताप ) रूप है। यह भी त्रानुभव सिद्ध है कि साधारण प्राणियों की प्रवृत्ति. चाहे वह ऊपर से कैसी ही क्यों न दील पड़े, पर वह या तो रागमलक या द्वेपमलक होती है। ऐसी प्रवृत्ति ही विविध वासनात्र्यों का कारण होती है। प्राणी जान सके या नहीं, पर उसकी वासनात्मक सूक्ष्म सृष्टि का कारण, उसके राग और द्वेष ही होते हैं। मकड़ी, ऋपनी ही प्रवृत्ति से अपने किये हुए जाल में फँसती है। जीव भी कर्म के जाले को अपनी ही बे-समभी से रच लेता है। अज्ञान, मिथ्या-ज्ञान आदि जो कर्म के कारण कहे जाते हैं सो भी राग-द्रेष के संबन्ध ही से। राग की या द्रेष की मात्रा बढ़ी कि ज्ञान. विपरीत रूप में बदलने लगा । इससे शब्द भेद होने पर भी कर्मबन्ध के कारण के संबन्ध में श्रन्य श्रास्तिक दर्शनों के साथ, जैन दर्शन का कोई मतभेद नहीं। नैयायिक तथा वैशेषिक दर्शन में मिथ्याज्ञान को, योगदर्शन में प्रकृति-परुप के अभेद ज्ञान को आर वेदान्त आदि में अविद्या को तथा जैनदर्शन में . मिथ्यात्व को कर्म का कारण बतलाया है, परन्तु यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि किसी को भी कर्म का कारण क्यों न कहा जाय, पर यदि उसमें कर्म की बन्धकता ( कर्म लेप पैदा करने की शक्ति ) है तो वह राग-द्वेप के संबन्ध ही से । राग-द्वेष की न्यूनता या अभाव होते ही अज्ञानपन ( मिथ्यात्व ) कम होता या नष्ट हो जाता है। महाभारत शान्तिपर्व के 'कर्मणा बध्यते जन्तः' इस कथन में भी कर्म शब्द का मतलब राग-देव ही से है।

## ८-कर्म से खूटने के खपाय

श्रव यह विचार करना जरूरी है कि कर्मपटल से श्रावृत श्रपने परमात्मभाव को जो प्रगट करना चाहते हैं उनके लिए किन-किन साधनों की श्रपेचा है।

जैन शास्त्र में परम पुरुषार्थ-मोज्ञ-पाने के तीन साधन बतलाये हुए हैं—(१) सम्यग्दर्शन, (२) सम्यग्ज्ञान श्रीर (३) सम्यग्चारित्र। कहीं-कहीं ज्ञान श्रीर किया, दो को ही मोच का साधन कहा है। ऐसे स्थल में दर्शन को ज्ञानस्वरूप---ज्ञान का विशेष---समभ्त कर उस से जुदा नहीं गिनते। परन्त यह प्रश्न होता है कि वैदिक दर्शनों में कर्म, ज्ञान, थोग श्रीर भक्ति इन चारों को मोच का साधन माना है फिर जैनदर्शन में तीन या दो ही साधन क्यों कहे गए ? इसका समाधान इस प्रकार है कि जैनदर्शन में जिस सम्यकचारित्र को सम्यक किया कहा है उसमें कर्ग श्रीर योग दोनों मागों का समावेश हो जाता है। क्योंकि सम्यक्चारित्र में मनोनिग्रह, इन्द्रिय-जय, चित्त-शुद्धि, समभाव श्रौर उनके लिए किये जानेवाले उपायों का समावेश होता है। मनोनिग्रह, इन्द्रिय-जय श्चादि सात्विक यज्ञ ही कर्ममार्ग है श्रीर चित्त शब्दि तथा उसके लिए की जाने वाली सत्प्रवृत्ति ही योग मार्ग है। इस तरह कर्ममार्ग श्रीर योगमार्ग का मिश्रण ही सम्यक्चारित्र है। सम्यगृदर्शन ही भक्ति मार्ग है, क्योंकि भक्ति में श्रद्धा का श्रंश प्रधान है श्रौर सम्यगुदर्शन भी श्रद्धा रूप ही है। सम्यगुज्ञान ही ज्ञानमार्ग है। इस प्रकार जैन दर्शन में बतलाये हुए मोच्न के तीन साधन श्रन्य दर्शनों के सब साधनों का समचय हैं।

## ६-- श्राह्मा स्वतंत्र तत्त्व है

कर्म के संबन्ध में ऊपर जो कुछ कहा गया है उसकी ठीक ठीक संगति तभी हो सकती है जब कि श्रात्मा को जड़ से श्रत्यग तत्त्व माना जाय। श्रात्मा का स्वतन्त्र श्रास्तित्व नीचे लिखे सात प्रमाणों से जाना जा सकता है—

- (क) स्वसंवेदनरूप साधक प्रमाण, (ख) बाधक प्रमाण का अध्याव, (ग) निषेध से निषेध-कत्ती की सिद्धि, (घ) तर्क, (ङ) शास्त्र व महात्माओं का प्रामाण्य, च) आधुनिक विद्वानों की सम्मति और (छ) पुनर्जन्म।
- (क) स्वसंवेदनरूप साधक प्रमाण यद्यि सभी देहधारी ब्रज्ञान के ब्रावरण से न्यूनाधिक रूप में घिरे हुए हैं ब्रीर इससे वे ब्रपने ही ब्रस्तित्व का संदेह करते हैं. तथापि जिस समय उनकी बुद्धि योड़ी सी भी स्थिर हो जाती है उस समय उनको यह स्फुरणा होती है कि 'मैं हूँ'। यह स्फुरणा कभी नहीं

होती कि 'मैं नहीं हूँ'। इससे उलटा यह भी निश्चय होता है कि 'मैं नहीं हूँ' यह बात नहीं। इसी बात को श्री शंकराचार्य ने भी कहा है—

'सर्वो ह्यात्माऽस्तित्वं प्रत्येति, न नाहमस्मीति—ब्रह्म० भाष्य १-१-१।'

इसी निश्चय को ही स्वसंवेदन ( ब्रात्मनिश्चय ) कहते हैं।

(ख) बाधक प्रमाण का अभाव—ऐसा कोई प्रमाण नहीं है जो आत्मा के अस्तित्व का बाध (निपेध) करता हो। इस पर यदापि यह शंका हो सकती है कि मन और इन्द्रियों के द्वारा आ्रात्मा का प्रहण न होना ही उसका बाध है। परन्तु इसका समाधान सहज है। किसी विषय का बाधक प्रमाण वही माना जाता है जो उस विपय को जानने की शक्ति रखता हो और अन्य सब सामग्री मौजूद होने पर उसे ग्रहण कर न सके। उदाहरणार्थ—आँख, मिट्टी के घरे को देख सकती है पर जिस समय प्रकाश, समीपता आदि सामग्री रहने पर भी वह मिट्टी के घरे को न देखे, उस समय उसे उस विषय की बाधक सममना चाहिए।

इन्द्रियाँ सभी भौतिक हैं। उनकी ग्रहणुशक्ति बहुत परिमित है। वे भौतिक पदायों में से भी स्थूल, निकटवर्ता श्रीर नियत विषयों को ही उत्पर-उत्पर से जान सकती हैं। स्क्ष्म-दर्शक यन्त्र श्रादि साधनों की वही दशा है। वे श्रभी तक भौतिक प्रदेश में ही कार्यकारी सिद्ध हुए हैं। इसलिए उनका श्रभौतिक-श्रमूर्त-श्रात्मा को जान न सकना बाथ नहीं कहा जा सकता। मन, भौतिक होने पर भी इन्द्रियों का दास बन जाता है—एक के पीछे एक, इस तरह श्रनेक विषयों में बन्दरों के समान दौड़ लगाता फिरता है—तत्र उसमें राजस व तामस दृतियाँ पदा होती हैं। सात्विक भाव प्रकट होने नहीं पाता। यही बात गीता (श्र-र क्षे)० ६७) में भी कही हुई है—

'इन्द्रियांणां हि चरतां यन्मनोऽनुविधीयते। तदस्य हरनि श्रज्ञां बायुर्नावमिचाम्भास।।'

इसलिए चंचल मन में श्रात्मा की स्फुरणा भी नहीं होती। यह देखी हुई बात है कि प्रतिविम्ब प्रहण करने की शक्ति, जिस दर्पण में वर्तमान है वह भी जब मिलन हो जाता है तब उसमें किसी वस्तु का प्रतिविम्य व्यक्त नहीं होता। इससे यह बात सिद्ध है कि बाहरी विषयों में दौड़ लगाने वाले श्रास्थिर मन से श्रात्मा का ग्रहण न होना उसका बाध नहीं, किन्तु मन की श्रशक्त मात्र है।

इस प्रकार विचार करने से यह प्रमाखित होता है कि मन, इन्द्रियाँ, सूक्ष्म-दर्शक-यन्त्र आदि सभी साधन भौतिक होने से आत्मा का निषेध करने की शक्ति नहीं रखते ।

(ग) निषेध से निषेध-कर्त्ता की सिद्धि— कुछ लोग यह कहते हैं कि हमें ब्राल्मा का निश्चय नहीं होता, बल्कि कभी-कभी उसके ब्राभाव की स्फुरणा हो आती है; क्योंकि किसी समय मन में ऐसी कल्पना होने सगती है कि 'मैं नहीं हूँ' इत्यादि। परन्तु उनको जानना चाहिए कि उनकी यह कल्पना ही आत्मा के अस्तित्व को सिद्ध करती है। क्योंकि यदि आत्मा ही न हो तो ऐसी कल्पना का प्रादुर्भाव कैसे ? जो निषेध कर रहा है वह स्वयं ही आत्मा है। इस बात को श्रीशंकराचार्य ने आपने ब्रह्मसूत्र के भाष्य में भी कहा है—

( च ) तक — यह भी ख्रास्मा के स्वतंत्र ख्रास्तित्व की पुष्टि करता है। वह कहता है कि जगत् में सभी पदार्थों का विरोधी कोई न कोई देखा जाता है। अन्धकार का विरोधी प्रकाश, उष्णता का विरोधी शैत्य ख्रीर खुल का विरोधी दुःल। इसा तरह जड़ पदार्थ का विरोधी भी कोई तत्त्व होना चाहिए। जो तत्त्व जड का विरोधी है वही चेतन या ख्रात्मा है।

इस पर यह तर्क किया जा सकता है कि 'जड़, चेतन ये दो स्वतंत्र विरोधी तच्च मानना उचित नहीं, परन्तु किसी एक ही प्रकार के मूल पदार्थ में जड़त्व व चेतनत्व दोनों शक्तियाँ मानना उचित है। जिस समय चेतनत्व शक्ति का विकास होने लगता है—उसकी व्यक्ति होती है—उस समय जड़त्व शक्ति का तिरोभाव रहता है। सभी चेतन शक्तिवाले प्राणी जड़ पदार्थ के विकास के ही परिणाम हैं। वे जड़ के ब्रातिरिक्त अपना स्वतंत्र ब्रास्तित्व नहीं रखते, किन्तु जड़त्व शक्ति का तिरोभाव होने से जीवधारी रूप में दिखाई देते हैं।' ऐसा ही मन्तव्य हेगल ब्रादि ब्रानेक पश्चिमीय विद्वानों का भी है। परन्तु उस प्रतिकृत तर्क का निवारण श्रशक्य नहीं है।

यह देखा जाता है कि किसी वस्तु में जब एक शक्ति का प्रादुर्भाव होता है तब उसमें दूसरी विरोधिनी शक्ति का तिरोभाव हो जाता है। परन्तु जो शक्ति तिरोहित हो जाती है वह सदा के लिए नहीं, किसी समय झनुकूल निमित्त मिलने

१ यह तर्क निर्मृत या अप्रमाण नहीं, बल्कि इस प्रकार का तर्क शुद्ध बुद्धि का चिह्न है। भगवान बुद्ध को भी अपने पूर्व जन्म में—अप्रयीत् सुमेध नामक ब्राह्मण के जन्म में ऐसा ही तर्फ हुआ था। यथा—

'यया हि लोके दुक्लस्स पटिंपक्लभूतं सुलं नाम ऋत्यि, एवं मवे सति तप्पटिंपक्लेन विभवेनाऽपि भवितव्यं यथा च उग्रहे सति तस्स वृपसमभूतं सीतंऽपि ऋत्यि, एवं रागादीनं ऋगीनं वृपसमेन निव्वानेनाऽपि भवितव्यं।' पर फिर भी उसका प्रादुर्भाव हो जाता है। इसी प्रकार जो शक्ति प्रादुर्भूत हुई होती है वह भी सदा के लिए नहीं। प्रतिकृत निमित्त मिलते ही उसका तिरोभाव हो जाता है। उदाहरवार्थ पानी के ऋगुआ को लीजिए, वे गरमी पाते ही भापरूप में परिचात हो जाते हैं, फिर शैत्य आदि निमित्त मिलते ही पानीरूप में बरसते हैं और अधिक शीतत्व प्राप्त होने पर द्रवत्वरूप को छोड़ वर्फरूप में चनत्व को प्राप्त कर लेते हैं।

इसी तरह यदि जड़त्व-चेतनत्व दोनों शक्तियों को किसी एक मृत तत्वगत मान लें, तो विकासवाद ही न ठहर सकेगा। क्योंकि चेतनत्व शक्ति के विकास के कारण जो श्राज चेतन (प्राणी) समके जाते हैं वे ही सब जड़त्वशक्ति का विकास होने पर फिर जड़ हो जाएँगे। जो पाषाण श्रादि पदार्थ श्राज जड़रूप में दिखाई देते हैं वे कभी चेतन हो जाएँगे श्रीर चेतनरूप से दिखाई देनेवाले मनुष्य, पशु-पद्मी श्रादि प्राणी कभी जड़रूप भी हो जाएँगे। श्रतएव एक एक पदार्थ में जड़त्व श्रीर चेतनत्व दोनों विरोधिनी शक्तियों को न मानकर जड़ व चेतन दो स्वतंत्र तत्वों को ही मानना ठीक है।

- (ङ) शास्त्र व महात्माश्चों का प्रामाण्य—श्चनेक पुरातन शास्त्र भी श्चात्मा के स्वतंत्र श्चास्तित्व का प्रतिपादन करते हैं। जिन शास्त्रकारों ने बड़ी शान्ति व गम्भीरता के साथ श्चात्मा के विषय में खोज की है, उनके शास्त्रगत श्चनुभव को यदि हम विना ही श्चनुभव किये चपलता से यों ही हँस दें तो. इसमें चुद्रता किसकी? श्चाजकल भी श्चनेक महात्मा ऐसे देखे जाते हैं कि जिन्होंने श्चपना जीवन पवित्रता पूर्वक श्चात्मा के विचार में ही विताया। उनके शुद्ध श्चनुभव को हम यदि श्चपने भ्चान्त श्चनुभव के वल पर न मानें तो इसमें न्यूनता हमारी ही है। पुरातन शास्त्र श्चीर वर्तमान श्चनुभवी महात्मा निःस्वार्थ भाव से श्चात्मा के श्वस्तत्व को वतला रहे हैं।
- (च) श्राधुनिक वैज्ञानिकों की सम्मति— श्राजकल लोग प्रत्येक विषय का खुलासा करने के लिए बहुधा वैज्ञानिक विद्वानों का विचार जानना चाहते हैं। यह ठीक है कि श्रनेक पश्चिमीय मौतिक-विज्ञान विशारद श्रात्मा को नहीं मानते या उसके विषय में संदिग्ध हैं। परन्तु ऐसे भी श्रनेक धुरन्धर वैज्ञानिक हैं कि जिन्होंने श्रपनी सारी श्रायु भौतिक खोज में विताई है, पर उनकी दृष्टि भूतों से परे श्रात्मतत्त्व की श्रोर भी पहुँची है। उनमें से सर श्रांत्वीवर लॉज और लॉर्ड केलविन, इनका नाम वैज्ञानिक संसार में मशहूर है। ये दोनों विद्वान् चेतन तत्त्व को जड़ से जुदा मानने के पत्त में हैं। उन्होंने जड़वादियों की शुक्तियों का खयडन बड़ी सावधानी से व विचारसरणी से किया है। उनका मन्तव्य है

कि चेतन के स्वतन्त्र श्रास्तत्व के सिवाय जीवधारियों के देह की विलक्षण रचना किसी तरह बन नहीं सकती । वे श्रान्य भौतिकवादियों की तरह मस्तिष्क को ज्ञान की जड़ नहीं समभ्रते, किन्तु उसे ज्ञान के श्राविभाव का साधन मात्र सम-भ्रते हैं।

डा॰ जगदीशचन्द्र बोस, जिन्होंने सारे वैज्ञानिक संसार में नाम पाया है, की खोज से यहाँ तक निश्चय हो गया है कि वनस्पतियों में भी स्मरण-शक्ति विद्यमान है। बोस महाशय ने ऋपने ऋविष्कारों से स्वतन्त्र ऋात्म तत्त्व मानने के लिए वैज्ञानिक संसार को मजबूर किया है।

( छ ) पनर्जन्म -- नीचे स्रानेक प्रश्न ऐसे हैं कि जिनका पूरा समाधान पुनर्जन्म माने बिना नहीं होता । गर्भ के ब्रारम्भ से लेकर जन्म तक बालक को जो-जो कष्ट भ्रोगने पडते हैं वे सब उस बालक की कृति के परिणाम हैं या उसके माता-पिता की कृति के ? उन्हें बालक की इस जन्म की कृति का परिणाम नहीं कह सकते, क्योंकि उसने गर्भावस्था में तो ग्रज्छा-बुरा कुछ भी काम नहीं किया है। यदि माता-पिता की कित का परिणाम कहें तो भी श्रसंगत जान पड़ता है, क्योंकि माता-पिता अच्छा या बरा कछ भी करें उसका परिणाम जिना कारण वालक को क्यों भोगना पड़े ? बालक जो कुछ मुख-दुःख भोगता है वह यों ही विना कारण भोगता है-यह मानना तो ऋज्ञान की पराकाष्ठा है. क्यांकि विना कारण किसी कार्य का होना ऋसम्भव है। यदि यह कहा जाय कि माता-पिता के ब्राहार विहार का. विचार-व्यवहार का ब्रौर शारीरिक-मानसिक श्रवस्थाश्रों का श्रासर बालक पर गर्भावस्था से ही पडना शरू होता है तो फिर भी सामने यह प्रश्न होता है कि बालक को ऐसे माता-पिता का संयोग क्यों हुआ ? श्रीर इसका क्या समाधान है कि कभी-कभी बालक की योग्यता माता-पिता से बिलकल ही जटा प्रकार की होती है। ऐसे अनेक उदाहरण देखे जाते हैं कि माता-पिता जिल-कुल अपद होते हैं और लड़का पूरा शिद्धित वन जाता है। विशेष क्या ? यहाँ तक देखा जाता है कि किन्हीं-किन्हीं माता-पिताम्रों की रुचि. जिस बात पर बिज-कल ही नहीं होती उसमें वालक सिद्धहस्त हो जाता है। इसका कारण केवल श्रासपास की परिस्थिति ही नहीं मानी जा सकती. क्योंकि समान परिस्थिति श्रीर बरावर देखभाल होते हुए भी ग्रनेक विद्यार्थियों में विचार व व्यवहार की भिन्नता

१ इन दोनों चैतन्यवादियों के विचार की छाया, संवत् १६६१ के ज्येष्ठ -मास के, १६६२ मार्गशीर्ष मास के ब्रौर १६६५ के भाद्रपद मास के 'वसन्त' पत्र में प्रकाशित हई है।

देखी जाती है। यदि कहा जाए कि यह परिएगम बालक के अद्भुत ज्ञानतंतुओं का है, तो इस पर यह शंका होती है कि बालक का देह माता-पिता के ग्रुक-शोणित से बना होता है, फिर उनमें अविद्यमान ऐसे ज्ञानतंतु बालक के मस्तिष्क में आप कहाँ से ? कहीं-कहीं माता-पिता को सी ज्ञानशक्ति बालक में देखी जाती है सही, पर इसमें भी प्रश्न है कि ऐसा सुयोग क्यों मिला ? किसी-किसी जगह यह भी देखा जाता है कि माता-पिता की योग्यता बहुत बढ़ी-चढ़ी होती है और उनके सी प्रयत्न करने पर भी लड़का गँवार ही रह जाता है।

यह सबको विदित ही है कि एक साथ—युगलरूप से—जन्मे हुए दो बालक भी समान नहीं होते । माता-पिता की देख-भाल बराबर होने पर भी एक साधारण ही रहता है श्रीर दूसरा कहीं श्रागे वह जाता है । एक का पिरड रोग से नहीं छूटता श्रीर दूसरा बड़े-बड़े कुश्तीवाजों से हाथ मिलाता है । एक दीर्घजीवी बनता है श्रीर दूसरा सो यत्न होते रहने पर भी यम का श्रातिथि बन ज ता है । एक की इच्छा संयत होती है श्रीर दूसरे की श्रासंयत ।

जो शक्ति, महावीर मं, बुद्ध में, शङ्कराचार्य्य में थीवह उनके माता-पिता त्रीं मं न थी। हेमचन्द्राचार्य की प्रतिभा के कारण उनके माता-पिता नहीं माने जा सकते। उनके गुरु भी उनकी प्रतिभा के मुख्य कारण नहीं, क्योंकि देवचन्द्रसूरि के हेमचन्द्राचार्य के सिवाय श्रीर भी शिष्य थे, फिर क्या कारण है कि दूसरे शिष्यों का नाम लोग जानते तक नहीं श्रीर हेमचन्द्राचार्य का नाम इतना प्रसिद्ध है ? श्रीमती एनी विसेन्ट में जो विशिष्ट शक्ति देखी जाती है वह उनके माता-पिता श्रां में न थी श्रीर न उनकी पुत्री में भी। श्रुच्छा, श्रीर भी कुछ प्रामाणिक उदाहरणों को देखिए —

प्रकाश की खोज करनेवाले डा॰ यंग दो वर्ष की उम्र में एस्तक को बहुत श्रन्छी तरह बाँच सकते थे। चार वर्ष की उम्र में वे दो दफे बाइबल पढ़ चुके थे। सात वर्ष की अवस्था में उन्होंने गियातशास्त्र पढ़ना आरम्म किया था और तेरह वर्ष की अवस्था में उन्होंने गियातशास्त्र पढ़ना आरम्म किया था और तेरह वर्ष की अवस्था में लेटिन, भीक, हिंगु, फ्रेंच, इटालियन आदि भाषाएँ सीख ली थीं। सर विलियम रोवन है मिल्ट, इन्होंने तीन वर्ष की उम्र में हिंगु भाषा सीखना आरम किया और सात वर्ष की उम्र में उस भाषा में इतना नैपुषय प्राप्त किया कि डब्लिन की ट्रीनिटी कालेज के एक फेलो को स्वीकार करना पड़ा कि कालेज के फेलो के पद के प्रार्थियों में भी उनके बराबर ज्ञान नहीं है और तेरह वर्ष की वय में तो उन्होंने कम से कम तेरह भाषा पर आधिकार जमा लिया था। ई० सं० १८०२ में जन्मी हुई एक लड़की ई० सं० १६०२ में —दस वर्ष की अवस्था में एक नाटकमएडल में संमितित हुई थी। उसने उस अवस्था में

कई नाटक लिखे थे। उसकी माता के कथनानुसार वह पाँच वर्ष की वय में कई छोटो-मोटी कविताएँ बना लेती थी। उसकी लिखी हुई कुछ कविताएँ महारानी विक्टोरिया के पास थीं। उस समय उस बालिका का ख्रंग्रेजी ज्ञान भी ख्राक्यर्य-जनक था, वह कहती थी कि मैं ख्रंग्रेजी पढ़ी नहीं हूँ, परन्तु उसे जानती हूँ।

उत्त उदाइरणों पर ध्यान देने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि इस जन्म में देखी जानेवाली सन विल्वच्याताएँ न तो वर्तमान जन्म की कृति का ही परियाम है, न माता-पिता के केवल संस्कार का ही, श्रीर न केवल परिस्थिति का
ही। इसलिए श्रात्मा के श्रस्तित्व की मर्यादा को गर्भ के श्रारंभ समय से श्रीर भी
पूर्व मानना चाहिए। वही पूर्व जन्म है। पूर्व जन्म में इच्छा या प्रवृत्ति द्वारा
जो संस्कार संचित हुए हों उन्हीं के श्राधार पर उपर्युक्त राङ्काश्रों तथा विलच्च्यताश्रों का सुसंगत समाधान हो जाता है। जिस सुक्ति से एक पूर्व जन्म सिद्ध
हुश्रा उसी के बल पर से श्रनेक पूर्व जन्म की परंपरा सिद्ध हो जाती है। क्यांकि
श्रपरिमित शानशक्ति एक जन्म के श्रम्यास का फल नहीं हो सकता। इस प्रकार
श्रात्मा, देह से जुदा श्रनादि सिद्ध होता है। श्रनादि तत्व का कभी नाश नहीं
होता इस सिद्धान्त को सभी दाशंनिक मानते हैं। गीता में भी कहा गया है—

'नासतो विद्यते भावो नाभावा विद्यते सतः।'

---श्र० २ श्लो० १६

इतना ही नहीं, बल्कि वर्तमान शरीर के बाद आतमा का अस्तित्व माने विना अनेक प्रश्न इल ही नहीं हो सकते।

बहुत लोग ऐसे देखे जाते हैं कि वे इस जन्म में तो प्रामाणिक जीवन विताते हैं परन्तु रहते हैं दिएदी और ऐसे भी देखे जाते हैं कि जो न्याय, नीति और धर्म का नाम सुनकर चिढ़ते हैं परन्तु होते हैं वे सब तरह से सुखी। ऐसी अपनेक व्यक्तियाँ मिल सकती हैं जो हैं तो स्वयं दोषी और उनके दोषों का—अपराणों का—फल भोग रहे हैं दूसरे! एक हत्या करता है और दूसरा पकड़ा जाकर फांसी पर लटकाया जाता है। एक करता है चोरी और पकड़ा जाता है दूसरा। अपने इस पर विचार करना चाहिए कि जिनको अपनी अच्छी या बुरी कृति का बदला इस जन्म में नहीं मिता, उनकी कृति क्या यों ही विफल हो जाएगी? यह कहना कि कृति विफल नहीं होती, यदि कत्तां को फल नहीं मिला तो भी उसका अपसर समाज के या देश के अन्य लोगों पर होता हो है—सो भी ठीक नहीं। क्योंकि मनुष्य जो कुछ करता है वह सब दूसरों के लिए ही नहीं। रात-दिन परोपकार करने में निरत महात्माओं की भी इच्छा, दूसरों की भलाई करने के निमित्त से अपना परमात्मल प्रकट करने की ही रहती है। विश्व की व्यवस्था में इच्छा का

बहुत ऊँचा स्थान है। ऐसी दशा में वर्तमान देह के साथ इच्छा के मूल का भी नाश मान लेना युक्तिसंगत नहीं । मनुष्य ऋपने जीवन की ऋाखिरी घडी तक ऐसी ही कोशिश करता रहता है जिससे कि ऋपना भला हो। यह नहीं कि ऐसा करनेवाले सब भ्रान्त ही होते हैं। बहुत आगो पहुँचे हुए स्थिरचित्त व शान्त प्रज्ञावान योगी भी इसी विचार से अपने साधन को सिद्ध करने की चेष्टा में लगे होते हैं कि इस जन्म में नहीं तो दसरे में ही सही. किसी समय इम परमात्मभाव को प्रकट कर ही लेंगे। इसके सिवाय सभी के चित्त में यह स्फरणा हम्रा करती है कि मैं बराबर कायम रहँगा। शरीर, नाश होने के बाद चेतन का श्रक्तित्व यदि न माना जाय तो व्यक्ति का उद्देश्य कितना संकृचित बन जाता है श्रीर कार्य्यक्षेत्र भी कितना श्राल्प रह जाता है ? श्रीरों के लिए जो कछ किया जाय परन्त वह श्रपने लिए किये जानेवाले कामों के बराबर हो नहीं सकता । चेतन की उत्तर मर्यादा को वर्त्तमान देह के श्रन्तिम चए तक मान लेने से व्यक्ति को महत्त्वाकांचा एक तरह से छोड़ देनी पड़ती है। इस जन्म में नहीं तो अगले जन्म में सही, परन्त मैं अपना उद्देश्य श्रवश्य सिद्ध करूँगा—यह भावना मनुष्य के हृदय में जितना वल प्रकटासकती है उतना बल अन्य कोई भावना नहीं प्रकटा सकती। यह भी नहीं कहा जा सकता कि उक्त भावना मिथ्या है, क्योंकि उसका त्राविभाव नैसर्गिक त्रोर सर्वेविदत है। विकासवाद भले ही भौतिक रचनात्रों को देखकर जड तत्त्वों पर खडा किया गया हो. पर उसका विषय चेतन भी बन सकता है। इन सब बातों पर ध्यान देने से यह माने बिना संतोष नहीं होता कि चेतन एक स्वतंत्र तत्त्व है। वह जानते या अनजानते जो अच्छा-बुरा कर्म करता है उसका फल, उसे भोगना ही पडता है श्रीर इसलिए उसे पुनर्जन्म के चक्कर में घूमना पड़ता है। बुद्ध भगवान् ने भी पुनर्जन्म माना है। पक्का निरीश्वरवादी जर्मन परिडत निट्रो, कर्मचक्रकृत पुनर्जन्म को मानता है। यह पुनर्जन्म का स्वीकार त्रात्मा के स्वतन्त्र श्रस्तित्व को मानने के लिए प्रबल प्रमाण है।

### १०-कर्म-तत्त्व के विषय में जैनदर्शन की विशेषता

जैनदर्शन में प्रत्येक कर्म की बध्यमान, सत् श्रीर उदयमान ये तीन श्रवस्थाएँ मानी हुई हैं। उन्हें कमशः बन्ध, सत्ता श्रीर उदय कहते हैं। जैनेतर दर्शनों में भी कर्ग की उन श्रवस्थाश्रों का वर्णन है। उनमें बध्यमान कर्म को 'क्रियमाण', सत्कर्म को 'संचित' श्रीर उदयमान कर्म को 'प्रारब्ध', कहा है। किन्तु जैनशास्त्र में शानावरणीय श्रादिरूप से कर्म का प्रारद्ध प्रेट्स भेदों में वर्गीकरण किया है

श्रीर इनके द्वारा संसारी श्रातमा की श्रानुभवसिद्ध भिन्न-भिन्न श्रवस्थाओं का जैसा खुद्धासा किया गया है वैसा किसी भी जैनेतर दर्शन में नहीं है। पातअलदर्शन में कर्म के जाति, श्रायु श्रीर भोग तीन तरह के विपाक बतलाए हैं, परन्तु जैन दर्शन में कर्म के संबन्ध में किये गये विचार के सामने वह वर्णन नाम मात्र का है।

श्रात्मा के साथ कर्म का बन्ध कैसे होता है ? किन-किन कारण से होता है ? किस कारण से कर्म में कैसी शक्ति पैटा होती है ? कर्म, अधिक से अधिक और कम से कम कितने समय तक आहमा के साथ लगा रह सकता है ? आहमा के साथ लगा हन्त्रा भी कर्म. कितने समय तक विपाक देने में श्रसमर्थ है ! विपाक का नियत समय भी बदला जा सकता है या नहीं ? यदि बदला जा सकता है तो उसके लिए कैसे आतमपरिणाम आवश्यक हैं ? एक कर्म, अन्य कर्मरूप कब बन सकता है ? उसकी बन्धकालीन तीव्रमन्द शक्तियाँ किस प्रकार बटली जा सकती हैं ? पीछे से विपाक देनेवाला कर्ग पहले ही कब श्रीर किस तरह भोगा जा सकता है ? कितना भी बसवान कर्म क्यों न हो, पर उसका विपाक शब्द श्रात्मिक परिणामों से कैसे रोक दिया जाता है ? कभी-कभी श्रात्मा के शतश: प्रयत्न करने पर भी कम, अपना विपाक विना भोगवाए नहीं छटता ! स्रात्मा किस तरह कर्म का कर्ता और किस तरह भोका है ? इतना होने पर भी वस्तत: श्रातमा में कर्म का कर्तन्य श्रीर भोक्तत्व किस प्रकार नहीं है ? संक्लेशरूप परिशास अपनी आकर्षण शक्ति से आत्मा पर एक प्रकार की सूक्ष्म रज का पटल किस तरह डाल देते हैं ? ब्रात्मा वीर्य-शक्ति के ब्राविर्माय के द्वारा इस सक्ष्म रज के पटल को किस तरह उठा फेंक देता है ? स्वभावतः शब्द श्रात्मा भी कर्म के प्रभाव से किस-किस प्रकार मलीन सा दीखता है ? श्रीर बाह्य हजारों श्रावरणों के होने पर भी ब्रात्मा अपने शद स्वरूप से च्यत किस तरह नहीं होता है ? वह ब्रपनी उल्क्रान्ति के समय पूर्ववद्ध तीव कर्मों को भी किस तरह हटा देता है ? वह अपने वर्तमान परमात्मभाव को देखने के लिए जिस समय उत्सक होता है उस समय उसके, और अत्तरायनत कर्म के बीच कैसा द्वन्द (युद्ध) होता है ? अन्त में वीर्य-वान ग्रात्ना किस प्रकार के परिणामों से बलवान कमों को कमजोर करके ग्रापने प्रगति-मार्ग को निष्कएटक करता है ? श्रात्म-मन्दिर में वर्तमान परमात्मदेव का साज्ञात्कार कराने में सहायक परिग्णाम, जिन्हें 'अपूर्वकरण' तथा 'अनिवृत्तिकरण' कहते हैं. उनका क्या स्वरूप है ? जीव ऋपनी शुद्ध परिणाम-तरगमाला के वैद्यतिक यन्त्र से कर्म के पहाड़ों को किस कदर चूर-चूर कर डालता है ? कभी-कभी गुलांट खाकर कर्म ही, जो कुछ देर के लिए दने होते हैं, वे ही प्रगतिशील आतम को किस तरह नीचे पटक देते हैं ? कौन-कौन कर्म, बन्ध की व उदय की अपेचा आपस में विरोधी हैं ? किस कर्म का वन्ध किस ख्रवस्था में ख्रवस्थम्मावी और किस ख्रवस्था में ख्रवस्थम्मावी और किस ख्रवस्था में ख्रवियत है ? किस कर्म का विपाक किस हालत तक नियत और किस हालत में ख्रवियत है ? ख्रात्मसंबद्ध ख्रतीन्द्रिय कर्मराज किस प्रकार की ख्राकर्पण शक्ति से स्थूल पुद्गलों को खींचा करता है और उनके द्वारा शरीर, मन, युक्षमशरीर ख्रादि का निर्माण किया करता है ? हस्यादि संख्यातीत प्रभा, जो कर्म से संबन्ध रखते हैं, उनका सयुक्तिक, बिस्मृत व विशाद खुलासा जैन कर्मसाहित्य के सिवाय ख्रव्य किसी भी दर्शन के साहित्य से नहीं किया जा सकता। यही कर्म तत्व के निषय में जैनदर्शन की विशेषता है।

## 'कर्मविपाक' ग्रन्थ का परिचय

संसार में जितने प्रतिष्ठित सम्प्रदाय ( धर्मसंस्थाएँ ) हैं उन सबका साहित्य दो विभागों में भिभाजित है—(१। तत्त्वज्ञान स्त्रौर (२) स्त्राचार व क्रिया।

ये दोनों विभाग एक दूसरे से विलक्कल ही श्रालग नहीं हैं। उनका संबन्ध वैसा ही है जैसा रारीर में नेत्र श्रीर हाय-पैर श्रादि श्रान्य श्रवयवों का। जैन-सम्प्रदाय का साहित्य भी तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार इन दोनों विभागों में बँटा हुश्रा है। यह यन्य पहले विभाग से संबन्ध रखता है, श्रर्थात् इसमें विधिनिपेधात्मक क्रिया का वर्णन नहीं है, किन्तु इसमें वर्णन है तत्त्व का। यों तो जैनदर्शन में श्रमेक तत्त्वों पर विविध दृष्टि से विचार किया है पर इस प्रन्थ में उन सब का वर्णन नहीं है। इसमें प्रधानतया कर्मतत्त्व का वर्णन है। श्रात्मवादी सभी दर्शन किसी न किसी रूप में कर्म को मानते ही हैं, पर जैन दर्शन इस संबन्ध में श्रयनी श्रासाधारण विशेषता रखता है श्रयया यों कहिए कि कर्मतत्त्व के विचार प्रदेश में जैनदर्शन श्रयना सानी नहीं रखता, इसलिए इस प्रन्थ को जैनदर्शन की विशेषता का या जैन दर्शन के विचारणीय तत्त्व का प्रन्थ कहना उचित है।

#### विशेष परिचय-

इस प्रन्थ का ऋषिक परिचय करने के लिए इसके नाम, विषय, वर्णनकम, रचना का मूलाधार, परिमाण, भाषा, कर्ता ऋषि बातों की ऋषेर ध्यान देना जरूरी है।

नाम—इस प्रत्थ के 'कर्मविपाक' श्लौर 'प्रथम कर्मग्रन्थ' इन दो नामों में से पहला नाम तो विपयानुरूप है तथा उसका उल्लेख स्वयं ग्रन्थकार ने त्रादि में 'कम्मिविवागं समासत्रो शुच्छे' तथा अन्त में 'इस्न कम्मिविवागेऽथं' इस कथन से स्पष्ट ही कर दिया है। परन्तु दूसरे नाम का उल्लेख कहीं भी नहीं किया है। वह नाम केवल इसलिए प्रचलित हो गया है कि कर्मस्तव आदि अन्य कर्मविषयक अन्यों से यह पहला है; इसके विना पढ़ें कर्मस्तव आदि अन्य कर्मविषयक अन्यों से यह पहला है; इसके विना पढ़ें कर्मस्तव आदि अन्य अकर्मा में प्रवेश ही नहीं हो सकता। पिछला नाम इतना प्रसिद्ध है कि पढ़ने-पढ़ाने वाले तथा अन्य लोग प्रायः उसी नाम से न्यवहार करते हैं। 'पहला कर्मअन्य', इस प्रचलित नाम से मूल नाम यहाँ तक अपसिद्ध सा हो गया है कि कर्मविपाक कहने से बहुत से लोग कहनेवाले का आश्रय ही नहीं समभते। यह बात इस प्रकरण के विषय में ही नहीं, बल्कि कर्मस्तव आदि अप्रिम प्रकरणों के विषय में भी वरावर लागू पड़ती है। अर्थात् कर्मस्तव, बन्धस्वामित्व, पड़शीतिक, शतक और सप्ततिका कहने से कमशः दूसरे, तीसरे, चौथे, पाँचवें और छुढ़े प्रकरण का मतलब बहुत कम लोग समर्फोंगे; परन्तु दूसरा. तीसरा, चौथा, पाँचवाँ और छुठा कर्मअन्य कहने से सब लोग कहनेवाले का भाव समर्फ लेंगे।

विषय - इस प्रनथ का विषय कर्मतत्त्व है, पर इसमें कर्म से संबन्ध रखने वाली अनेक बातों पर विचार न करके प्रकृति-श्रंश पर ही प्रधानतया विचार किया है, अर्थात् कर्म की सब प्रकृतियों का विपाक ही इसमें मुख्यतया वर्णन किया गया है। इसी अभिप्राय से इसका नाम भी 'कर्मविपाक' रक्खा गया है।

चर्णन कम — इस प्रन्थ में सबसे पहले यह दिखाया है कि कर्मबन्ध स्वामाविक नहीं, किन्तु सहेतुक है। इसके बाद कर्म का स्वरूप परिपूर्ण बताने के लिए उसे चार ग्रंशों में विभाजित किया है—(१) प्रकृति, (२) स्थिति, (३) रस ग्रौर (४) प्रदेश। इसके बाद ग्राठ प्रकृतियों के नाम ग्रौर उनके उत्तर मेदों की संख्या बताई गई है। ग्रनन्तर ज्ञानावरणीयकर्म के स्वरूप को इष्टान्त, कार्य ग्रौर कारण द्वारा दिखलाने के लिए प्रारम्भ में ग्रन्थकार ने ज्ञान का निरूपण किया है। ज्ञान के पाँच मेदों को ग्रौर उनके ग्रवान्तर मेदों को संबंप में, परन्तु तत्वरूप से दिखाया है। ज्ञान का निरूपण करके उसके ग्रावरणभूत कर्म का ह्यान्त द्वारा उद्घाटन (खुलासा) किया है। ग्रानन्तर दर्शनावरणं कर्म को ह्यान्त द्वारा समकाया है। पीट्ये उसके मेदों को दिखलाते हुए दर्शन शब्द का ग्राव नतलाया है।

दर्शनावरणीय कर्म के भेदों में पाँच प्रकार की निद्रास्त्रों का सर्वानुभवसिब्ध स्वरूप, संचेप में, पर बढ़ी मनोरंजकता से वर्णन किया है। इसके बाद कम से सुख-दु:खजनक वेदनीयकर्म, सिद्धश्वास ख़ौर सच्चारित्र के प्रतिबन्धक मोहनीयकर्म, अञ्चय जीवन के बरोधी आयुकर्म, गित, जाति आदि अनेक अवस्थाओं के जनक नामकर्म उच्च-नीचगोत्रजनक गोत्रकर्म और लाम आदि में क्कावट करनेवाले अन्तराय कर्म का तथा उन प्रत्येक कर्म के मेदों का थोड़े में, किन्तु अनुभवसिद्ध वर्णन किया है। अन्त में प्रत्येक कर्म के कारण को दिलाकर अन्य समाप्त किया है। इस प्रकार इस अन्य का प्रधान विषय कर्म का विपाक है, तथापि प्रसंगवश इसमें जो कुछ कहा गया है उस सबको संचेप में पाँच विभागों में बाँट सकते हैं—

(१) प्रत्येक कर्म के प्रकृति आरि चार श्रंशों का कथन, (२) कर्म की मूल तथा उत्तर प्रकृतियाँ, (३) पाँच प्रकार के ज्ञान और चार प्रकार के दंरीन का वर्णन, (४) सब प्रकृतियों का दृष्टान्त पूर्वक कार्य-कथन, (५) सब प्रकृतियों के कारण का कथन।

आधार-यों तो यह प्रन्थ कर्मप्रकृति, पञ्चसंप्रह आदि प्राचीनतर प्रन्थों के श्राचार पर रचा गया है परन्त इसका साजात श्राधार प्राचीन कर्मविपाक है जो श्री गर्ग ऋषि का बनाया हुन्ना है। प्राचीन कर्मग्रन्थ १६६ गाथापमाण होने से पहले पहल कर्मशास्त्र में प्रवेश करनेवालों के लिए बहुत विस्तृत हो जाता है. इसलिए उसका संदोप केवल ६१ गाथात्रों में कर दिया गया है। इतना संदोप होने पर भी इसमें प्राचीन कर्मविपाक की खास व तात्विक बात कोई भी नहीं छुटी है। इतना ही नहीं. बल्कि संद्येप करने में ग्रन्थकार ने यहाँ तक ध्यान रखा है कि कळ श्रति उपयोगी नवीन विषय. जिनका वर्णन प्राचीन कर्मविपाक में नहीं है उन्हें भी इस ग्रन्थ में दाखिल कर दिया है। उदाहरणार्थ-श्रुतज्ञान के पर्याय ब्राटि २० भेट तथा ब्राट कर्मप्रकृतियों के बन्ध के हेत्, प्राचीन कर्मविपाक में नहीं हैं, पर उनका वर्णन इसमें हैं । संत्तेप करने में प्रन्थकार ने इस तत्व की क्रोर भी ध्यान रखा है कि जिस एक बात का वर्णन करने से ख्रन्य बातें भी समानता के कारण सुगमता से समभी जा सकें वहाँ उस बात को ही बतलाना. श्चन्य को नहीं। इसी श्रमिपाय से, पाचीन कर्भविपाक में जैसे प्रत्येक मल या उत्तर प्रकृति का निपाक दिखाया गया है वैसे इस प्रनथ में नहीं दिखाया है। परन्त ऋावश्यक वक्तव्य में कुछ भी कमी नहीं की गई है। इसी से इस ग्रन्थ का प्रचार सर्वसाधारण हो गया है। इसके पढ़नेवाले प्राचीन कर्मविपाक को जिना टीका-टिप्पण के ऋनायास ही समभ सकते हैं। यह ग्रन्थ संत्रेपरूप होने से सब को मुख-पाठ करने में व याद रखने में बड़ी आसानी होती है। इसी से प्राचीन कर्मविपाक के छप जाने पर भी इसकी चाह श्रीर माँग में कछ भी कमी नहीं हुई है। इस कर्मविपाक की श्रपेता प्राचीन कर्मविपाक बड़ा है सही, पर वह भी

उससे पुरातन प्रन्य का संद्वेप ही है, यह बात उसकी ब्रादि में वर्तमान 'बोच्छं कन्मविवागं गुरूवइट्टं समासेण' इस वाक्य से स्पष्ट है।

भाषा— यह कर्मप्रन्य तथा इसके आगो के अन्य सभी कर्मप्रन्यों का मूल प्राकृत भाषा में हैं। इनकी टीका संस्कृत में है। मूल गाथाएँ ऐसी सुगम भाषा में रची हुई हैं कि पढ़ने वालों को थोड़ा बहुत संस्कृत का बोध हो और उन्हें कुछ प्राकृत के नियम समभा दिये जाएँ तो वे मूल गाथाओं के ऊपर से ही विषय का परिज्ञान कर सकते हैं। संस्कृत टीका भी बड़ी विशद भाषा में खुलासे के साथ लिखी गई है जिससे जिज्ञासुओं को पढ़ने में बहुत सुगमता होती है।

## ग्रन्थकार की जीवनी

(१) समय — प्रस्तुत प्रन्थ के कर्ता श्री देवेन्द्रस्रि का समय विक्रम की १३ वीं शताब्दी का स्रन्य श्रीर चौदहवीं शताब्दी का स्रारम्भ है। उनका स्वर्गवास विक सं० १३३७ में हुआ ऐसा उल्लेख गुर्वावली में श्वष्ट है परन्तु उनके जन्म, दीज्ञा, स्रिपद स्रादि के समय का उल्लेख कहीं नहीं मिलता; तथार्ष यह जान पड़ता है कि १२८५ में श्री जगज्जन्द्रस्रि ने तपागच्छ की स्थापना की, तब वे दीज्ञित होंगे। क्योंकि गच्छस्थापना के बाद श्रीजगज्जन्द्रस्रि के द्वारा ही श्रीदेवेन्द्रस्र्रि स्रोत विजयचन्द्रस्रि को स्रिपद दिए जाने का वर्णन गुर्वावली में है। यह तो मानना ही पड़रा है कि स्रिपद प्रहण करने के समय, श्री देवेन्द्रस्रि वय, विद्या श्रीर संयम से स्थ.वर होंगे। स्रन्था इतने गुक्तर पद का श्रीर खास करके नवीन प्रतिष्ठित किये गए तपागच्छ के नायकत्व का भार वे कैसे सम्हाल सकते ?

उनका स्रिपद वि॰ सं॰ १२८५ के बाद हुआ। स्रिपद का समय अनुमान वि॰ सं॰ १३०० मान लिया जाए, तव भी यह कहा जा सकता है कि तपागच्छ, की स्थापना के समय वे नवदीचित होंगे। उनकी कुल उम्र ५० या ५२ वर्ष की मान ली जाए तो यह सिद्ध है कि वि॰ सं॰ १२७५ के लगभग उनका जन्म हुआ होगा। वि॰ सं॰ १३०२ में उन्होंने उन्जियनी में श्रेष्ठियर जिनचन्द्र के पुत्र वीरथवल को दीचा दी, जो आगे विद्यानन्दस्रि के नाम से विख्यात हुए। उस समय देवेन्द्रस्रि की उम्र २५-२७ वर्ष की मान ली जाए तव भी उक्त अनुमान की १२०५ के लगभग जन्म होने की एष्ट होती है। अस्तु; जन्म का, दीचा का तथा स्रिपद का समय निश्चित न होने पर भी इस बात में कोई संदेह नहीं

१ देखो श्लोक १७४।

२ देखो स्रोक १०७।

है कि वे विकम की १३ वीं शताब्दी के अपन्त में तथा चौदहवीं शताब्दी के आरम्भ में अपने श्रस्तित्व से भारतवर्ष की, श्रौर खासकर गुजरात तथा मालवा की शोभा बढ़ा रहे थे।

- (२) जन्मभूमि, जाित श्रादि श्री देवेन्द्रस्रिका जन्म किस देश में, किस जाित श्रीर किस परिवार में हुश्रा इसका कोई प्रमाण श्रव तक नहीं मिला। गुर्वावली में उनके जीवन का इत्तान्त है, पर वह बहुत संचिस है। उसमें स्रिपद ग्रहण करने के बाद की बातों का उल्लेख है, श्रव्य बातों का नहीं। इसलिए उसके श्राधार पर उनके जीवन के संबन्ध में जहाँ कहीं उल्लेख हुश्रा है वह श्रध्रा ही है। तथािप गुजरात श्रीर मालवा में उनका श्रिधक विहार, इस श्रवमान की स्वना कर सकता है कि वे गुजरात या मालवा में से किसी देश में जन्मे होंगे। उनकी जाित श्रीर माता-पिता के संबन्ध में तो साधन के श्रमाव से किसी प्रकार के श्रवमान को श्रवकाश ही नहीं है।
- (३) विद्वत्ता श्रीर चारित्रतत्परता— श्री देवेन्द्रसूरिजी जैनशास्त्र के पूरे विद्वान् ये इसमें तो कोई सन्देह ही नहीं, क्योंकि इस बात की गवाही उनके प्रत्य ही दे रहे हैं। श्रव तक उनका वनाया हुआ ऐसा कोई प्रत्य देखने में नहीं श्राया जिसमें कि उन्होंने स्वतन्त्र भाव से पड्दर्शन पर श्रपने विचार प्रकट किये हों; परन्तु गुवांवलों के वर्षान से पता चलता है कि वे षड्दर्शन के मार्मिक विद्वान् ये श्रीर इसी से मन्त्रीश्वर वस्तुपाल तथा श्रन्य-श्रन्य विद्वान् उनके व्याख्यान में श्राया करते थे। यह कोई नियम नहीं है कि जो जिस विपय का पिरन्त हो वह उस पर अन्य लिखे ही, कई कारणों से ऐसा नहीं भी हो सकता। परन्तु श्री देवेन्द्र-सूरि का जैनागमविपयक ज्ञान हृदयस्पर्शी था यह बात श्रसन्त्रिण है। उन्होंने पाँच कर्मप्रन्थ—जो नवीन कर्मप्रन्थ के नाम से प्रसिद्ध हैं (श्रीर जिनमें से यह पहला है) सटीक रचे हैं। टीका इतनी विशद श्रीर सप्रमाण है कि उसे देखने के बाद प्राचीन कर्मप्रन्थ या उसकी टीकाएँ देखने की जिज्ञासा एक तरह से शान्त हो जाती हैं। उनके संस्कृत तथा प्राकृत भाषा में रचे हुए श्रमेक अन्य इस बात की स्पष्ट सूचना करते हैं कि वे संस्कृत तथा प्राकृत भाषा में रचे हुए श्रमेक अन्य इस बात की स्पष्ट सूचना करते हैं कि वे संस्कृत तथा प्राकृत भाषा में रचे हुए श्रमेक अन्य इस बात की स्पष्ट सूचना करते हैं कि वे संस्कृत तथा प्राकृत भाषा के प्रत्य पिछत वे ।

श्री देवेन्द्रस्रि केवल विद्वान् ही न थे किन्तु वे चारित्रधर्म में बड़े हब थे। इसके प्रमाण में इतना ही कहना पर्याप्त है कि उस समय क्रियाशिथिलता को देलकर श्री जगबन्द्रस्रि ने बड़े पुरुषार्थ ग्रीर निःसीम त्याग से, जो क्रियोद्वार किया था उसका निर्वाह श्री देवेन्द्रस्रि ने ही किया। यद्यपि श्री जगबन्द्रस्रि ने

१ देखो स्रोक १०७ से आगे।

श्री देवेन्द्रस्रि तथा श्री विजयचन्द्रस्रि दोनों को श्राचार्यप्द पर प्रतिष्ठित किया था, तथापि गुरु के श्रारम्भ किये हुए कियोद्धार के दुर्धर कार्य को श्री देवेन्द्रस्रि ही सम्हाल सके। तत्कालीन शिथिलाचार्यों का प्रभाव उन पर कुछ भी नहीं पड़ा। इससे उत्तरा श्री विजयचन्द्रस्रि, विद्वान् होने पर भी प्रमाद के चँगुल में फँस गए श्रीर शिथिलाचारी हुए । अपने सहचारी को शिथिल देख, समम्काने पर भी उनके न समम्काने से अन्त में श्रीदेवेन्द्रस्रि ने अपनी कियावचि के कारण उनसे अलग होना पसंद किया। इससे यह बात साफ प्रमाणित होती है कि वे बहे हड़ मन के श्रीर गुरुमक्त थे। उनका हृदय ऐसा संस्कारी था कि उसमें गुण का प्रतिविभ्व तो शीघ पड़ जाता था पर दोष का नहीं; क्योंकि दसवीं, ग्यारहवीं, बारहवीं श्रीर तेरहवीं शताब्दी में जो श्वेताम्बर तथा दिगम्बर संप्रदाय के स्ननेक स्वसाधारण विद्वान् हुए, उनकी विद्वात, ग्रन्थिनर्माण्यद्रता श्रीर चारित्रियियता श्रादि गुणों का प्रभाव तो श्री देवेन्द्रस्रि के हृदय पर पड़ा, ' परन्तु उस समय जो स्रनेक शिथिलाचारी थे, उनका श्रसर इन पर कुछ भी नहीं पड़ा।

श्री देवेन्द्रसूरि के शुद्धिक्रयापद्मपाती होने से श्रमेक मुमुद्ध, जो कल्याणार्थी व संविग्न-पाद्मिक थे वे श्राकर उनसे मिल गए थे। इस प्रकार उन्होंने ज्ञान के समान चारित्र को भी स्थिर रखने व उन्नत करने में श्रपनी शक्ति का उपयोग किया था।

(४) गुरु — श्री देवेन्द्रस्ति के गुरु ये श्रीजगबन्द्रस्ति जिन्होंने श्री देवभद्र उपाध्याय की मदद से कियोद्धार का कार्य झारम्भ किया था। इस कार्य में उन्होंने अपनी असाधारण त्यागहति दिलाकर श्रीरों के लिए आदर्श उपस्थित किया था। उन्होंने आजन्म आयंविल व्रत का नियम लेकर घी, दूध श्रादि के लिए जैन-शास्त्र में व्यवहार किये गए विकृति शब्द को यथार्थ सिद्ध किया। इसी कठिन तपस्या के कारण बड़गच्छ, का त्यागच्छ,' नाम हुआ श्रीर वे तपागच्छ, के आदि स्त्रधार कहलाए। मन्त्रीश्वर वस्तुगल ने गच्छ परिवर्तन के

१ देखो गुर्वावली पद्य १२२ से उनका जीवनकृत ।

२ उदाहरणार्थ—श्री गर्गऋषि, जो दसवीं शताब्दी में हुए, उनके कर्मविषाक का संदोप इन्होंने किया। श्री नेामेचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती, जो ग्यारहवीं शताब्दी में हुए, उनके रचित गोम्मटसार से श्रुतशान के पदशुतादि बीस भेद पहले कर्म श्रन्य में दाखिल किये जो श्वेताम्बरीय अन्य मंथों में अन तक देखने में नहीं आए। श्री मलयगिरिसूरि, जो बारहवीं शताब्दी में हुए, उनके मंथ के तो वाक्य के वाक्य इनकी बनाई टीका आदि में हाशिगोचर होते हैं।

समय श्री जगच्चन्द्रस्रिश्वर की बहुत श्रचौंपूजा की । श्री जगच्चन्द्रस्रि तपस्वी ही न ये किन्तु वे प्रतिभाशाली भी थे, क्योंकि गुर्वावली में यह वर्णन है कि उन्होंने चित्तौड़ की राजधानी श्रधाट (श्रहड़ ) नगर में बत्तीस दिगम्बर-वादियों के साय वाद किया था श्रीर उसमें वे हीरे के समान श्रमेद्य रहे थे । इस कारण चित्तौड़-नरेश की श्रोर से उनकी 'हीरला' की पदवी १ मिली थी । उनकी कठिन तपस्या, ग्रुद्ध बुद्धि श्रीर निरवद्य चारित्र के लिए यही प्रमाण वस है कि उनके स्थापित किये हुए तपागच्छ के पाट पर श्राज तक २ ऐसे विद्वान्, कियातत्पर श्रीर शासन प्रभावक श्राचार्य्य वरावर होते श्राए हैं कि जिनके सामने वादशाहों ने, हिन्द नरपतियों ने श्रीर बड़े-बड़े विद्वानों ने सिर अकाया है ।

- (५) परिवार—श्री देवेन्द्रसूरि का परिवार कितना बड़ा था इसका स्पष्ट खुलासा तो कहीं देखने में नहीं श्राया, पर इतना लिखा मिलता है कि श्रमेक संविम मुनि, उनके श्राश्रित थे। उगुवांवली में उनके दो शिष्य—श्री विद्यानन्द श्रीर श्री धर्मकीर्ति—का उल्लेख है। ये दोनों भाई थे। 'विद्यानन्द' नाम, स्रिप्द के पीछे का है। इन्होंने 'विद्यानन्द' नाम का व्याकरण बनाया है। धर्मकीर्ति उपाध्याय, जो स्रिप्द लेने के बाद 'धर्मधोष' नाम से प्रसिद्ध हुए, उन्होंने भी कुछ प्रंथ रचे हैं। ये दोनों शिष्य, श्रम्य शाखों के श्रातिरिक्त जैनशास्त्र के श्रम्बे विद्यान्य थे। इसका प्रमाण, उनके गुरु श्री देवेन्द्रसूरि की कर्मप्रन्थ की दृति के श्रन्तिम पद्य से मिलता है। उन्होंने लिखा है कि 'मेरी बनाई हुई इस टीका को श्री विद्यानन्द श्रीर श्री धर्मकीर्ति, दोनों विद्यानों ने शोधा है।' इन दोनों का विस्तृत हृतान्त जैनतत्वादर्श के बारहवें परिच्छेद में दिया है।
- (६) प्र·थ—श्री देवेन्द्रस्रि के कुछ प्रंथ जिनका हाल मालूम हुत्रा है उनके नाम नीचे लिखे जाते हैं—
- १ श्राद्धदिनकृत्य सूत्रवृत्ति, २ सटीक पाँच नवीन कर्मग्रंथ, ३ सिद्धपंचाशिका सूत्रवृत्ति, ४ धर्मरत्नवृत्ति, ५ सुदर्शच चरित्र, ६ चैत्यवंदनादि भाष्यत्रय, ७ वंदा-रुवृत्ति, ८ सिरिउसहबद्धमाण प्रमुख स्तवन, ६ सिद्धद्शिङका, १० सारवृत्तिदशा।

इनमें से प्रायः बहुत से प्रन्थ जैनधर्म प्रसारक सभा भावनगर, श्रात्मानन्द सभा भावनगर, देवचंद लालभाई पुस्तकोद्धार फरण्ड स्रत की श्रोर से छुप चुके हैं। ई० १६२१] [ कर्मावपाक की प्रस्तावना

१ यह सब जानने के लिए देखो गुर्वावली पद्य ८८ से आगो।

२ यथा श्री हीरविजयस्रि, श्रीमद् न्यायविशारद महामहोपाध्याय यशोविजय-गिर्ण, श्रीमद् न्यायाम्भोनिधि विजयानन्दस्रि, श्रादि ।

३ देखो, पद्य १५३ में ब्रागे।

# 'कर्मस्तव'

#### प्रन्थ रचना का उद्देश्य

'कर्म विपाक' नामक प्रथम कर्मग्रन्थ में कर्म की मूल तथा उत्तर प्रकृतियाँ का वर्णन किया गया है। उसमें बन्ध योग्य, उदय-उदीरणा-योग्य श्रीर सत्ता योग्य प्रकृतियों की जुदी-जुदी संख्या भी दिखलाई गई है। श्रव उन प्रकृतियों के बन्ध की, उदय-उदीरणा की श्रीर सत्ता की योग्यता को दिखाने की श्रावश्यकता है। सो इसी त्रावश्यकता को पूरा करने के उद्देश्य से इस दूसरे कर्म ग्रन्थ की रचना हुई है।

## विषय-वर्णन-शैली

संसारी जीव गिनती में श्रानन्त हैं। इसलिए उनमें से एक व्यक्ति का निर्देश करके उन सब की बन्धादि संबन्धी योग्यता को दिखाना श्रसंभव है। इसके श्चितिरिक्त एक व्यक्ति में बन्धादि संबन्धी योग्यता भी सदा एक सी नहीं रहती। क्योंकि परिणाम व विचार के बदलते रहने के कारण बन्धादि विषयक योग्यता भी प्रति समय बदला करती है। अतएव आत्मदर्शी शास्त्रकारों ने देहधारी जीवों के १४ वर्ग किये हैं। यह वर्गाकरण, उनकी श्राभ्यन्तर ग्रुद्धि की उत्क्रान्ति-अपकान्ति के आधार पर किया गया है। इसी वर्गीकरण को शास्त्रीय परिभाषा में गणस्थान-क्रम कहते हैं। गुणस्थान का यह क्रम ऐसा है कि जिससे १४ कियांगों में सभी देहधारी जीवों का समावेश हो जाता है जिससे कि अनन्त देहधारियों की बन्धादि संबन्धी योग्यता को १४ विभागों के द्वारा बतलाना सहज हो जाता है ह्योर एक जीव-व्यक्ति की योग्यता--जो प्रति समय बदला करती 🕽--- उसका भी प्रदर्शन किसी न किसी विभाग द्वारा किया जा सकता है। संसारी जीवों की आन्तरिक शुद्धि के तरतमभाव की पूरी वैज्ञानिक जाँच करके गुण-स्थान कम की रचना की गई है। इससे यह बतलाना या समझना सरल हो गया है कि अमक प्रकार की आन्तरिक अश्रिद्ध या श्रद्धिवाला जीव, इतनी ही प्रकृतियों के बन्ध का, उदय-उदीरणा का स्त्रीर सत्ता का ऋधिकारी हो सकता है। इस कर्म प्रत्थ में उक्त गुणस्थान कम के आधार से ही जीवों की बन्धादि-संबंधी योग्यता को बतलाया है। यही इस ग्रन्थ की विषय-वर्णन-शैली है।

#### विषय-विभाग

इस ग्रंथ के विषय के मुख्य चार विभाग हैं—(१) बन्धाधिकार, (२) उदया-धिकार, (३) उदीरखाधिकार श्रौर (४) सत्ताधिकार।

वन्धाधिकार में गुणस्थान कम को लेकर प्रत्येक गुणस्थान वर्ती जीवों की बन्ध योग्यता को दिलाया है। इसी प्रकार उदयाधिकार में, उनकी उदय-संवन्धी योग्यता को, उदीरणाधिकार में उदीरणा संवन्धी योग्यता को ख्रौर सत्ताधिकार में सत्ता संवन्धी योग्यता को दिलाया है। उस्त चार ऋधिकारों की घटना जिस वस्तु पर की गई है, इस वस्तु—गुणस्थान कम नाम निर्देश भी अन्थ के ख्राम्म में ही कर दिया गया है। ख्रतएव, इस अन्य का विषय, पाँच भागों में विभाजित हो गया है। सबसे पहले, गुणस्थान कम का निर्देश ख्रौर पीछे, कमशः पूर्वोक्त चार ऋधिकारी।

'कर्मस्तव' नाम रखने का अभिप्राय

श्राप्यात्मिक विद्वानों की दृष्टि, सभी प्रवृतियों में श्रात्मा की श्रोर रहती है। वे, कर कुछ भी पर उस समय श्रयने सामने एक ऐसा श्रादर्श उपस्थित किये होते हैं कि जिससे उनकी श्राप्यात्मिक महत्वाभिलाषा पर जगत के श्राकर्षण का कुछ भी श्रार नहीं होता। उन लोगों का श्रयल विश्वास है कि 'ठीक-ठीक लिखत दिशा की श्रोर जो जहाज चलता है वह, बहुत कर विष्न-वाधाश्रों का शिकार नहीं होता।' यह विश्वास, कर्मग्रन्थ के रचिता श्राचर्य में भी था इससे उन्होंने ग्रन्थ-रचना विपयक प्रवृत्ति के समय भी महान् श्रादर्श को श्रयनी नजर के सामने रखना चाहा। ग्रन्थकार की दृष्टि में श्रादर्श ये भगवान् महावीर। मगवान् महावीर के जिस कर्मज्य रूप श्रसाधारण गुण पर ग्रन्थकार मुग्य हुए ये उस गुण को उन्होंने श्रयनी कृति द्वारा दर्शाना चाहा। इसलिए प्रस्तुत ग्रन्थ की रचना उन्होंने श्रपने श्रादर्श भगवान् महावीर की खता ते से की है। इस ग्रन्थ में मुख्य वर्णन, कर्म के बन्धादि का है, पर वह किया गया है स्तुति के बहाने से । श्रतएव, प्रस्तुत ग्रन्थ का श्र्यांनुरूप नाम कर्मस्तव रखा गया है। प्रस्वा का श्राधार

इस प्रत्य की रचना 'प्राचीन कर्मस्तव' नामक दूसरे कर्म प्रत्य के आधार पर हुई है। उसका श्रीर इसका विषय एक ही है। मेद इतना ही है कि इसका परिमाण प्राचीन प्रत्य से श्रह्य है। प्राचीन में ५५ गाथाएँ हैं, पर इसमें ३४। जो बात प्राचीन में कुछ विस्तार से कही है उसे इसमें परिमित राब्दों के द्वारा कह दिया है। यदाप व्यवहार में प्राचीन कर्मप्रत्य का नाम 'कर्मस्तव' है. पर

उसके ब्रार्म्भ की गाया से स्पष्ट जान पड़ता है कि उसका ब्रसली नाम, 'बन्बोदयसत्त्वयुक्तस्तव' है। यथा—

> निमऊण जिणवरिंदे तिहुयणवरनाणदंसणपईवे । वंधुदयसंतज्ञं वोच्छामि थयं निसामेह ॥१॥

प्राचीन के श्राधार से बनाए गए इस कर्मग्रन्थ का 'कर्मस्तव' नाम कर्ता ने इस प्रन्थ के किसी भाग में उल्लिखित नहीं किया है, तथापि इसका 'कर्मस्तव' नाम होने में कोई संदेह नहीं है। क्योंकि इसी ग्रन्थ के कर्ता श्री देवेन्द्रसूरि ने अपने रचे तीसरे कर्मग्रन्थ के अन्त में 'नेयं कम्मत्थयं सोउं' इस श्रंश से उस नाम का कथन कर ही दिया है। स्तव शब्द के पूर्व में 'बन्धोदय-सत्त्व' या 'कर्म' कोई भी शब्द रखा जाए, मतलब एक ही है। परन्तु इस जगह इसकी चर्चा, केवल इसलिए की गई है कि प्राचीन दसरे कर्म ग्रन्थ के श्रीर गोम्मटसार के दसरे प्रकरण के नाम में कुछ भी फरक नहीं है। यह नाम की एकता, श्वेताम्बर-दिगम्बर स्त्राचार्यों के ग्रन्थ-रचना विषयक पारस्परिक स्त्रनुकरण का पूरा प्रमाण है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि नाम सर्वदा समान होने पर भी गोम्मटसार में तो 'स्तव' शब्द की व्याख्या विलक्कल विलक्कण है, पर प्राचीन द्वितीय कर्मग्रन्थ में तथा उसकी टीका में 'स्तव' शब्द के उस विलच्च श्चर्य की कुछ भी सूचना नहीं है। इससे यह जान पड़ता है कि यदि गोम्मटसार के बन्धोदयसत्त्वयुक्त नाम का आश्रय लेकर प्राचीन दितीय कर्मग्रन्थ का वह नाम रखा गया होता तो उसका विलवण ऋर्थ भी इसमें स्थान पाता । इससे यह कहना पडता है कि प्राचीन द्वितीय कर्मग्रन्थ की रचना गोम्मटसार से पूर्व हुई होगी। गोम्मटसार की रचना का समय विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी जतलाया जाता है-प्राचीन दितीय कर्मग्रन्थ की रचना का समय तथा उसके कर्ता का नाम ब्रादि ज्ञात नहीं । परन्तु उसकी टीका करने वाले 'श्री गोविन्दाचार्य' हैं जो श्री देवनाग के शिष्य थे। श्री गोविंदाचार्य का समय भी संदेह की तह में छिपा है पर उनकी बनाई हुई टीका को प्रति—जो वि॰ सं॰ १२७७ में ताइपत्र पर लिखी हुई है-मिलती है। इससे यह निश्चित है कि उनका समय. वि॰ सं॰ १२७७ से पहले होना चाहिए। यदि श्रानमान से टीकाकार का समय १२ वीं शताब्दी माना जाए तो भी यह श्रतुमान करने में कोई श्रापत्ति नहीं कि मल द्वितीय कर्मग्रन्थ की रचना उससे सौ-दो सौ वर्ष पहले ही होनी चाहिए । इससे यह हो सकता है कि कदाचित उस द्वितीय कर्गप्रन्थ का ही नाम गोम्मटसार में लिया गया हो श्रीर स्वतंत्रता दिखाने के लिए 'स्तव' शब्द की व्याख्या बिलकता बदल दी गई हो। अस्त, इस विषय में कुछ भी निश्चित करना साइस है। यह

अनुमान सुष्टि, वर्तमान लेखकों की शैकी का अनुकरण मात्र है। इस नवीन द्वितीय कर्मग्रन्थ के प्रयोता श्री देवेन्द्रसूरि का समय ब्रादि पहले कर्मग्रन्थ की प्रस्ता-वना से जान लेना।

गोम्मटसार में 'स्तव' शब्द का सांकेतिक अर्थ

इस कर्मप्रन्य में गुण्स्यान को लेकर बन्ध, उद्य, उदीरणा श्रौर सत्ता का विचार किया है वैसे ही गोम्मटसार में किया है। इस कर्मप्रन्य का नाम तो 'कर्म-स्तव' है पर गोम्मटसार के उस प्रकरण का नाम 'बन्धोदयसत्त्व—युक्त—स्तव' जो 'बन्धुदयसत्त्वजुत्तं श्रोघादेसे थवं वोच्छुं' इस कथन से सिद्ध है (गो० कर्म० गा० ७६)। दोनों नामों में कोई विशेष श्रन्तर नहीं है। क्योंकि कर्मस्तव में जो 'कर्म' शब्द है उसी की जगह 'बंधोदयसत्त्रयुक्त' शब्द रखा गया है। परन्तु 'स्तव' शब्द दोनों नामों में समान होने पर भी, उसके श्रथ में बिलकुल भिन्नता है। 'कर्मस्तव' में 'स्तव' शब्द का मतलब स्तुति से है जो सर्वत्र प्रसिद्ध ही है पर गोम्मटसार में 'स्तव' शब्द का स्तुति श्रर्थ न करके खास सांकेतिक किया गया है। इसी प्रकार उसमें 'स्तुति' शब्द का भी पारभाषिक श्रर्थ किया है जो श्रौर कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता। जैसे—

सयलंगेक्कंगेक्कंगहियार सिवत्थरं ससंखेवं । वरणणसत्थं थयथुइधम्मकहा होइ णियमेण ॥ —गो० कर्म० गा० प्र्य

श्चर्यात् किसी विषय के समस्त श्चंगों का विस्तार या संच्चेप से वर्णन करने वाला शास्त्र 'स्तव' कहलाता है, एक श्चंग का विस्तार या संच्चेप से वर्णन करनेवाला शास्त्र 'स्तुति' श्चौर एक श्चंग के किसी श्रथिकार का वर्णन जिसमें है वह शास्त्र 'धर्म-कथा' कहाता है।

इस प्रकार विषय श्रौर नामकरण दोनों तुल्यप्राय होने पर भी नामार्थ में जो भेद पाया जाता है, वह संप्रदाय-भेद तथा प्रन्थ-रचना-संबंधी देश-काल के भेद का परिणाम जान पड़ता है।

### गुणस्थान का संचित्र सामान्य-स्वरूप

श्रात्मा की श्रवस्था किसी समय श्रशानपूर्ण होती है। वह श्रवस्था सबसे प्रथम होने के कारण निकृष्ट है। उस श्रवस्था से श्रात्मा श्रपने स्वामाविक चेतना, चारित्र श्रादि गुणों के विकास की बदौलत निकलता है और धीरे-धीरे उन शक्तियों के विकास के श्रनुसार उत्कान्ति करता हुआ विकास की पूर्णकला—श्रंतिम हद को पहुँच जाता है। पहली निकृष्ट श्रवस्था से

निकलकर विकास की आखिरी भूमि को पाना ही आल्मा का परम साध्य है। इस परम साध्य की सिद्धि होने तक आत्मा को एक के बाद दूसरी, दूसरी के बाद तीसरी ऐसी क्रमिक अनेक अवस्थाओं में से गुजरना पड़ता है। इन्हीं अवस्थाश्रों की श्रेणी को 'विकास कम' या 'उत्क्रांति मार्ग' कहते हैं: और जैन-शास्त्रीय परिभाषा में उसे 'ग़णस्थान-कम' कहते हैं। इस विकास-कम के समय होनेवाली श्रात्मा की भिन्न-भिन्न श्रवस्थाश्रों का संत्तेप १४ भागों में कर दिया है। ये १४ भाग गुणस्थान के नाम से प्रसिद्ध हैं। दिगम्बर साहित्य में 'गुण्-स्थान' ऋर्थ में संत्तेप, श्रोध सामान्य श्रौर जीवसमास शब्दों का भी प्रयोग देखा जाता है। १४ गुणस्थानों में प्रथम की श्रपेद्मा दूसरा, दूसरे की श्रपेद्मा तीसरा---इस प्रकार पूर्वपूर्ववर्ती गुणस्थान की श्रपेचा पर-परवर्ती गणस्थानों में विकास की मात्रा अधिक रहती है। विकास की न्यूनाधिकता का निर्णय आत्मिक स्थिरता की न्युनाधिकता पर श्रवलंबित है। स्थिरता, समाधि श्रंतर्द्धेष्ट, स्वभाव-रमण्. स्वोन्मुखता-इन सब शब्दों का मतलब एक ही है। स्थिरता का तारतम्य दर्शन श्रीर चारित्र्य शक्ति की श्रुद्धि के तारतम्य पर निर्भर है। दर्शन शक्ति का जितना अधिक विकास जितनी अधिक निर्मलता उतना ही अधिक आविभीव सिंदिश्वास, सद्विच, सद्भिक्त, सत्श्रदा या सत्याग्रह का समिक्तिए। दर्शन शक्ति के विकास के बाद चारित्र शक्ति के विकास का क्रम श्राता है। जितना जितना चारित्र-शक्ति का श्रधिक विकास उतना-उतना श्रधिक श्राविभीव समा-संतोष, गाम्भीर्य, इन्द्रिय जय श्रादि चारित्र गुणों का होता है। जैसे-जैसे दर्शन शक्ति व चारित्र शक्ति की विश्रद्धि बढ़ती जाती है, तैसे-तैसे स्थिरता की मात्रा भी श्रधिक-श्रधिक होती जाती है। दर्शन-शक्ति व चारित्र-शक्ति की विशक्तिका बदना-घटना, उन शक्तियों के प्रतिबंधक (रोकनेवाले ) संस्कारों की न्युनता-श्रिधिकता या मन्दता-तीवता पर ग्रवलंबित है। प्रथम तीन गण्स्थानों में दर्शन-शक्ति व चरित्र-शक्ति का विकास इसलिए नहीं होता कि उनमें उन शक्तियों के प्रति-बंधक संस्कारों की ऋधिकता या तीवता है। चतुर्थ ऋादि गुण स्थानों में वे ही श्रतिबन्धक संस्कार कम (मन्द्र) हो जाते हैं; इससे उन गुणस्थानों में शक्तियों का विकास आरम्भ हो जाता है।

इन प्रतिबन्धक (कपाय) संस्कारों के स्थूल दृष्टि से ४ विमाग किये हैं।
ये विभाग उन काषायिक संस्कारों की विपाक शक्ति के तरतम-भाव पर आश्रित
हैं। उनमें से पहला विभाग—जो दर्शन शक्ति का प्रतिबन्धक है—उसे दर्शनमोह तथा अनन्तानुबन्धी कहते हैं। शेष तीन विभाग चारित्र शक्ति के प्रतिबन्धक
हैं। उनको यथाक्रम श्रप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण और संज्यक्षन कहते

हैं। प्रथम विभाग की तीकता, न्यूनाधिक प्रमाण में तीन गुणस्थानों (भूमिकाक्रों)
तक रहती है। इससे पहले तीन गुणस्थानों में दर्शन-शक्ति के क्रविभाव का
सम्भव नहीं होता। कषाय के उक्त प्रथम विभाग की ब्रल्पता, मन्दता या क्रमाव
होते ही दर्शन-शक्ति व्यक्त होती है। इसी समय क्रात्मा की दृष्टि खुल जाती है।
दृष्टि के इस उन्मेष को विवेकख्याति, मेदशान, प्रकृति-पुरुषान्यता-साचात्कार
क्रीर ब्रह्मजान भी कहते हैं।

इस श्रद्धि हृष्टि से श्रात्मा जड-चेतन का भेद, श्रसंदिग्ध रूप से जान लेता है। यह उसके विकास-क्रम की चौथी भूमिका है इसी भूमिका में से वह अन्तर्दृष्टि बन जाता है और आत्म मन्दिर में वर्तमान तात्त्विक परमात्म स्वरूप को देखता है। पहले की तीन भूमिकात्रों में दर्शन मोह श्रौर श्रनन्तानुबन्धी नाम के क्षाय संस्कारों की प्रवलता के कारण श्रातमा श्रपने परमात्म-भाव को देख नहीं सकता । उस समय वह बहिर्दृष्टि होता है । दर्शनमोह श्रादि संस्कारों के वेग के कारण उस समय उसकी दृष्टि इतनी ऋत्थिर व चंचल बन जाती है कि जिससे वह श्रपने में ही वर्तमान परमात्म स्वरूप या ईश्वरत्व को देख नहीं सकता। **ईश्**वरत्व भीतर ही है, परन्तु है वह ऋत्यन्त सृक्ष्म; इसलिए स्थिर व निर्मल **दृष्टि** के द्वारा ही उसका दर्शन किया जा सकता है। चौथी भूमिका या चौथे गुणस्थान को परमात्म-भाव के या ईश्वरत्व के दर्शन का द्वार कहना चाहिए। श्रीर उतनी हद तक पहुँचे हुए श्रात्मा को श्रन्तरात्मा कहना चाहिए । इसके विपरीत पहली तीन भूमिकान्त्रों में वर्तने के समय, श्रात्मा को बहिरात्मा कहना चाहिये। क्योंकि वह उस समय बाहरी वस्तन्त्रों में ही श्राहमत्व की भ्रान्ति से इधर-उधर दौड लगाया करता है। चौथी भूमिका में दर्शन मोह तथा अनन्तानुबन्धी संस्कारों का वेग तो नहीं रहता, पर चारित्र-शक्ति के ब्रावरण्-भृत संस्कारों का वेग ब्रवश्य रहता है। उनमें से श्रप्रत्याख्यानावरण संस्कार का वेग चौथी भूमिका से श्रागे नहीं होता इससे पाँचवीं भूमिका में चारित्र शक्ति का प्राथमिक विकास होता है: जिससे उत्त समय श्चात्मा, इन्द्रिय-जय यम-नियम श्चादि को थोड़े बहुत रूप में करता है-थोड़े बहुत नियम पालने के लिए सहिष्णु हो जाता है। प्रत्याख्यानावरण नामक संस्कार-जिनका वेग पाँचवीं भूमिका से आगे नहीं है-उनका प्रभाव पड़ते ही चारित्र-शक्ति का विकास श्रीर भी बढता है, जिससे श्रात्मा बाहरी भोगों से हटकर पूरा संन्यासी बन जाता है। यह हुई विकास की छठी भूमिका। इस भूमिका में भी चारित्र शक्ति के बिपन्नी 'संज्वलन' नाम के संस्कार कभी कभी ऊधम मचाते हैं. जिससे चारित्र-शक्ति का विकास दबता नहीं, पर उसकी शुद्धि या स्थिरता में अन्तराय इस प्रकार श्राते हैं, जिस प्रकार वायु के वेग के कारण, दीप की ज्योति

की स्थिरता व श्रिषकता में । श्रात्मा जब 'संज्वलन' नाम के संस्कारों को दबाता है, तब उल्कान्ति पथ की सातवीं श्रादि भूमिकाश्रों को लाँघकर ग्यारहवीं बारहवीं भूमिका तक पहुँच जाता है। बारहवीं भूमिका में दर्शन-शक्ति व चारित्र-शक्ति के विपच्ची संस्कार सर्वथा नष्ट हो जाते हैं, जिससे उक्त दोनो शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। तथापि उस श्रावस्था में शरीर का संबन्ध रहने के कारण श्रात्मा की स्थिरता परिपूर्ण होने नहीं पाती। वह चौदहवीं भूमिका में सर्वथा पूर्ण बन जाती है श्रोर शरीर का वियोग होने के बाद वह स्थिरता, वह चारित्र-शक्ति श्रापने यथार्थ रूप में विकसित होकर सदा के लिये एक सी रहती है। इसी को मोच्च कहते हैं। मोच्च कहीं बाहर से नहीं श्राता। वह श्रात्मा की समग्र शक्तियों का परिपूर्ण व्यक्त होना मात्र है—

मोच्चस्य न हि वासोऽस्ति न प्रामान्तरमेव च । श्रज्ञान-हृदयप्रन्थिनाशो मोच्च इति स्मृतः ॥ —शिव गीता—१३—३२

यह विकास की पराकाष्ठ, यह परमात्म-भाव का श्रमेद, यह चौधी भूमिका (गुण-स्थान) में देखे हुए ईश्वरत्व का तादात्म्य, यह वेदान्तियों का ब्रह्म-भाव यह जीव का शिव होना श्रीर यही उत्क्रान्ति मार्ग का श्रन्तिम साध्य है। इसी साध्य तक पहुँचने के लिए श्रात्मा को विरोधी संस्कारों के साथ लड़ते-भगड़ते, उन्हें दबाते, उत्क्रान्ति-मार्ग की जिन-जिन भूमिकाश्रों पर श्राना पड़ता है, उन भूमिकाश्रों के कम को ही 'गुण्स्थान कम' समभता चाहिए। यह तो हुआ गुण्स्थानों का सामान्य स्वरूप। उन सबका विरोध स्वरूप थोड़े बहुत विस्तार के साथ इसी कर्मग्रन्थ की वूसरी गाथा की व्याख्या में लिख दिया गया है।

ई० १६२१ ]

[ द्वितीय कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

# 'बन्धस्वामित्व'

विषय—मार्गणात्रों में गुण स्थानों को लेकर बन्धस्वामित्व का वर्णन इस कर्मग्रन्थ में किया है; ऋर्यात् किस-किस मार्गणा में कितने-कितने गुणस्थानों का संभव है श्रौर प्रत्येक मार्गणावत्तीं जीवों की सामान्य-रूप से तथा गुणस्थान के विभागानुसार कर्म-बन्ध संबन्धिनी कितनी योग्यता है इसका वर्णन प्रस्तुत प्रन्थ में किया है।

मार्गेणा, गुणस्थान श्रीर उनका पारस्परिक श्रन्तर

- (क) मार्गणा—संसार में जीव-राशि श्रनन्त है। सब जीवों के बाह्य श्रोर श्रान्तिरिक जीवन की बनावट में जुदाई है। क्या डील-डील, क्या इन्द्रिय-रचना, क्या रूप-रङ्ग, क्या चाल दाल, क्या विचार-शिल, क्या मनोबल, क्या विकारजन्य भाव, क्या चारित्र इन सब विषयों में जीव एक दूसरे से मिन्न हैं। यह भेद-विस्तार कर्मजन्य—श्रोदियिक, श्रोपशिमक, झायेपशिमक श्रोर खायिक—मावों पर तथा सहज पारिणामिक भाव पर श्रवलिम्बत है। मिन्नता की गहराई इतनी ज्यादा है कि इससे सारा जगत् श्राप ही श्रजायबपर बना हुश्रा है। इन अनन्त मिन्नता श्रों को शानियों ने संत्रेप में चौदह विभागों में विभाजित किया है। चौदह विभागों के भी श्रवान्तर विभाग किये हैं, जो ६२ हैं। जीवों की बाह्य-श्रान्तिरक-जीवन-संबन्धिनी श्रनन्त भिन्नता श्रों के बुद्धिगम्य उक्त वर्गीकरण को शास्त्र में 'मार्गणा' कहते हैं।
- (ख) गुण्एस्थान—मोह का प्रगाइतम श्रावरण, जीव की निकृष्टतम श्रावस्था है। सम्पूर्ण चारित्र-शक्ति का विकास—निर्मोहता श्रीर स्थिरता की पराकाष्ठा—जीव की उच्चतम श्रावस्था है। निकृष्टतम श्रावस्था से निकलकर उच्चतम श्रावस्था तक पहुँचने के लिए जीव मोह के परदे को क्रमशः हटाता है श्रीर श्रापने स्वाभाविक गुणों का विकास करता है। इस विकास—मार्ग में जीव को श्रावक श्रावस्थाएँ तथ करनी पड़ती हैं। जैसे थरमामीटर की नली के श्रावक्त, उच्चता के परिमाण को बतलाते हैं वैसे ही उक्त श्रावेक श्रावस्थाएँ जीव के श्राष्ट्राता के परिमाण को बतलाते हैं वैसे ही उक्त श्रावेक श्रावस्थाएँ जीव के श्राष्ट्रातिक विकास की मात्रा को जनाती हैं। दूसरे शब्दों में इन श्रावस्थाश्रों को श्राष्ट्रातिक विकास की परिमापक रेलाएँ कहना चाहिए। विकास-मार्ग की

इन्हीं कमिक अवस्थाओं को 'गुगुस्थान' कहते हैं। इन कमिक संख्यातीत आव-स्थाओं को शानियों ने संदोप में १४ विभागों में विभाजित किया है। यही १४ विभाग जैन शास्त्र में '१४ गुगुस्थान' कहे जाते हैं।

वैदिक साहित्य में इस प्रकार की झाध्यात्मिक श्रवस्थाश्रों का वर्णन है। धातञ्जल योग-दर्शन में ऐसी श्राध्यात्मिक भूमिकाश्रों का मधुमती, मधुमतीका, विशोका और संस्कारशेषा नाम से उल्लेख किया है। धोगवासिष्ठ में श्रज्ञान की सात और ज्ञान की सात इस तरह चौदह चित्त-भूमिकाश्रों का विचार श्राध्यात्मिक विकास के श्राधार पर बहुत विस्तार से किया है।

(ग) मार्गणा श्रीर गुणस्थान का पारस्परिक श्रन्तर मार्गणाश्री की कल्पना कर्म पटल के तरतमभाव पर श्रवलम्बित नहीं है, किन्तु जो शारीरिक, मानसिक श्रीर श्राध्यात्मिक भिन्नताएँ जीव को धेरे हुए हैं वही मार्गणाश्री की कल्पना का श्राधार है। इसके विपरीत गुणस्थानों की कल्पना कर्मपटल के, खास कर मोहनीय कर्म के, तरतमभाव श्रीर योग की प्रवृत्ति—पर श्रवलम्बित है।

मार्गणाएँ जीव के विकास की सूचक नहीं हैं किन्तु वे उस के स्वामाविक-वैमाविक रूपों का अनेक प्रकार से पृथक्करण हैं। इससे उलटा गुणस्थान, जीव के विकास के सूचक हैं, वे विकास की क्रमिक अवस्थाओं का संदिश वर्गीकरण हैं।

मार्गणाएँ सब सह-भाविनी हैं पर गुण्स्थान कम भावी। इसी कारण्य प्रत्येक जीव में एक साथ चौदहों मार्गणाएँ किसी न किसी प्रकार से पाई जाती हैं—सभी संसार जीव एक ही समय में प्रत्येक मार्गणा में वर्तमान पाये जाते हैं। इससे उत्तटा गुण्स्थान एक समय में एक जीव में एक ही पाया जाता है—एक समय में सब जीव किसी एक गुण्स्थान के ऋषिकारी नहीं बन सकते, किंतु उन का कुछ भाग ही एक समय में एक गुण्स्थान का ऋषिकारी होता है। इसो बात की यों भी कह सकते हैं कि एक जीव एक समय में किसी एक गुण्स्थान में ही वर्तमान होता है परंतु एक ही जीव एक समय में चौदहां मार्गणास्त्रों में वर्तमान होता है।

पूर्व-पूर्व गुणस्थान को छोड़कर उत्तरोत्तर गुणस्थान को प्राप्त करना आप्या-तिमक विकास को बढ़ाना है, परंतु पूर्व-पूर्व मार्गणा को छोड़कर उत्तरोत्तर मार्गणा न तो प्राप्त ही की जा सकती हैं और न इनसे आप्यात्मिक विकास ही सिद्ध

१ पाद १ स् ३६; पाद ३ स्. ४८-४६ का भाष्य; पाद १ सूत्र १ की टीका । २ उत्पत्ति प्रकरण-सर्ग ११७-११८-१२६, निर्वाण १२०-१२६ ।

होता है। विकास की तेरहवीं भूमिका तक पहुँचे हुए—कैवल्य-प्राप्त—जीव में भी कषाय के सिवाय सब मार्गियाएँ पाई जाती हैं पर गुयस्थान केवल तेरहवाँ पाया जाता है। स्रंतिम-भूमिका-प्राप्त जीव में भी तीन-चार को छोड़ सब मार्गियाएँ होती हैं जो कि विकास की बाधक नहीं हैं, किंतु गुयस्थान उसमें केवल चौद-हवाँ होता है।

पिछले कर्ममन्थों के साथ तीसरे कर्ममन्थ की संगति—दुःख हेय है क्योंकि उसे कोई भी नहीं चाहता। दुःख का सर्वथा नाश तभी हो सकता है जब कि उसके असली कारण का नाश किया जाए। दुःख की असली जड़ है कर्म (वासना /। इसलिए उसका विशेष परिज्ञान सब को करना चाहिए; क्योंकि कर्म का परिज्ञान विना किए न तो कर्म से छुटकारा पाया जा सकता है और न दुःख से। इसी कारण पहले कर्मग्रन्थ में कर्म के स्वरूप का तथा उसके प्रकारों का बिद्याम्य वर्शन किया है।

कर्म के स्वरूप श्रीर प्रकारों को जानने के बाद यह प्रश्न होता है कि क्या कदाब्रही-सत्याम्रही, श्राजितिन्द्रय-जितिन्द्रय, श्रशान्त-शान्त श्रीर चपल-स्थिर सब प्रकार के जीव श्रपने-श्रपने मानसन्त्रेत्र में कर्म के बीज को बराबर परिमाण में ही संग्रह करते श्रीर उनके फल को चलते रहते हैं या न्यूनाधिक परिमाण में ? इस प्रश्न का उत्तर दूवरे कर्मग्रन्थ में दिया गया है । गुणस्थान के श्रनुसार प्राणीवर्ग के चौदह विभाग करके प्रत्येक विभाग की कर्म-विषयक बन्ध-उदय-उदीरणा-सज्ञा—संबन्धी योग्यता का वर्णन किया गया है । जिस प्रकार प्रत्येक गुणस्थान वाले श्रनेक शरीरधारियों की कर्म-बन्ध श्रादि संबन्धी योग्यता दूसरे कर्मग्रन्थ के द्वारा मालूम को जाती है इसी प्रकार एक शरीरधारी की कर्म-बन्ध-श्रादि-संबन्धी योग्यता, जो मिन्न-भिन्न समय में श्राध्यात्मिक उत्कर्ष तथा श्रपकर्ष के श्रनुसार बदलती रहती है उसका ज्ञान भी उसके द्वारा किया जा सकता है । श्रतएव प्रत्येक विचार-शील प्राणी श्रपने या श्रन्य के श्राध्यात्मिक विकास के परिमाण का ज्ञान करके यह जान सकता है के मुक्त में या श्रन्य में किस-किस प्रकार के तथा कितने कर्म के बन्ध, उद्य, उदीरणा श्रीर सत्ता की योग्यता है।

उक्त प्रकार का ज्ञान होने के बाद फिर यह प्रश्न होता है कि क्या समान गुणस्थान वाले भिन्न-भिन्न गति के जीव या समान गुणस्थान वाले किन्तु न्यूना-धिक इन्द्रिय वाले जीव कर्म-बन्ध की समान योग्यता वाले होते हैं या श्रसमान योग्यता वाले ? इस प्रकार यह भी प्रश्न होता है कि क्या समान गुणस्थान वाले स्थावर-जंगम जीव की या समान गुणस्थान वाले किन्तु भिन्न-भिन्न योग-युक्त जीव की या समान गुणस्थान वाले भिन्न-भिन्न खिंग (बेद) शारी जीव की या समान गुणस्थान वाले किन्तु विभिन्न कथाय वाले जीव की बन्ध-योग्यता बराबर ही होती है या न्यूनाधिक ? इस तरह ज्ञान, दर्शन, संयम श्रादि गुणों की दृष्टि से भिन्न-भिन्न प्रकार के जीवों की बन्ध-योग्यता के संवन्ध में कई प्रभ उठते हैं। इन प्रभां का उत्तर तीसरे कर्मप्रम्थ में दिया गया है। इसमें जीवों की गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कथाय श्रादि चीद श्रवन्थ को गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कथाय श्रादि चीद श्रवन्थाश्रां को लेकर गुणस्थान कम से यथा-संभव बन्ध-योग्यता दिलाई है, जो श्राध्यात्मिक दृष्टि वालों को बहुत मनन करने योग्य है।

दूसरे कर्मभन्य के झान की अपेक्षा—दूसरे कर्मभंध में गुण्स्थानों को लेकर जीवों की कर्म-बन्ध-संबन्धिनी योग्यता दिखाई है और तीसरे में मार्गणाओं में भी सामान्य-रूप से बन्ध-योग्यता दिखाकर फिर प्रत्येक मार्गणा में यथासंभव गुण्स्थानों को लेकर वह दिखाई गई है। इसीलिए उक्त दोनों कर्मप्रन्थों के विषय भिन्न होने पर भी उनका आपस में इतना घनिष्ट संबंध है कि जो दूसरे कर्मग्रंथ को अच्छी तरह न पढ़ ले वह तीसरे का अधिकारी ही नहीं हो सकता। अतः तीसरे के पहले दसरे का जान कर लेना चाहिए।

प्राचीन त्रीर नवीन तीसरा कर्मप्रथ्य — ये दोनों, विषय में समान हैं। नवीन की श्रपेद्धा प्राचीन में विषय-वर्णन कुछ विस्तार से किया है; यही मेद है। इसी से नवीन में जितना विषय २५ गाथाश्रों में वर्णित है, उतना ही विषय प्राचीन में ५४ गाथाश्रों में । ग्रंथकार ने श्रम्यासियों की सरतता के लिए नवीन कर्मग्रंथ की रचना में यह ध्यान रखा है कि निष्प्रयोजन शब्द-विस्तार न हो श्रीर विषय पूरा श्राए । इसीलिए गति श्रांदि मार्गणा में गुणस्थानों की संख्या का निर्देश जैसा प्राचीन कर्मग्रंथ में बन्ध-स्वामित्व के कथन से श्रवण किया है नवीन कर्मग्रंथ में वैसा नहीं किया है; किन्तु यथासंभव गुणस्थानों को लेकर बन्ध-स्वामित्व दिखाया है, जिससे उनकी संख्या को श्रम्थासी श्राप ही जान ले । नवीन कर्मग्रंथ है संद्धिस पर वह इतना पूरा है कि इसके श्रम्थासी थोह ही में विषय को जानकर प्राचीन बन्ध-स्वामित्व को विना टीका-टिप्पणी की मदद के जान सकते हैं इसी से पठन-पाठन में नवीन तीसरे का प्रचार है ।

गोग्मटमार के साथ तुलना—तीसरे कर्मग्रंथ का विषय कर्मकारड में है, पर उसकी वर्णन-शैली कुछ िनन है। इसके सिवाय तीसरे कर्मग्रंथ में जो-जो विषय नहीं हैं श्रीर दूसरे कर्मग्रंथ के संबन्ध की दृष्टि से जिस-जिस विषय का वर्णन करना पदनेवालों के लिए लामटायक है वह सब कर्मकायड में है। तीसरे कर्मग्रंथ में मार्गणाश्रों में केवल बन्ध-स्वामित्व वर्णित है परन्तु कर्मकायड में बन्ध-स्वामित्व के श्रीतिरक्त मार्गणाश्रों को लेकर उदय-स्वामित्व, उदीरणा-स्वामित्व

श्रीर सत्ता-स्वामित्व भी वर्णित है। [इसके विशेष खुलासे के लिए तीसरे कर्मभंथ में परिशिष्ट (क) नं० १ देखों ]। इसलिए तीसरे कर्मभंथ के श्रभ्यासियों को उसे श्रवश्य देखना चाहिए। तीसरे कर्मभंथ में उदय-स्वामित्व श्रादि का विचार इसलिए नहीं किया जान पड़ता है कि दूसरे श्रीर तीसरे कर्मभंथ के पढ़ने के बाद श्रम्यासी उसे स्वयं सोच ले। परन्तु श्राजकल तैयार विचार को सब जानते हैं; स्वतंत्र विचार कर विषय को जानने वाले बहुत कम देखे जाते है। इसलिए कर्म-काएड की उक्त विशेपता से सब श्रभ्यासियों को लाभ उठाना चाहिए।

ई० १६२२ ]

[ तीसरे कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

# 'षडशीतिक'

नाम---

प्रस्तुत प्रकरण का 'चौथा कर्मग्रन्थ' यह नाम प्रसिद्ध है, किन्तु इसका श्रमस्ती नाम षडरातिक है। यह 'चौथा कर्मग्रन्थ' इसलिए कहा गया है कि छह कर्मग्रन्थों में इसका नम्बर चौथा है; ग्रौर 'पडशीतिक' नाम इसलिए नियत है कि इसमें मूल गाथाएँ छियासी हैं। इसके सिवाय इस प्रकरण को 'स्इमार्थ विचार भी कहते हैं, सो इसलिए कि ग्रंथकार ने ग्रंथ के ग्रंत में 'सुहुमत्थवियारो' शब्द का उल्लेख किया है। इस प्रकार देखने से यह स्पष्ट ही मालूम होता है' कि प्रस्तुत प्रकरण के उक्त तीनों नाम ग्रन्थं—सार्थक हैं।

यदापि टबावाली प्रति जो श्रीयुत् भीमसी माणिक द्वारा 'निर्णयसागर प्रेस, बम्बई' से प्रकाशित 'प्रकरण रत्नाकर चतुर्थ भाग' में छुपी है, उसमें मूल गाथाश्रां की संख्या नवासी है, किन्तु वह प्रकाशक की भूल है। क्योंकि उसमें जो तीन गाथाएँ दूसरे, तीसरे श्रीर चौथे नम्बर पर मूल रूप में छुपी हैं, वे वस्तुतः मूल रूप नहीं हैं, किंतु प्रस्तुत प्रकरण की विषयसंग्रह गाथाएँ हैं। अर्थात् इस प्रकरण में मुख्य क्या क्या विषय संग्रह गाथाएँ हैं। अर्थात् इस प्रकरण में मुख्य क्या विषय हैं श्रीर प्रत्येक मुख्य विषय से संबंध रखनेवाली अन्य कितने विषय हैं, इसका प्रदर्शन करनेवाली वे गाथाएँ हैं। अत्यव अंथकार ने उक्त तीन गाथाएँ स्वपोश टीका में उद्धृत की हैं, मूल रूप से नहीं ली हैं श्रीर न उन पर टीका की है।

#### संगति

पहले तीन कर्मग्रंथों के विषयों की संगति स्पष्ट है। स्रयांत् पहले कर्मग्रंथ में मूल तथा उत्तर कर्म प्रकृतियों की संख्या द्यौर उनका विषाक वर्णन किया गया है। दूसरे कर्मग्रन्थ में प्रत्येक गुणस्थान को लेकर उसमें यथासंभव बंध, उद्दर, उदीरणा स्त्रौर सत्तागत उत्तर प्रकृतियों की संख्या बतलाई गई है स्त्रौर तीसरे कर्मग्रंथ में प्रत्येक मार्गणास्थान को लेकर उसमें यथासंभव गुणस्थानों के विषय में उत्तर कर्मग्रंक तियों का बंधस्वामित्व वर्णन किया है। तीसरे कर्मग्रंथ में मार्गणास्थानों में गुणस्थानों को लेकर बंधस्वामित्व वर्णन किया है सही, किंतु मृल में कहीं भी यह विषय स्वतंत्र रूप से नहीं कहा गया है कि किस किस मार्गणास्थान में कितने-कितने स्त्रौर किन-किन गुणास्थानों का सम्भव है।

ब्रतएव चतुर्थ कर्मग्रन्थ में इस विषय का प्रतिपादन किया है ब्रीर उक्त

जिज्ञासा की पूर्ति की गई है । जैसे मार्गणास्थानों में गुणस्थानों की जिज्ञासा होती है, वैसे ही जीवस्थानों में गुणस्थानों की जाता होती है, वैसे ही जीवस्थानों में गुणस्थानों में जीवस्थानों की भी जिज्ञासा होती है। इतना ही नहीं, बिल्क जीवस्थानों में योग, उपयोग ब्रादि ब्रन्यान्य विषयों की ब्रीर मार्गणास्थानों में जीवस्थान, योग, उपयोग ब्रादि ब्रन्यान्य विषयों की तथा गुणस्थानों में योग, उपयोग ब्रादि ब्रन्यान्य विषयों की भी जिज्ञासा होती है। इन सब जिज्ञासाब्रों की पूर्ति के लिए चतुर्थ कर्मप्रन्य की रचना हुई है। इससे इसमें मुख्यतया जीवस्थान, मार्गणास्थान ब्रीर गुणस्थान, ये तीन ब्रिधिकार रखे गये हैं। ब्रीर प्रत्येक ब्रिधिकार में क्रमशः ब्राट, छह तथा इस विषय वर्णित हैं, जिनका निर्देश पहली गाथा के भावार्थ में पृष्ठ - पर तथा स्फुट नोट में संग्रह गाथाओं के द्वारा किया गया है। इसके सिवाय प्रसंग वशा इस ग्रन्थ में ग्रन्थकार ने भावों का ब्रीर संख्या का भी विचार किया है।

यह प्रश्न हो ही नहीं सकता कि तीसरे कर्मग्रन्थ की संगति के अनुसार मार्ग-णास्थानों में गुणस्थानों मात्र का प्रतिपादन करना आवश्यक होने पर भी, जैसे अन्य-अन्य विषयों का इस ग्रंथ में अधिक वर्णन किया है, वैसे और भी नए-नए कई विषयों का वर्णन इसी ग्रंथ में क्यों नहीं किया गया ? क्योंकि किसी भी एक ग्रंथ में सब विषयों का वर्णन असंभव है। अत्राप्व कितने और किन विषयों का किस कम से वर्णन करना, यह ग्रंथकार की इच्छा पर निर्भर है; अर्थात् इस बात में ग्रंथकार स्वतंत्र है। इस विषय में नियोग-पर्यनुयोग करने का किसी को अधि-कार नहीं है।

## प्राचीन श्रीर नवीन चतुर्थ कर्ममन्थ

'पडशीतिक' यह मुख्य नाम दोनों का समान है, क्योंकि गाथात्रों की संख्या दोनों में बराबर छिपासी हां है। परंतु नवीन प्रंथकार ने 'स्क्ष्मार्थ विचार' ऐसा नाम दिया है और प्राचीन की टीका के द्रांत में टीकाकार ने उसका नाम 'द्रागमिक वस्तु विचारसार' दिया है। नवीन की तरह प्राचीन में भी मुख्य ऋषिकार जीवस्थान, मार्गणास्थान और गुणस्थान ये तीन ही हैं। गौण ऋषिकार भी जैसे नवीन में कमशः ऋाठ, छह तथा दस हैं, वैसे ही प्राचीन में भी हैं। गाथाओं की संख्या समान होते हुए भी नवीन में यह विशेषता है कि उसमें वर्णनशैली संदिस करके ग्रंत्यकार ने दो और विषय विस्तारपूर्वक वर्णन किये हैं। पहला विषय 'भाव' और दूसरा 'संख्या' है। इन दोनों का स्वरूप नवीन में सविस्तर है और प्राचीन में विलकुल नहीं है। इसके सिवाय प्राचीन और नवीन का विषय-साम्य तथा कम-साम्य बराबर है। प्राचीन पर टीका, टिप्पणी, विवरण, उदार, भाष्य

श्रादि व्याख्याएँ नवीन की श्रपेक्षा श्रिषेक हैं। हाँ, नवीन पर, जैसे गुजराती टबे हैं, वैसे प्राचीन पर नहीं हैं।

इस संबंध की विशेष जानकारी के लिए श्रर्थात् प्राचीन श्रीर नवीन पर कौन-कौन सी व्याख्या किस-किस भाषा में श्रीर किस किसकी बनाई हुई है, इत्यादि जानने के लिए पहले कर्मग्रंथ के श्रारम्भ में जो कर्मविपयक साहित्य की तालिका दी है, उसे देख लेना चाहिए।

### चौथा कर्मप्रन्थ श्रीर श्रागम, पंचसंप्रह तथा गोम्मटसार

यद्यपि चौथे कर्मग्रंथ का कोई-कोई ( जैसे गुणस्थान श्रादि ) विषय वैदिक तथा बौद्ध साहित्य में नामांतर तथा प्रकारांतर से वर्णन किया हुन्ना मिलता है, तथापि उसकी समान कोटि का कोई खास ग्रंथ उक्त दोनों सम्प्रदायों के साहित्य में हथियोचर नहीं हन्ना।

जैन-साहित्य श्वेताम्बर क्रौर दिगम्बर, दो सम्प्रदायों में विभक्त है। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के साहित्य में विशिष्ट विद्वानों की कृति स्वरूप 'ग्रागम' श्रौर 'पञ्चसंग्रह' ये प्राचीन ग्रंथ ऐसे हैं, जिनमें कि चौथे कर्मग्रंथ का सम्पूर्ण विपय पाया जाता है, या यों कहिए कि जिनके श्राधार पर चौथे कर्मग्रंथ की रचना ही की गई है।

यद्यपि चौथे कर्मप्रंथ में श्रीर जितने विषय जिस कम से विश्त हैं, वे सब उसी कम से किसी एक श्रागम तथा पञ्चसंग्रह के किसी एक भाग में विश्ति नहीं हैं, तथापि भिन्न-भिन्न श्रागम श्रीर पञ्चसग्रह के भिन्न-भिन्न भाग में उसके सभी विषय लगभग मिल जाते हैं। चौथे कर्मग्रंथ का कौन सा विषय किस श्रागम में श्रीर पञ्चसंग्रह के किस भाग में श्राता है, इसकी सूचना प्रस्तुत श्रनुवाद में उस-उस विषय के प्रसंग में टिप्पणी के तौर पर यथासंभव कर दी गई है, जिससे कि प्रस्तुत ग्रंथ के श्रम्यासियों को श्रागम श्रीर पञ्चसंग्रह के कुछ उपयुक्त स्थल मालूम हो तथा मतभेद श्रीर विशेषताएँ जात हों।

प्रस्तुत ग्रंथ के ऋभ्यासियों के लिए ऋगम ऋौर पञ्चसंग्रह का परिचय करना लाभदायक है; क्योंकि उन ग्रंथों के गौरव का कारण सिर्फ उनकी प्राचीनता ही नहीं है, बल्कि उनकी विषय-गम्भीरता तथा विषयस्फुटता भी उनके गौरव का कारण है।

'गोम्मरसार' यह दिगम्बर सम्प्रदाय का कर्म-विषयक एक प्रतिष्ठित प्रथ है, जो कि इस समय उपलब्ध है। यद्यपि वह श्वेताम्बरीय आगम तथा पञ्चसंप्रह की अपेचा बहुत आर्वाचीन है, फिर भी उसमें विषय-वर्णन, विषय-विभाग और प्रत्येक विषय के लच्चण बहुत स्फुट हैं। गोम्मरसार के 'जीवकारड' और 'कर्मकारड'- ये मुख्य दो विभाग हैं। चौये कर्मप्रंथ का विषय जीवकारड में ही

है क्रीर वह इससे बहुत बड़ा है। यद्यपि चौये कर्मग्रंथ के सब विषय प्रायः जीवकायड में वर्षित हैं, तथापि दोनों की वर्षनशैली बहुत क्रंशों में भिन्न है।

जीवकायड में मुख्य बीस प्ररूपणाएँ हैं— १ गुणस्थान, १ जीवस्थान, १ पर्याप्ति, १ प्राण, १ संज्ञा, १४ मार्गणाएँ ख्रीर १ उपयोग, कुल बीस । प्रत्येक प्ररूपणा का उसमें बहुत विस्तृत ख्रीर विशाद वर्णन है । अनेक स्थलों में चौथे प्रंथ के साथ उसका मतमेद भी है ।

इसमें संदेह नहीं कि चौथे कर्मप्रंथ के पाठियों के लिए जीवकाएड एक खास देखने की वस्तु है; क्योंकि इससे अनेक विशेष बातें मालूम हो सकती हैं। कर्म-विपयक अनेक विशेष बातें जैसे श्वेताम्बरीय प्रंथों में लम्य हैं, वैसे ही अनेक विशेष बातें, दिगंबरीय प्रंथों में भी लम्य हैं। इस कारण दोनों संप्रदाय के विशेष-जिज्ञासुओं को एक दूसरे के समान विषयक प्रंथ अवश्य देखने चाहिए। इसी अभिप्राय से अनुवाद में उस उस विपय का साम्य और वैषम्य दिखाने के लिए जगह-जगह गोम्मटसार के अनेक उपशुक्त स्थल उद्धृत तथा निर्देष्ट किये हैं।

#### विषय-प्रवेश

जिज्ञामु लोग जब तक किसी भी ग्रंथ के प्रतिपाद्य विषय का परिचय नहीं कर लेते तब तक उस ग्रंथ के लिए प्रवृत्ति नहीं करते। इस नियम के अनुसार प्रस्तुत ग्रंथ के अध्ययन के निमित्त योग्य अधिकारियों की प्रवृत्ति कराने के लिए यह आवश्यक है कि शुरू में प्रस्तुत ग्रंथ के विषय का परिचय कराया जाए। इसी को 'विषय-प्रवेश' कहते हैं।

विपय का परिचय सामान्य श्रीर विशेष दो प्रकार से कराया जा सकता है।

- (क) ग्रंथ किस तात्पर्य से बनाया गया है; उसका मुख्य विषय क्या है श्रीर वह कितने विभागों में विभाजित है; प्रत्येक विभाग से संबन्ध रखनेवाले श्रन्य कितने-कितने श्रीर कीन-कीन विषय हैं; इत्यादि वर्णन करके ग्रंथ के शब्दात्मक कलेवर के साथ विषय-रूप श्रात्मा के संबन्ध का स्पष्टीकरण कर देना श्रथांत् ग्रंथ का प्रधान श्रीर गौण विषय क्या-क्या है तथा वह किस-किस कम से वर्णित है, इसका निर्देश कर देना, यह विषय का सामान्य परिचय है।
- (स) लज्ञण द्वारा प्रत्येक विषय का स्वरूप बतलाना यह उसका विशेष परिचय है।

प्रस्तुत ग्रंथ के विषय का विशेष पिरचय तो उस-उस विषय के वर्णन-स्थान में यथासंभव मूल में किंवा विवेचन में करा दिया गया है। स्रतएव इस जगह विषय का सामान्य परिचय कराना ही स्रावश्यक एवं उपयुक्त है। प्रस्तुत ग्रंथ बनाने का तालर्प यह है कि सांसारिक जीवों की भिन्न-भिन्न अवस्थाओं का वर्णन करके यह बतलाया जाए कि अमुक-अमुक अवस्थाएँ औपाधिक, वैभाविक किंवा कर्म-कृत होने से अस्थायी तथा हेय हैं; और अमुक-अमुक अवस्था स्वाभाविक होने के कारण स्थायी तथा उपादेय है। इसके सिवा यह भी बतलाना है कि, जीव का स्थभाव प्राय: विकास करने का है। अतएव वह अपने स्थभाव के अनुसार किस प्रकार विकास करता है और तद्द्वरा औपाधिक अवस्थाओं को त्याग कर किस प्रकार स्थाभाविक शक्तियों का आविर्भाव करता है।

इस उद्देश्य की सिद्धि के लिए प्रस्तुत ग्रंथ में मुख्यतया पाँच विषय वर्णन किये हैं

(१) जीवस्थान, (२) मार्गणास्थान, (३) गुणस्थान, (४) भाव श्रीर-(५) संख्या ।

इनमें से प्रथम मुख्य तीन विषयों के साथ अन्य विषय भी वर्षित हैं— जीवस्थान में (१) गुणस्थान, (२) योग, (३) उपयोग, (४) लेश्या, (५) वन्य, (६) उदय, (७) उदीरणा और (८) सत्ता ये ब्राट विषय वर्षित हैं। मार्गणा स्थान में (१) जीवस्थान, (२) गुणस्थान, (३) योग, (४) उपयोग, (५) लेश्या और (६) अल्प-बहुल्त, ये छुः विषय वर्षित हैं तथा गुणस्थान में (१) जीवस्थान (२) योग, (३) उपयोग, (४) लेश्या, (५) बन्य-हेतु, (६) बन्य-, (७) उदय (८) उदीरणा, (६) सत्ता और (१०) अल्प-बहुल्व, ये दस विषय वर्षित हैं। पिछले दो विषयों का ब्र्यांत् भाव और संख्या का वर्णन अन्य-अन्य विषय के वर्णन से मिश्रित नहीं है, ब्र्यांत् उन्हें लेकर अन्य कोई विषय वर्णन नहीं किया है।

इस तरह देखा जाए तो प्रस्तुत प्रंथ के शब्दात्मक कलेवर के मुख्य पाँच हिस्से हो जाते हैं।

पहिला हिस्सा दूसरी गाथा से म्राठवीं गाथा तक का है, जिसमें जीवस्थान का मुख्य वर्णन कर के उसके संबन्धी उक्त म्राठ विपयों का वर्णन किया गया है। दूसरा हिस्सा नवीं गाथा से लेकर चौवालिसवीं गाथा तक का है, जिसमें मुख्यतया मार्गणास्थान को लेकर उसके संबंध से छुः विषयों का वर्णन किया गया है। तीसरा हिस्सा पैतालीसवीं गाथा से लेकर त्रेसठवीं गाथा तक का है, जिसमें मुख्यतया गुणस्थान को लेकर उसके म्राअय से उक्त दस विषयों का वर्णन किया गया है। चौथा हिस्सा चौंसठवीं गाथा से लेकर सत्तरवीं गाथा तक का है, जिसमें केवल भावों का वर्णन है। पौंचवीं हिस्सा इकहतरवीं गाथा से लेकर सत्तरवीं गाथा से का है, जिसमें केवल भावों का वर्णन है। पौंचवीं हिस्सा इकहतरवीं गाथा से

िक्कुयासीवीं गाथा तक का है, जिसमें सिर्फ संख्या का वर्णन है। संख्या के वर्णन के साथ ही ग्रंथ की समाप्ति होती है।

जीवस्थान स्त्रादि उक्त मुख्य तथा गौरा विषयों का स्वरूप पहली गाया के भावार्य में लिख दिया गया है; इसलिए फिर से यहाँ लिखने की जरूरत नहीं है। तथापि यह लिख देना त्रावश्यक हैं कि प्रस्तुत ग्रंथ बनाने का उद्देश्य जो ऊपर लिखा गया है, उसकी सिद्धि जीवस्थान श्रादि उक्त विषयों के वर्णन से किस प्रकार हो सकती है।

जीवस्थान, मार्गणास्थान, गुणस्थान ऋौर भाव ये सांसारिक जीवों की विविध अवस्थाएँ हैं। जीवस्थान के वर्णन से यह मालूम किया जा सकता है कि जीव-स्थान रूप चौदह अवस्थाएँ जाति सापेच हैं किंवा शारीरिक रचना के विकास या इंद्रियों की न्यनाधिक संख्या पर निर्भर हैं। इसी से सब कर्म-कृत या वैभाविक होने के कारण श्रंत में हेय हैं । मार्गणास्थान के बोध से यह विदित हो जाता है कि सभी मार्गणाएँ जीव की स्वामाविक श्रवस्था रूप नहीं हैं। केवलज्ञान, केवलदर्शन, चायिकसम्यक्त्व, चायिक-चारित्र श्रौर श्रनाहारकत्व के सिवाय अन्य सब मार्गशाएँ न्यनाधिक रूप में अस्वाभाविक हैं। अतएव स्वरूप की पूर्णता के इच्छक जीवों के लिए अपन्त में वे हैय ही हैं। गुण-स्थान के परिज्ञान से यह ज्ञात हो जाता है कि गुग्रस्थान यह आप्यात्मिक उत्कांति करनेवाले श्रात्मा की उत्तरोत्तर-विकास-सूचक भिमकाएँ हैं। पूर्व-पूर्व भिमका के समय उत्तर-उत्तर भूभिका उपादेय होने पर भी परिपूर्ण विकास हो जाने से वे सभी भिमकाएँ श्राप ही श्राप छुट जाती हैं। भावों को जानकारी से यह निश्चय हो जाता है कि सायिक भावों को स्त्रोडकर श्रान्य सब भाव चाहे वे उत्क्रांति काल में उपादेय क्यों न हों. पर श्रन्त में हेय ही हैं। इस प्रकार जीव का स्वामाविक स्वरूप क्या है श्रीर श्रस्वामाविक क्या है, इसका विवेक करने के लिए जीवस्थान स्त्रादि उक्त विचार जो प्रस्तुत ग्रंथ में किया गया है, वह स्त्राध्यात्मिक विद्या के ग्रम्यासियों के लिए ग्रतीव उपयोगी है।

श्राध्यात्मक प्रंथ टो प्रकार के हैं। एक तो ऐसे हैं जो सिर्फ श्रात्मा के शुद्ध स्वरूप का श्रीर दूसरे, श्रशुद्ध तथा मिश्रित स्वरूप का वर्णन करते हैं। प्रस्तुत ग्रंथ दूसरी कोटि का है। श्रध्यात्म-विद्या के प्राथमिक श्रीर माध्यमिक श्रम्यासियों के लिए ऐसे ग्रंथ विशेष उपयोगी हैं; क्योंकि उन श्रम्यासियों की हिष्ट व्यवहार-परायण होने के कारण ऐसे ग्रंथों के द्वारा ही कमशः केवल पारमार्थिक स्वरूप-प्राहिणी बनाई जा सकती है।

श्राध्यात्मिक-विद्या के प्रत्येक श्रम्यासी की यह स्वाभाविक जिज्ञासा होती है

कि स्रात्मा किस प्रकार स्रौर किम कम से स्राप्यात्मिक विकास करता है, तथा उसे विकास के समय कैसी-कैसी स्रवस्था का स्रनुभव होता है। इस जिज्ञासा की पूर्ति की हिष्ट से देखा जाए तो श्रन्य विषयों की स्रपेत्वा गुग्रस्थान का महत्त्व श्रिष्ठिक है। इस खयात से इस जगह गुग्रस्थान का स्वरूप कुछ विस्तार के साथ लिखा जाता है। साथ ही यह भी बतलाया जाएगा कि जैनशास्त्र की तरह वैदिक तथा बौद-शास्त्र में भी आप्यात्मिक विकास का कैसा वर्णन है। यद्यपि ऐसा करने में कुछ विस्तार श्रवश्य हो जाएगा तथापि नीचे लिखे जानेवाले विचार से जिज्ञासुओं की यदि कुछ भी ज्ञान-इदि तथा विच-शुदि हुई तो यह विचार स्रनुग्योगी न समभा जाएगा।

## गुणस्थान का विशेष स्वरूप

गुगों ( श्रात्मशक्तियों ) के स्थानों को श्रर्थात विकास की क्रिमेक श्रवस्थाश्री को गुणस्थान कहते हैं। जैनशास्त्र में गुणस्थान इस पारिभाषिक शब्द का मतलब ग्राहिमक शक्तियों के ग्राविभाव की-उनके शब कार्यरूप में परिणत होते रहने की तर तम-भावापन्न ग्रांवस्थात्रों से है। श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप शुद्ध-चेतना श्रीर पूर्णानन्दमय है। पर उसके ऊपर जब तक तीव श्रावरणों के धने बादलों की घटा छाई हो, तब तक उसका श्रमली खरूप दिखाई नहीं देता। किंत त्रावरणों के क्रमशः शिथिल या नष्ट होते ही उसका स्रसली स्वरूप प्रकट होता है। जब श्रावरणों की तीवता श्राखिरी हह की हो, तब श्रात्मा प्राथमिक श्रवस्था में —श्रविकसित श्रवस्था में पड़ा रहता है। श्रीर जब श्रावरण बिलकल ही नष्ट हो जाते हैं, तब श्रात्मा चरम श्रवस्था—शुद्ध खरूप की पूर्णता में वर्तमान हो जाता है। जैसे-जैसे स्थावरणों की तीवता कम होती जाती है, वैसे-वैसे श्चात्मा भी प्राथमिक श्रवस्था को छोडकर धीरे धीरे शुद्ध स्वरूप का लाभ करता हन्ना चरम ऋवस्था की ऋोर प्रस्थान करता है। प्रस्थान के समय इन दो श्रवस्थात्रों के बीच उसे श्रनेक नीची-ऊँची श्रवस्थात्रों का श्रन्भव करना पहता है। प्रथम अवस्था को अविकास की अथवा अधःपतन की पराकाष्टा और चरम . ह्यवस्था को विकास की ऋथवा उत्कान्ति की पराकाष्टा समम्मना चाहिए। इस विकासकम की मध्यवर्तिनी सब अवस्थाओं को अपेद्धा से उच्च भी कह सकते हैं श्रीर नीच भी। श्रर्थात् मध्यवृर्तिनी कोई भी श्रवस्था श्रपने से ऊपरवाली श्रवस्था की श्रपेता नीच श्रीर नीचेवाली श्रवस्था की श्रपेता उच्च कही जा सकती है। विकास की श्रोर श्राप्तर श्रात्मा वस्तुतः उक्त प्रकार की संख्यातीत श्राध्यात्मिक भिनकात्रों का श्रनुभव करता है। पर जैनशास्त्र में संखेप में

वर्गांकरण करके उनके चौदह विभाग किये हैं, जो 'चौदह गुणस्थान' कहलाते हैं। सब आवरणों में मोह का आवरण प्रधान है। अर्थात् जब तक मोह बलवान् और तीन हो, तब तक अन्य सभी आवरण बलवान् और तीन बने रहते हैं। इसके विपरीत मोह के निवंत होते ही अन्य आवरणों की वैसी ही दशा हो जाती है। इसलिए आतमा के विकास करने में मख्य बाधक मोह की प्रवलता

हो जाती है। इसिलिए श्रात्मा के विकास करने में मुख्य बाघक मोह की प्रवलता श्रीर मुख्य सहायक मोह की निर्वलता समक्तनी चाहिए। इसी कारण गुण्यस्थानों की—विकास-क्रम-गत श्रवस्थाओं की कल्पना मोह-शक्ति की उत्कटता, मन्दता

तथा श्रभाव पर श्रवलम्बित है।

मोह की प्रधान शक्तियाँ दो हैं। इनमें से पहली शक्ति, आत्मा को दर्शन अर्थात् स्वरूप-परूप का निर्णय किंवा जड़-चेतन का विभाग या विवेक करने नहीं देती; और दूसरी शक्ति आत्मा को विवेक प्राप्त कर लेने पर भी तदनुसार प्रश्वित अर्थात् अर्थ्यास — परपरिणति से खुटकर स्वरूप-लाभ नहीं करने देती। व्यवहार में पैर-पैर पर यह देखा जाता है कि किसी वस्तु का यथार्थ दर्शन—बोध कर लेने पर ही उस वस्तु को पाने या त्यागने की चेष्टा को जाती है और वह सफल भी होती है। आप्यात्मिक-विकास-गामी आत्मा के लिए भी मुख्य दो ही कार्य हैं। पहला स्वरूप परूप परूप का यथार्थ दर्शन किंवा भेदज्ञान करना और दूसरा स्वरूप में स्थित होना। इनमें से पहले कार्य को रोकनेवाली मोह की शक्ति जैनशास्त्र में 'दर्शन-मोह' और दूसरे कार्य को रोकनेवाली मोह की शक्ति 'चारित्रमोह' कहलाती है। दूसरी शक्ति पहली शक्ति की अनुगामिनी है। अर्थात् पहली शक्ति कभी निर्वल नहीं होती; और पहली शक्ति के मन्द, मन्दतर और मन्दतम होते ही दूसरी शक्ति भी कमशाः वैसी हो होने लगती है। अथ्या यों कहिये कि एक बार आत्मा स्वरूप-दर्शन कर पावे तो फिर उसे स्वरूप-लाभ करने का मार्ग प्राप्त हो ही जाता है।

श्रविकसित किंवा सर्वथा श्राथःपतित श्रातमा की श्रवस्था प्रथम गुणस्थान है। इसमें मोह की उक्त दोनों शक्तियों के प्रवल होने के कारण श्रात्मा की श्राध्या-ित्मक-स्थिति विलकुल गिरी हुई होती है। इस भूमिका के समय श्रात्मा चाहे श्राधिमौतिक उत्कर्ष कितना ही क्यों न कर ले, पर उसकी प्रवृत्ति तात्त्विक लक्ष्य से सर्वथा शुन्य होती है। जैसे दिग्भ्रम वाला मनुष्य पूर्व को पश्चिम मानक्षर गति करता है श्रीर श्रपने इष्ट स्थान को नहीं पाता; उसका भ्रम एक तरह से दृथा ही जाता है, वैसे प्रथम भूमिकावाला श्रात्मा पर-रूप को स्वरूप समभ कर उसी को पाने के लिए प्रतिच्या लालायित रहता है श्रीर विपरीत दर्शन या मिय्यादृष्ठि के कारण राग-द्रेष की प्रवल चोटों का शिकार वनकर तात्त्विक सुख

से बिबत रहता है। इसी भूमिका को जैनशास्त्र में 'बहिरात्मभाव' किंवा 'मिप्यादर्शन' कहा है। इस भूमिका में जितने आत्मा वर्तमान होते हैं, उन सभी की आप्यात्मिक स्थिति एक सी नहीं होती। अर्थात् सब के ऊपर मोह की सामान्यतः दोनो शक्तियों का आधिपत्य होने पर भी उसमें थोड़ा बहुत तरतम भाव अवश्य होता है। किसी पर मोह का प्रभाव गाइतम, किसी पर गाइतर और किसी पर उससे भी कम होता है। विकास करना यह प्रायः आत्मा का स्वभाव है। इसलिए जानते या अनजानते, जब उस पर मोह का प्रभाव कम होने लगता है, तब वह कुळु विकास की ओर अप्रसर हो जाता है और तीवतम राग-देष को कुळु मन्द करता हुआ मोह की प्रथम शक्ति को छिन्न-भिन्न करने योग्य आत्मवल प्रकट कर लेता है। इसी स्थित को जैनशास्त्र में 'प्रन्थिमेद'' कहा है।

अंथिमेद का कार्य बड़ा ही विषम है। रागद्वेष का तीव्रतम विष—अंथि एक बार शिथिल व लिन्न-भिन्न हो जाए तो फिर बेड़ा पार ही समिक्रए; क्योंकि इसके बाद मोह की प्रधान शक्ति दर्शन मोह को शिथिल होने में देरी नहीं लगती श्लीर दर्शनमोह शिथिल हुआ कि चारित्रमोह की शिथिलता का मार्ग आप ही आप खुल जाता है। एक तरफ राग-द्वेप अपने पूर्ण बल का प्रयोग करते हैं श्लीर दूसरी तरफ विकासोन्मुल श्लात्मा भी उनके प्रभाव को कम करने के लिए अपने वीर्य—बल का प्रयोग करता है। इस आध्यात्मिक युद्ध में यानी मानिसक विकार और श्लात्मा की प्रतिद्विद्वता में कभी एक तो कभी दूसरा जयलाम करता है। अनेक आत्मा ऐसे भी होते हैं जो करीब करीब प्रीयमेद करने लायक बल प्रकट करके भी श्रान्त में राग-द्वेप के तीव्र प्रदारों से श्लाहत होकर व उनसे हार खाकर अपनी मूल स्थिति में आ जाते हैं श्लीर अनेक बार प्रयत्न करने पर भी राग-द्वेप पर जयलाम नहीं करते। अनेक आत्मा ऐसे भी होते हैं, जो न तो हार खाकर पीछे गिरते हैं श्लीर न जयलाम कर पाते हैं। कोई-कोई श्लात्मा ऐसा भी होता स्थान्यात्मक युद्ध के मैदान में ही पहे रहते हैं। कोई-कोई श्लात्मा ऐसा भी होता

शंठिति सुदुब्मेश्रो कस्त्वडयणरूटगृटगंठि व्य । जीवस्स कम्मजिएश्रो घणरागहोसपरिणामो ॥ ११६५ ॥ भिन्निम्म तिम्म लाभो सम्मत्ताईण मोक्त्वहेऊणं । सो य दुल्लभो परिस्समित्तिविधायाइविग्घेहिं ॥ ११६६ ॥ सो तत्य परिस्सम्मई घोरमहासमरिनग्गयाइ व्य । विज्ञा य सिद्धिकाले जह बहुविग्घा तथा सोवि ॥ ११६७ ॥ —विशेषावश्यक माध्य ।

है जो श्रपनी शक्ति का यथोचित प्रयोग कर के उस श्राप्यात्मिक युद्ध में राग-द्वेष पर जयलाम कर ही लेता है। किसी भी मानसिक विकार की प्रतिद्वनिद्वता में इन तीनों अवस्थाओं का अर्थात कभी हार खाकर पीछे गिरने का, कभी प्रति-स्पर्धा में डटे रहने का और जयलाभ करने का अनुभव हमें अक्सर नित्य प्रति हम्रा करता है। यही संघर्ष कहलाता है। संघर्ष विकास का कारण है। चाहे विद्या. चाहे धन, चाहे कीर्ति, कोई भी लौकिक वस्त इष्ट हो, उसको प्राप्त करते समय भी ऋचानक ऋनेक विघ्न उपस्थित होते हैं और उनकी प्रतिद्वनिद्वता में उक्त प्रकार की तीनों अवस्थाओं का अनभव प्रायः सबको होता रहता है। कोई विद्यार्थी, कोई धनार्थी या कोई कीर्तिकाङ्ची जत्र अपने इष्ट के लिए प्रयत्न करता है तब या तो यह बीच में अपनेक कठिनाइयों को देखकर प्रयत्न को छोड ही देता है या कठिनाइयों को पारकर इष्ट-प्राप्ति के मार्ग की श्रोर श्र सर होता है। जो श्रयसर होता है, वह बड़ा विद्वान, बड़ा धनवान या बड़ा कीर्तिशाली बन जाता है। जो कठिनाइयों से उरकर पीछे भागता है, वह पामर, श्रज्ञान, निर्धन या कीर्तिहोन बना रहता है। श्रीर जो न कठिनाइयों को जीत सकता है श्रीर न उनसे हार मानकर पीछे भागता है, वह साधारण स्थिति में ही पड़ा रहकर कोई ध्यान खींचने योग्य उत्कर्प-लाभ नहीं करता ।

इस भाव को समभाने के लिए शास्त्र में एक यह दृष्टान्त दिया गया है कि

१ जह वा तिन्नि मसुस्सा, जंतडिवपई सहावगमसेणं । वेलाइकमभीया, तुर्रति पत्ता य दो चोरा ॥ १२११ ॥ दट्डुं मग्गतडत्ये ते एगो मग्गन्नो पडिनियत्तो । न्नितिन्नो गहिन्नो तइन्नो, समइक्कंतुं पुरं पत्तो ॥ १२१२ ॥ न्नडवी भवो मस्मूमा जीवा कम्मिडिई पहो दीहो । गंठी य भयद्वार्स, रागदोसा य दो चोरा ॥ १२१३ ॥ भग्गो ठिइपरिबुड्दी, गहिन्नो पुस् गंठिन्नो गन्नो तइन्नो । सम्मत्तपुरं एवं जोएज्जा तिस्स्य करसास्मि ॥ १२१४ ॥ — विशेषावश्यक भाष्य ॥

यथा जनास्नयः केऽपि, महापुरं थियासवः ।
प्राप्ताः क्वचन कान्तारे, स्थानं चौरैः भयंकरम् ॥ ६१६ ॥
तत्र द्वुतं द्वुतं यान्तो, दहगुस्तकरद्वयम् ।
तद्वष्ट्वा त्वरितं पश्चादेको भीतः पत्तायितः ॥ ६२० ॥
यहीतश्चापरस्ताम्यामन्यस्त्ववगण्य्य तौ ।
भयस्थानमतिकम्य, पुरं प्राप पराक्रमी ॥ ६२१ ॥

तीन प्रवासी कहीं जा रहे थे। बीच में भयानक चोरों को देखते ही तीन में से एक तो पीछे भाग गया। दूसरा उन चोरों से डर कर नहीं भागा, किन्तु उनके द्वारा पकड़ा गया। तीसरा तो झसाधारण बल तथा कौशल से उन चोरों को हराकर आगे बढ़ ही गया। मानसिक विकारों के साथ आध्यात्मिक युद्ध करने में जो जय-पराजय होता है, उसका थोड़ा बहुत खयाल उक्त दृष्टान्त से आप सकता है।

प्रथम गुण्स्थान में रहने वाले विकासगामी ऐसे अनेक आत्मा होते हैं, जो राग-द्रेष के तीव्रतम वेग को थोड़ा सा दवाये हुए होते हैं, पर मोह की प्रधान शक्ति को अर्थात् दर्शनमोह को शिथिल किये हुए नहीं होते । इसलिए वे यद्यपि आध्यात्मिक लक्ष्य के सर्वथा अनुक्लगामी नहीं होते, तो भी उनका बोध व चित्र अन्य अविकासित आत्माओं की अपेद्या अच्छा ही होता है । यद्यपि ऐसे आत्माओं की आध्यात्मिक दृष्टि सर्वथा आत्मोन्मुल न होने के कारण वस्तुतः मिध्या दृष्टि, विपरीत दृष्टि या असत् दृष्टि ही कहलाती है तथापि वह सद्दृष्टि के समीप ले जानेवाली होने के कारण उपादेय मानी गई हैं।

बोध, वीर्य व चारित्र के तर-तम भाव की श्रपेद्धा से उस श्रसत् दृष्टि के चार भेद करके मिथ्या दृष्टि गुणस्थान की श्रन्तिम श्रवस्था का शास्त्र में श्रन्छा चित्र खींचा गया है। इन चार दृष्टियों में जो वर्त्तमान होते हैं, उनको सद्दृष्टि लाभ करने में फिर देरी नहीं लगती।

हष्टान्तोपनयश्चात्र, जना जीवा भवोऽटवी ।
पन्याः कर्मस्यितिर्ग्रन्थि देशस्त्विह भयास्पदम् । ६२२ ॥
रागद्वेषी तस्करी द्वौ तद्वीतो वित्तितस्तु सः ।
ग्रंथि प्राप्यापि दुर्भावाद्यो ज्येष्ठस्थितिवन्धकः ॥ ६२३ ॥
चौरुबद्धतः स क्षे यस्ताहग् रागादिवाधितः ।
ग्रंथि भिनति यो नैव न चापि वत्तते ततः ॥ ६२४ ॥
स त्वभीष्टपुरं प्राप्तो योऽपूर्वकरणाद् द्रुतम् ।
रागद्वेषावपाकृत्य सम्यग्दर्शनमासवान् ॥ ६२५ ॥'
——लोकप्रकाश सर्ग ३ ।

१ 'मिष्यात्वे मन्दतां प्राप्ते, मित्राचा श्रपि दृष्टयः । मार्गाभिमुखभावेन, कुर्वते मोखयोजनम् ॥ ३१ ॥ . —श्री यशोविजयजी-कृत योगावतारद्वात्रिशिकः .

सद्बोध, सद्बीर्य व सञ्चरित्र के तर-तम-भाव की श्रपेद्धा से सद्दृष्टि के भ भी शास्त्र में चार विभाग किये हैं, जिनमें मिष्याहष्टि त्यागकर श्रथवा मोह की एक या दोनों शक्तियों को जीतकर श्रागे बढ़े हुए सभी विकसित श्रात्माश्रों का समावेश होजाता है। श्रथवा दूसरे प्रकार से यों समभाया जा सकता है कि जिसमें श्रात्मा का स्वरूप भासित हो श्रौर उसकी प्राप्ति के लिए मुख्य प्रवृत्ति हो, वह सद्दृष्टि । इसके विपरीत जिसमें श्रात्मा का स्वरूप न तो यथावत् भासित हो श्रौर न उसकी प्राप्ति के लिए ही प्रशृत्ति हो, वह श्रसद्दृष्टि । बोध, वीर्य व चरित्र के तर-तमभाव को लक्ष्य में रलकर शास्त्र में दोनों हृष्टि के चार-चार विभाग किये गए हैं, जिनमें सब विकासगामी श्रात्माश्रों का समावेश हो जाता है श्रौर जिनका वर्ष्यन पढ़ने से श्राप्यात्मिक विकास का चित्र श्राँखों के सामने नाचने लगता है।

शारीरिक श्रौर मानसिक दुःखों की संवेदना के कारण श्रश्नातरूप में ही गिरी-नदी-पापण <sup>3</sup> न्याय से जब श्रात्मा का श्रावरण कुछ शिथिल होता है श्रौर इसके कारण उसके श्रनुभव तथा वीयोंक्वास की मात्रा कुछ बढ़ती है, तब उस विकास-गामी श्रात्मा के परिणामों की शुद्धि व कोमलता कुछ बढ़ती है। जिसकी बदौलत

१—सच्छ्रद्वासंगतो बोघो दृष्टिः सा चाष्टघोदिता ।
मित्रा, तारा, बता, दीपा, स्थिरा, कान्ता, प्रभा, परा ॥२५॥
तृष्णगोमयकाष्ठाग्निकणदीपप्रभोपमा ।
रत्नतारार्कचंद्राभा क्रमेणेक्वादिसिक्रमा ॥२६॥
श्राद्याश्चतसः सापायपाता मिथ्यादशामिह ।
तत्त्वतो निरपायाश्च भिन्नप्रयेस्तथोत्तराः ॥२६॥

---योगावतारद्वात्रिंशिका ।

२ इसके लिए देखिए, श्रीहरिभद्रासूरि-कृत योगष्टिच्समुच्चय तथा उपाध्याय यशोविजयजी-कृत २१ से २४ तक की चार द्वात्रिशिकाएँ।

३ यथाप्रवृत्तकरणं नन्वनाभोगरूपकम् ।

भवत्यनाभोगतश्च कथं कर्मच्चयोऽङ्गिनाम् ॥६७॥
यथा मिथो घर्षणेन प्रावाणोऽद्रिनदीगताः ।
स्युश्चित्राकृतयो ज्ञानश्रून्या श्चरी स्वभावतः ॥६०८॥
तथा यथाप्रवृत्तात्स्युरप्यनाभोगत्तच्यात् ।
लघुश्यितिककर्माणो जन्तवोऽत्रान्तरेऽथ च ।६०९॥

---लोकप्रकाश, सर्ग ३।

वह रागद्देष की तीनतम—दुर्मेंद ग्रंथि को तोड़ने की योग्यता बहुत श्रंशों में प्राप्त कर लेता है। इस अशानपूर्वक दुःलसंवेदना-जनित श्रात अल्प आलमशुद्धि को जैनशाख में 'यथाप्रवृत्तिकरण, ' कहा है। इसके बाद जब कुछ और भी अधिक आलमशुद्धि तथा वीगेंल्लास की मात्रा बढ़ती है तब रागद्धेष की उस तुर्मेंद ग्रंथि का मेदन किया जाता है। इस ग्रंथिमेदकारक आलमशुद्धि को 'अपूर्वकरण' कहते हैं। क्योंकि ऐसा करण—परिणाम व विकासगामी आलमा के लिए अपूर्व— प्रथम ही प्राप्त है। इसके बाद आलमशुद्धि व वीयोंल्लास की मात्रा कुछ अधिक बढ़ती है, तब आलम मोह की प्रथानमूत शक्ति—दर्शनमोह पर अवश्य विजयलाम करता है। इस विजयकारक आलमशुद्धि को जैनशास्त्र में 'अनिवृत्तिकरण' कहा है, क्योंकि उस आलमशुद्धि के हो जाने पर आलमा दर्शनमोह पर जयलाम विना किये नहीं रहता, अर्थात् वह पीछे नहीं हटता। उक्त तीन प्रकार की आलम

१ इसको दिगम्बरसम्प्रदाय में 'श्रथापृष्टतकरण कहते हैं। इसके लिए देखिए, तत्त्वार्थ राजवार्तिक ६. १. १३.

२ तीव्रधारपर्श्वकल्पाऽपूर्वाख्यकरऐन हि । स्राविष्कत्य परं वीर्यं प्रन्थिं भिन्दन्ति केचन ।।६१८।।

---लोकप्रकाश, सर्ग ३।

३ परिग्णामिवरोषोऽत्र करणं प्राणिनां मतम् ॥५६६॥

—लोकप्रकाश, सर्ग ३।

४ 'श्रियानिइत्तिकरणेनातिस्वच्छाशयात्मना ।
करोत्यन्तरकरणमन्तर्भुद्वृत्त्तेसंमितम् ॥६२७॥
कृते च तिस्मिन्मिप्यात्वमोहिस्थितिर्द्धिषा भवेत् ।
तत्राद्यान्तरकरणाद्यस्तन्यररोप्यंगा ॥६२८॥
तत्राद्यायां स्थितां स्थियादक् स तद्द लवेदनात् ।
श्रतीतावामथैतस्यां स्थितायन्तर्भुद्वर्यतः ॥६२६॥
प्रान्तोत्यन्तरकरणं तस्याद्यच्य एव सः ।
सम्यक्त्वमीपरामिकमपौद्गितिकमान्त्रुयात् ॥६३०॥
यथा चनदवो दग्येन्धनः प्राप्यातृ्यं स्थलम् ।
स्वयं विध्यायति तथा, मिष्यात्वोप्रद्वानतः ॥६३१॥
श्रवाप्यान्तरकरणं द्विप्रं विध्यायति स्वयम् ।
तदौपरामिकं नाम सम्यक्त्यं लमतेऽसुमान् ॥६३२॥

—लोकप्रकाश, सर्ग ३।

शुद्धियों में दूसरी अर्थात् अपूर्वकरण-नामक शुद्धि ही अरयन्य दुर्लभ है। क्योंकि रागद्धेष के तीव्रतम वेग को रोकने का अर्यंत किटन कार्य इसी के द्वारा किया जाता है, जो सहज नहीं है। एक बार इस कार्य में सफलता प्राप्त हो जाने पर फिर चाहे विकासगामी आ्राप्ता ऊपर की किसी भूमिका से गिर भी पढ़े तथापि वह पुनः कमी न-कभी अपने लक्ष्यको—आध्यात्मिक पूर्ण स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। इस आध्यात्मिक परिस्थिति का कुछ स्पष्टीकरण अनुभवगत व्यावहारिक दृष्टांत के द्वारा किया जा सकता है।

जैसे; एक ऐसा वस्त्र हो, जिसमें मल के श्रातिरक्त चिकनाहट भी लगी हो। उसका मल ऊपर-ऊपर से दूर करना उतना किन श्रीर अम-साध्य नहीं, जितना कि चिकनाहट का दूर करना। यदि चिकनाहट एक बार दूर हो जाए तो फिर बाकी का मल निकालने में किंवा किसी कारण-वश फिर से लगे हुए गर्दें को दूर करने में निशेप अम नहीं पड़ता श्रीर वस्त्रको उसके श्रमली स्वरूप में सहज ही लाया जा सकता है। ऊपर-ऊपर का मल दूर करने में जो बल दरकार है, उसके सहश 'यथाप्रश्वृतिकरण' है। चिकनाहट दूर करनेवाले विशेष बल व अम-के समान 'श्रपूर्वकरण' है, जो चिकनाहट के समान राग-द्वेप की तीवतम ग्रंथि को शिथिल करता है। बाकी बचे हुए मल को किंवा चिकनाहट दूर होने के बाद फिर से लगे हुए मल को कम करनेवाले बल-प्रयोग के समान 'श्रानृह चिकरण' है। उक्त तीनों प्रकार के बल-प्रयोगों में चिकनाहट दूर करनेवाला बल-प्रयोग ही विशिष्ट है।

श्रथवा जैसे; किसी राजा ने श्रात्मरात्ता के लिए श्रपने श्रङ्गरत्त्वकों को तीन विभागों में विभाजित कर राजा हो, जिनमें दूसरा विभाग शेष दो विभागों से श्रिष्ठिक बलावान हो, तब उसी को जीतने में विशेष बल लगाना पड़ता है। वैसे हो दर्शनमोह को जीतने के पहले उसके राज्ञ राग-द्रेष के तीव संस्कारों को शिथिल करने के लिए विकासगामी श्रात्मा को तीन बार बल-प्रयोग करना पड़ता है। जिनमें दूसरी बार किया जानेवाला चल-प्रयोग ही, जिसके द्वारा राग-द्रेष की श्रत्यंत तीव्रतारूप ग्रंथि मेदी जाती है, प्रधान होता है। जिस प्रकार उक्त तीनों दलों में से बलवान दूसरे श्रङ्गरत्त्वक दल के जीत लिए जाने पर फिर उस राजा का पराजय सहज होता है, इसी प्रकार राग द्वेष की श्रातितिव्रता को मिटा देने पर दर्शन-मोह पर जयलाम करना सहज है। दर्शनमोह को जीता स्त्रीर पहले गुय-स्थान की समारित हुई।

ऐसा होते ही विकासगामी आ्रात्मा स्वरूप का दर्शन कर लेता है अर्थात् उसकी श्रव तक जो पररूप में स्वरूप की भ्रान्ति थी, वह दूर हो जाती है। अतएव उसके प्रयत्न की गति उल्लयी न होकर सोधी हो जाती है। अर्थांत् वह विवेकी बनकर कर्तव्य-अ्रकर्तव्य का वास्तविक विभाग कर लेता है। इस दशा को जैन-शास्त्र में 'अन्तरात्म भाव' कहते हैं, क्योंकि इस स्थिति को प्राप्त करके विकासगामी आत्मा अपने अन्दर वर्तमान सूक्ष्म और सहज शुद्ध परमात्म-भाव को देखने लगता है, अर्थात् अन्तरात्मभाव, यह आत्म-मन्दिर का गर्भद्वार है, जिसमें प्रविष्ठ होकर उस मन्दिर में वर्तमान परमात्मा-भावरूप निश्चय देव का दर्शन किया जाता है।

यह दशा विकासक्रम की चतुर्था भूभिका किंवा चतुर्थ गुग्रस्थान है, जिसे पाकर आ्रात्मा पहले पहल आध्यात्मिक शान्ति का अनुभव करता है । इस भूमिका में आध्यात्मिक दृष्टि यथार्थ (आत्मस्वरूपोन्मुख होने के कारण विपर्यास-रहित होती है। जिसको जैनशास्त्र में सम्यक्त कहा है।

चतुर्थी से त्रागे की अर्थात् पञ्चमी आदि सब भूमिकाएँ सम्यग्दृष्टिवाली ही सममनी चाहिए; क्योंकि उनमें उत्तरोत्तर विकास तथा दृष्टि की शुद्धि अधिकाधिक होती जाती है। चतुर्थ गुणस्थान में स्वरूप-दर्शन करने से श्रास्मा को अपूर्व शान्ति मिलती है और उसको विश्वास होता है कि अन मेरा साध्य-विषयक अम दूर हुआ, अर्थात् अन तक जिस पौद्गलिक व नाह्य सुल को में तरस रहा था, वह परिणाम-विरस, अस्थिर एवं परिमित है; परिणाम-सुन्दर, स्थिर व अपरिमित सुल स्वरूप-प्राप्ति में ही है। तब वह विकासगामी आत्मा स्वरूप-स्थित के लिए प्रयत्न करने लगता है।

मोह की प्रधान शक्ति — दर्शन मोह को शिथिल करके स्वरूप-दर्शन कर लेने के बाद भी, जब तक उसकी दूसरी शक्ति — चारित्र-मोह को शिथिल न किया जाए, तब तक स्वरूप-लाम किंवा स्वरूप स्थित नहीं हो सकती। इसलिए वह मोह की दूसरी शक्ति को मन्द करने के लिए प्रयास करता है। जब वह उस शक्ति को श्रंशतः शिथिल कर पाता है; तब उसकी श्रौर भी उत्क्रान्ति हो जाती है। जिसमें श्रंशतः स्वरूप-स्थिरता या परपरिण्ति-त्याग होने से चतुर्थ भूमिका की श्रपेला श्रधिक शान्ति-लाभ होता है। यह देशिक्रित-नामक पाँचवाँ गुणस्थान है।

इस गुणस्थान में विका उगामी आत्मा को यह विचार होने लगता है कि यदि अल्य-विरति से ही इतना श्रधिक शान्ति-लाभ हुआ तो फिर सर्व-विरति—

१ 'जिनोक्तादविपर्यस्ता सम्यग्दष्टिर्निगद्यते । सम्यक्त्वशालिनां सा स्यात्त्रच्चैवं जायतेऽङ्गिनाम् ॥५६६॥' — लोकप्रकारा, सर्ग ३ ।

जब भावों के सर्वथा परिहार से कितना शान्ति-साभ होगा ? इस विचार से प्रेरित होकर व प्राप्त श्राध्यात्मिक शान्ति के श्रमुभव से बस्रवान् होकर वह विकासगामी श्रात्मा चारित्रमोह को श्रधिकांश में शिथिल करके पहले की श्रपेखा भी श्रधिक स्वरूप-स्थिरता व स्वरूप-साभ प्राप्त करने की चेष्टा करता है । इस चेष्टा में कृतकृत्य होते ही उसे सर्व-विरित संयम प्राप्त होता है । जिसमें पौद्गिलिक भावों पर मूच्छां बिलकुल नहीं रहती, श्रीर उसका सारा समय स्वरूप की श्रिमच्यित्त करने के काम में ही खर्च होता है । यह 'सर्वविरित' नामक षष्ठ गुणस्थान है । इसमें श्रात्म-कल्याण के श्रितिरक्त लोक-कल्याण की भावना श्रीर तदनुक्ल प्रवृत्ति भी होती है । जिससे कभी-कभी थोड़ी बहुत मात्रा में प्रमाद श्रा जाता है ।

पाँचवें गुणस्थान की ऋषेज्ञा, इस छठे गुणस्थान में स्वरूप ऋभिव्यक्ति श्रिधिक होने के कारण यद्यपि विकासगामी श्रात्मा को श्राध्यात्मिक शान्ति पहले से अधिक ही मिलती है तथापि बीच-बीच में अनेक प्रमाद उसे शान्ति के अनभव में जो बाधा पहुँचाते हैं. उसको वह सहन नहीं कर सकता । श्रतएव सर्व-विरति-जनित शान्ति के साथ अप्रमाद-जनित विशिष्ट शान्ति का अनुभव करने की प्रवल लालसा से प्रेरित होकर वह विकासगामी आत्मा प्रमाद का त्याग करता है श्रीर स्वरूप की श्रिभिव्यक्ति के श्रनुकुल मनन-चिन्तन के सिवाय श्रन्य सब व्या-पारों का त्याग कर देता है। यही 'श्राप्रमत्त-संयत' नामक सातवाँ गणस्थान है। इसमें एक श्रोर श्रप्रमाद-जन्य उत्कट सुख का श्रुतुभव श्रात्मा को उस स्थिति में बने रहने के लिए उत्तेजित करता है श्रीर दूसरी श्रोर प्रमाद-जन्य पूर्व वासनाएँ उसे अपनी श्रोर खींचती हैं। इस खींचातानी में विकासगामी श्रात्मा कभी प्रमाद की तन्द्रा श्रीर कभी श्रप्रमाद की जायति श्रर्थात छठे श्रीर सातवें गण-स्थान में अनेक बार जाता-आता रहता है। भँवर या वातभ्रमी में पड़ा हुआ तिनका इधर से उधर श्रीर उधर से इधर जिस प्रकार चलायमान होता रहता है. उसी प्रकार छठें श्रौर सातवें गणस्थान के समय विकासगामी श्रात्मा श्रनवस्थित बन जाता है।

प्रमाद के साथ होने वाले इस आ्रान्तरिक्त युद्ध के समय विकासगामी आतमा यदि अपना चारित्र-वल विशेष प्रकाशित करता है तो फिर वह प्रमादों-प्रलोभनों को पार कर विशेष अप्रमन्त-अवस्था प्राप्त कर लेता है। इस अवस्था को पाकर वह ऐमी शक्ति वृद्ध की तैयारी करता है कि जिससे शेष रहे-सहे मोह-वल को नष्ट किया जा सके। मोह के साथ होने वाले भावी युद्ध के लिए की जाने वाली तैयारी की इस भूमिका को आठवाँ गुगुस्थान कहते हैं।

पहले कमी न हुई ऐसी आत्म-शुद्धि इस गुणस्थान में हो जाती है। जिस से कोई विकासनामी आत्मा तो मोह के संस्कारों के प्रमाव को कमशः दवाता हुआ आगे बदता है तथा अन्त में उसे विलकुल ही उपशान्त कर देता है। और विशिष्ट आत्म-शुद्धि वाला कोई दूसरा व्यक्ति ऐसा भी होता है, जो मोह के संस्कारों को कमशः जड़ मूल से उलाड़ता हुआ आगे बदता है तथा अन्त में उन सब संस्कारों को सर्वथा निर्मूल ही कर डालता है। इस प्रकार आठवें गुणस्थान से आगे बदने वाले अथांत् अन्तरात्म-भाव के विकास द्वारा परमात्म-भाव रूप सर्वोपिर भूमिका के निकट पहुँचने वाले आत्मा दो श्रेणियों में विभक्त हो जाते हैं।

एक श्रेणिवाले तो ऐसे होते हैं, जो मोह को एक बार सर्वथा दबा तो लेते हैं, उसे निर्मूल नहीं कर पाते । अतएव जिस प्रकार किसी बर्तन में भरी हुई भाप कभी-कभी अपने वेग से उस वर्तन को उड़ा ले भागती है या नीचे गिरा देती है अथवा जिस प्रकार राख के नीचे दबी हुई अप्रि हवा का भकोरा लगते ही अपना कार्य करने लगती है. किंवा जिस प्रकार जल के तल में बैठा हुआ मल थोड़ा सा चोभ पाते ही ऊपर उठकर जल को गेंदला कर देता है, उसी प्रकार पहले दवाया हुआ भी मोह आन्तारिक युद्ध में यके हुए उन प्रथम श्रेणी वाले आत्माओं को अपने वेग के द्वारा नीचे पटक देता है। एक बार सर्वथा दवाये जाने पर भी मोह, जिस भूमिका से आत्मा को हार दिलाकर नीचे की और पटक देता है, वही ग्यारहवाँ गुणस्थान है। मोह को कमशा दवाते-दवाते सर्वथा दवाने तक में उत्तरीत्तर अधिक-अधिक विद्युद्धिवाली दो भूमिकाएँ अवश्य प्राप्त करनी पड़ती हैं। जो नीवाँ तथा दसवाँ गुणस्थान कह-लाता है। ग्यारहवाँ गुणस्थान अधःपतन का स्थान है; क्योंकि उसे पानेवाला आत्मा आगे न बढ़कर एक बार तो अवश्य नीचे गिरता है।

दूसरी श्रेणिवाले श्रात्मा मोह को क्रमशः निर्मूल करते-करते श्रन्त में उसे सर्वथा निर्मूल कर ही डालते हैं। सर्वथा निर्मूल करने की जो उच्च भूमिका है, वही बारहवाँ गुण्स्थान है। 'इस गुण्स्थान को पाने तक में श्रर्थात् मोह को सर्वथा निर्मूल करने से पहले बीच में नौवाँ श्रीर दबसाँ गुण्स्थान प्राप्त करना पड़ता है। इसी प्रकार देखा जाए तो चाहे पहली श्रेणिवाले हों, चाहे दूसरी श्रेणिवाले, पर वे सब नौवाँ-दसवाँ गुण्स्थान प्राप्त करते ही हैं। दोनों श्रीण वालों में श्रन्तर इतना ही होता है कि प्रथम श्रेणिवालों की श्रपेचा दूसरी श्रेणिवालों में श्रात्म-शुद्धि व श्रात्म-बल विशिष्ट प्रकार का पाया जाता है। बैसे — किसी एक दर्जे के विद्यार्थां भी दो प्रकार के होते हैं। एक प्रकार के तो

देसे होते हैं, जो सौ कोशिश करने पर भी एक बारगी श्रपनी परीज्ञा में पास होकर आगे नहीं वढ़ सकते। पर दूसरे प्रकार के विद्यार्थी अपनी योग्यता के बल से सब किटनाईयों को पारकर उस किटनतम परीज्ञा को बेधड़क पास कर ही लेते हैं। उन दोनों दल के इस अन्तर का कारण उनकी आन्तरिक योग्यता की न्यूनाधिकता है। वैसे ही नौवें तथा दसवें गुण्स्थान को प्राप्त करनेवाले उक्त दोनों अणिगामी आत्माओं की आध्यात्मिक विद्युद्धि न्यूनाधिक होती है। जिसके कारण एक अणिवाले तो दसवें गुण्स्थान को पाकर ख्रंत में ग्यारहवे गुण्स्थान में मोह से हार खाकर नीचे गिरते हैं और अन्य अणिवाले दसवें गुण्स्थान को पाकर इतना अधिक आत्मवल प्रकट करते हैं कि अन्त में वे मोह को सर्वथा जीण कर बारहवें गुण्स्थान को पाकर इतना अधिक आत्मवल प्रकट करते हैं।

जैसे ग्यारहवाँ गुणस्थान श्रवश्य पुनरावृत्तिका है, वैसे ही बारहवाँ गुण-स्थान अपनरावृत्ति का है। अर्थात ग्यारहवें गुणस्थान को पानेवाला आत्मा एक बार उससे ऋवश्य गिरता है ऋौर बारहवें गणस्थान को पानेवाला उससे कदापि नहीं गिरता: बल्कि ऊपर को ही चढ़ता है। किसी एक परीचा में नहीं पास होनेवाले विद्यार्थी जिस प्रकार परिश्रम व एकाग्रता से योग्यता बढ़ाकर फिर उस परीज्ञाको पास कर लेते हैं: उसी प्रकार एक बार मोह से हार खानेवाले ब्रात्मा भी श्रप्रमत्त-भाव व श्रात्म-बल की श्रधिकता से फिर मोह को श्रवत्रय चीरा कर देते हैं। उक्त दोनों श्रेशियाले श्रात्माश्रों की तर-तमभावापन श्राध्यात्मिक विशुद्धि मानों परमात्म-भाव-रूप सर्वोच्च भूमिकापर चढ्ने की दो सीदियाँ हैं। जिनमें से एक को जैनशास्त्र में 'उपशमश्रेणि' श्रौर दूसरी को 'चपकश्रेणि' कहा है। पहली कुछ दूर चढ़ाकर गिरानेवाली श्रीर दूसरी चढ़ाने-वाली ही है। पहली श्रेणि से गिरनेवाला आध्यात्मिक अधःपतन के द्वारा चाहे प्रथम गणस्थान तक क्यों न चला जाए, पर उसकी वह अधःपतित स्थिति कायम नहीं रहती। कभी-न-कभी फिर वह दूने बल से ख्रौर दूनी सावधानी से तैयार होकर मोह-शत्रु का सामना करता है और अन्त में दूसरी श्रेणि की योग्यता प्राप्त कर मोह का सर्वथा खय कर डालता है। व्यवहार में श्रर्थात श्राधिभौतिक खेन में भी यह देखा जाता है कि जो एक बार हार खाता है, वह पूरी तैयारी करके हरानेवाले शत्र को फिर से हरा सकता है।

परमातम-भाव का स्वराज्य प्राप्त करने में मुख्य वाधक मोह ही है। जिसको नष्ट करना अन्तरातम-भाव के विशिष्ट विकास पर निर्भर है। मोह का सर्वथा नाश हुआ कि अन्य आवरण जो जैनशास्त्र में 'धातिकर्म' कहलाते हैं, वे प्रधान सेनापति के मारे जाने के बाद अनुगामी सैनिकों की तरह एक साथ तितर-त्रितर

हो जाते हैं। फिर क्या देरी, विकासगामी श्रात्मा तुरन्त ही परमातम-भाव का पूर्ण श्राप्यात्मिक स्वराज्य पाकर श्रर्थात् सिन्दित्तानन्द स्वरूप को पूर्णतया व्यक्त करके निरितशय शान, चारित्र श्रादि का लाभ करता है तथा श्रानिवंचनीय स्वाभाविक सुख का श्रतुभव करता है। जैसे, पूर्णिमा की रात में निरभ्र चन्द्र की सम्पूर्ण कलाएँ प्रकाशमान होती हैं, वैसे ही उस समय श्रात्मा की चेतना श्रादिस भी सुख्य शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। इस भूमिका को जैनशास्त्र में तेरहवाँ गुण्स्थान कहते हैं।

इस गुण्स्थान में चिरकाल तक रहने के बाद श्रालग दृष्य रज्जु के समान शेष श्रावरणों को श्रयांत् श्रप्रधानमूत श्र्यातिकमों को उड़ाकर फेंक देने के लिए सहमिकयाप्रतिपाति शुक्लध्यानरूप पवन का श्राप्रय लेकर मानसिक, वाचिक श्रीर कायिक व्यापारों को सर्वथा रोक देता है। यही श्राध्यात्मिक विकास की पराकाष्ठा किंवा चौदहवाँ गुण्स्थान है। इसमें श्रात्मा समुच्छिन्निकयाप्रतिपाति शुक्कध्यानद्वारा सुमेच की तरह निष्प्रकम्प स्थिति को प्राप्त करके श्रन्त में शरीर-त्याग-पूर्वक व्यवहार श्रीर परमार्थ दृष्टि से लोकोत्तर स्थान को प्राप्त करता है। यही निर्मुण ब्रद्धास्थिति है, यही सर्वाङ्गीण पूर्णता है, यही पूर्ण कृतकृत्यता है, यही परम पुरुषार्थ की श्रन्तिम सिद्धि है श्रीर यही श्रपुनरावृत्तिस्थान है। क्योंकि संसार का एक मात्र कारण मोह है, जिसके सब संस्कारों का निश्शेप नाश हो जाने के कारण श्रव उपाधिका संभव नहीं है।

यह कया हुई पहले से चौदहवें गुणस्थान तक के बारह गुणस्थानों की; इसमें दूसरे श्रौर तीसरे गुणस्थान की कथा, जो छूट गई है, वह यां है—सम्यक्त किंवा तत्त्वज्ञानवाली ऊपर की चतुर्थी श्रादि भूमिकाश्रों के राजमार्ग से च्युत होकर जब कोई श्रात्मा तत्त्वज्ञान-शृन्य किंवा मिथ्यादृष्टिवाली प्रथम भूमिका के उन्मार्ग की श्रोर कुकता है, तब बीच में उस श्रधःपतनोन्मुल श्रात्मा की जो कुछ श्रवस्था होती है वही दूसरा गुणस्थान है। यद्यपि इस गुणस्थान में प्रथम गुणस्थान की श्रपेद्या श्रात्म-श्रुद्धि श्रवश्य कुछ श्रविक होती है, इसलिए इसका नम्बर पहले के बाद रखा गया है, फिर भी यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि

१ 'योगसंन्यासतस्त्यागी, योगानप्यखिलाँस्यजेत् । इत्येवं निर्गु सं ब्रह्म, परोक्तमुपपद्यते ॥७॥ वस्तुतस्तु गुसौः पूर्यामनन्तैर्भासते स्वतः । रूपं व्यक्तात्मनः साघोनिरश्रस्य विघोरिव ॥८॥'

इस गुग्रस्थान को उत्क्रान्ति-स्थान नहीं कह सकते। क्योंकि प्रथम गग्रस्थान को ब्रोडकर उत्क्रान्ति करनेवाला आत्मा इस दूसरे स्थान को सीधे तौर से पास नहीं कर सकता, किन्त ऊपर के गणस्थान से गिरनेवाला ही श्रात्मा इसका श्रविकारी बनता है। श्रधःपतन मोह के उद्देक से होता है। श्रतएव इस गणस्थान के समय मोह की तीव काषायिक शक्ति का ग्रविभाव पाया जाता है। खीर ग्रादि मिष्ट भोजन करने के बाद जब वमन हो जाता है, तब मुख में एक प्रकार का विख-द्वाण स्वाद ऋर्थात न ऋतिमधर न ऋति-ऋम्ल जैसा प्रतीत होता है। इसी प्रकार दसरे गणस्थान के समय स्त्राध्यात्मक स्थिति विलक्षण पाई जाती है। क्योंकि उस समय त्रात्मा न तो तत्त्व-ज्ञान की निश्चित भूमिका पर है स्त्रौर न तत्त्व-ज्ञान-शुन्य की निश्चित भूमिका पर। अथवा जैसे कोई व्यक्ति चढ़ने की सीढ़ियों से खिसक करे जब तक जमीनपर ब्राकर नहीं ठहर जाता, तब तक बीच में एक विलक्षण श्रवस्था का श्रवभव करता है, वैसे हो सम्यक्त्व से गिरकर मिथ्यात्व को पाने तक में अर्थात् बीच में श्रात्मा एक विलक्षण आध्यात्मिक अवस्था का अनुभव करता है। यह बात हमारे इस व्यावहारिक अनुभव से भी प्रसिद्ध है कि जब किसी निश्चित उन्नत-ग्रवस्था से गिरकर कोई निश्चित ग्रवनत-ग्रवस्था प्राप्त की जाती है, तब बीच में एक विलच्च ए परिस्थित खड़ी होती है।

तीसरा गुण्स्थान ऋात्मा की उस मिश्रित ऋवस्था का नाम है, जिसमें न तो केवल सम्यक् दृष्टि होती है और न केवल मिथ्या दृष्टि, किन्तु ऋात्मा उसमें दोलायमान ऋाध्यात्मिक स्थितिवाला बन जाता है। ऋतएव उसकी बुद्धि स्वाधीन न होने के कारण सन्देहशील होती है ऋर्थात् उसके सामने जो कुछ ऋाया, वद्द सब सच। न तो वह तत्त्व को एकान्त ऋतत्त्वरूप से ही जानती है और न तत्त्व-ऋतत्त्व का वास्तविक पूर्ण विवेक ही कर सकती है।

कोई उत्क्रान्ति करनेवाला स्रात्मा प्रथम गुणस्थान से निकलकर सीघे ही तीसरे गुणस्थान को प्राप्त कर सकता है स्त्रीर कोई स्त्रवक्रान्ति करनेवाला स्त्रात्मा भी चतुर्थ स्त्रादि गुणस्थान से गिरकर तीसरे गुणस्थान को प्राप्त कर सकता है। इस प्रकार उत्क्रान्ति करनेवाले स्त्रोर स्त्रवक्रान्ति करनेवाले—दोनों प्रकार के स्त्रात्मास्त्रों का स्त्राश्रथ-स्थान तीसरा गुणस्थान है। यही तीसरे गुणस्थान की दूसरे गुणस्थान से विशोषता है।

जपर स्रात्मा की जिन चौदह स्रवस्थास्त्रों का विचार किया है, उनका तथा उनके स्रन्तर्गत स्रवान्तर संख्यातीत स्रवस्थास्त्रों का बहुत संच्चेप में वर्गोंकरण करके शास्त्र में शरीरधारी स्रात्मा की सिर्फ तीन स्रवस्थाएँ बतलाई हैं—बहिरात्म-स्रवस्था, (२) स्रन्तरात्म-स्रवस्था स्रौर (३) परमात्म-स्रवस्था। पहली श्रवस्था में श्रातमा का वास्तविक—विशुद्ध रूप श्रत्यन्त श्राच्छन्न रहता है, जिसके कारण श्रात्मा मिथ्याध्यासवाला होकर पौद्गलिक विलासों को ही सर्वस्व मान लेता है श्रीर उन्हीं की प्राप्ति केलिए सम्पर्ण शक्ति का व्यय करता है.

दूसरी श्रवस्था में श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप पूर्णतया तो प्रकट नहीं होता, पर उसके ऊपर का श्रावरण गाव न होकर शिथिल, शिथिलतर, शिथिलतम बन जाता है, जिसके कारण उसकी दृष्टि पौद्गलिक विलासों की श्रोर से हटकर शुद्ध स्वरूप की श्रोर लग जाती है। इसी से उसकी दृष्टि में शरीर श्रादि की जीर्णता व नवीनता श्रपनो जीर्णता व नवीनता नहीं है। यह दूसरी श्रवस्था ही तीसरी श्रवस्था का हद सोपान है।

तीसरी श्रवस्था में श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है श्रर्थात् उसके ऊपर के घने श्रावरण विलक्कल विलीन हो जाते हैं।

पहला, दूसरा श्रीर तीसरा गुणस्थान बहिरात्म-श्रवस्था का चित्रण है। चौथे से बारहवें तक के गुणस्थान श्रन्तरात्म-श्रवस्था का दिग्दर्शन है श्रीर तेर-हवाँ, चौदहवाँ गुणस्थान परमात्म-श्रवस्था का वर्णन १ है।

श्रात्मा का स्वभाव ज्ञानमय है, इसलिए वह चाहे किसी गुणस्थान में क्यों न हो, पर ध्यान से कदापि मुक्त नहीं रहता। ध्यान के सामान्य रीति से (१) शुभ श्रीर (२) श्रशुभ, ऐसे दो विभाग श्रीर विशेष रीति से (१) श्रार्त, (२) रीद्र, (३) धर्म श्रीर (४) शुक्त, ऐसे चार विभाग शास्त्र में किये

'बाबात्मा चान्तरात्मा च, परमात्मेति च त्रयः । कायाधिष्ठायकष्येयाः, प्रसिद्धा योगवाङ्मये ॥ १७ ॥ ऋत्ये भिष्यात्वसम्यक्तवेशवत्तत्रानभागिनः । मिश्रे च द्वीयामोद्दे च, विभान्तास्ते त्वयोगिनि ॥ १८ ॥' —योगावतारद्वात्रिशिका ।

१ 'श्रन्ये तु मिथ्यादर्शनादिभावपरिणतो बाह्यातमा, सम्यन्दर्शनादिपरिण्तस्त्व-न्तरात्मा, केवलज्ञानादिपरिण्तस्तु परमात्मा । तत्राद्यगुण्स्थानत्रये बाह्यात्मा, ततः परं चीणमोहगुण्स्थानं यावदन्तरात्मा, ततः परन्तु परमात्मेति । तथा व्यक्त्या बाह्यात्मा, शक्त्या परमात्मान्तरात्मा च । व्यक्त्यान्तरात्मा तु शक्त्या परमात्मा श्रनुभूतपूर्वनयेन च बाह्यात्मा; व्यक्त्या परमात्मा श्रनुभूतपूर्वनयेनैव बाह्यात्मान्त-रात्मा च ।' —श्रप्यात्ममतपरीचा, गाथा १२५ ।

२ 'म्रार्तरीद्रधर्मशुक्कानि ।'—तत्त्वार्थ-म्रध्याय ६, सूत्र २६ ।

गए हैं। चार में से पहले दो अग्रुप श्रीर पिछले दो श्रुप हैं। पौद्गलिक हिंह की सुख्यता के किंवा श्रात्म-विस्मृति के समय जो ध्यान होता है, वह अग्रुप श्रीर पौद्रिलिक हिंह की गौयाता व श्रात्मानुसन्धान-दशा में जो ध्यान होता है, वह अग्रुप है। श्रिष्ठ्य ध्यान संसार का कारण और ग्रुप ध्यान मोच का कारण है। पहले तीन गुणस्थानों में आर्च और रौद्र, ये दो ध्यान ही तर-तम-भाव से पाए जाते हैं। चौये और पाँचवें गुणस्थान में ऊक्त दो ध्यानों के अतिरिक्त सम्यक्त्व के प्रभाव से धर्मध्यान भी होता है। छुठे गुणस्थान में आर्च और धर्म, ये दो ध्यान होते हैं। सातवें गुणस्थान में सिर्फ धर्मध्यान होता है। आठवें से बारहवें तक पाँच गुणस्थानों में धर्म और ग्रुक्ल, ये दो ध्यान होते हैं।

तेरहवें श्रीर चौदहवें गुणस्थान में सिर्फ शुक्रध्यान होता है ।

गुणस्थानों में पाए जानेवाले ध्यानों के उक्त वर्णन से तथा गुणस्थानों में किये हुए बहिरात्म-भाव ब्रादि पूर्वोक्त विभाग से प्रत्येक मनुष्य यह सामान्यतया जान सकता है कि मैं किस गुणस्थान का अधिकारी हूँ। ऐसा ज्ञान, योग्य अधिकारी की नैसर्गिक महत्त्वाकांचा को ऊपर के गुणस्थानों के लिए उत्तेजित करता है।

## दर्शनान्तर के साथ जैनदर्शन का साम्य

जो दर्शन, आस्तिक अर्थात् आस्ता, उसका पुनर्जन्म, उसकी विकासशीलता तथा मोल-योग्यता माननेवाले हैं, उन सभी में किसी-न-किसी रूप में आत्मा के किमक विकास का विचार पाया जाना स्वाभाविक है। अतएव आर्यांवर्ग के किम विकास का विचार पाया जाना स्वाभाविक है। अतएव आर्यांवर्ग के जैन, वैदिक और बौद, इन तीनों प्राचीन दर्शनों में उक्त प्रकार का विचार पाया जाता है। यह विचार जैनदर्शन में गुणस्थान के नाम से प्रीदि है। गुणस्थान का विचार, जैसा जैनदर्शन में अवस्थाओं के नाम से प्रसिद है। गुणस्थान का विचार, जैसा जैनदर्शन में सूक्ष्म तथा विस्तृत है, वैसा अन्य दर्शनों में नहीं है, तो भी उक्त तीनों दर्शनों की उस विचार के संबन्ध में बहुत कुछ समता है। अर्थात् संकेत, वर्णनशैली आदि की भिन्नता होने पर भी वस्तृतत्त्व के विषय में तीनों दर्शनों का भेद नहीं के बराबर ही है। वैदिकदर्शन के योगवासिष्ठ, पातञ्जल योग आदि प्रन्थों में आत्मा की भिन्नकां का अच्छा विचार है।

१ इसके लिए देखिये, तत्त्वार्थ अ० ६, सूत्र ३५ से ४०। ध्यानशतक, गा॰, ६३ और ६४ तथा आवश्यक हारिभद्री टीका पृ॰ ६०२। इस विषय में तत्त्वार्थ के उक्त सूत्रों का राजवातिंक विशेष देखने योग्य है, क्योंकि उसमें श्वेताम्बरमंथों से थोड़ा सा मतभेद है। जैनशास्त्र में भिष्यादृष्टि या बहिरात्मा के नाम से श्रज्ञानी जीवः का लच्चण बतलाया है कि जो श्रनात्मा में श्रयांत् श्रात्म-भिन्न जड़तत्त्व में श्रात्म-बुद्धि करता है, वह भिथ्यादृष्टि या बहिरात्मा ै है । योग-वासिष्ठ में ै तथा पातम्जल-योग सूत्र व में श्रज्ञानी जीव का वहीं लच्चण है । जैनशास्त्र में मिष्यात्वमोह का संसार-बुद्धि श्रोर दु:खरूप फल विणित है भें । वही बात योगवासिष्ठ के

१ 'तत्र मिध्यादर्शनोदयवशीकतो मिध्यादृष्टिः।' -- तत्त्वार्थ गजवात्तिक ६, १, १२। 'म्रात्मधिया समुपात्तकायादिः कीर्त्यतेऽत्र बहिरात्मा । कायादेः समधिष्रायको भवत्यन्तरातमा त ॥७॥१ —योगशास्त्र. प्रकाश १२ । 'निर्मलस्फटिकस्येव सहजं रूपमात्मनः। श्रध्यस्तोपाधिसंबद्धो जडस्तत्र विमुखति ॥६॥ –शानसार, मोहाष्टक। 'नित्यशच्यात्मताख्यातिरनित्याश्च च्यनात्मस् । ग्रविसा तन्त्रधीर्विसा योगाचार्यैः प्रकीर्तिता ॥१॥' -ज्ञानसार विद्याष्ट्रक । 'भ्रमवाटी बहिह फिर्भ्रमच्छाया तदीवणम् । श्रभान्तस्तत्त्वदृष्टिस्त, नास्यां शेते सुखाऽऽशया ॥२॥' — ज्ञानसार, तत्त्वदृष्टि-श्रब्टक । २ 'यस्याऽज्ञानात्मनो जस्य, देह एवात्मभावना । उदितेति रुपैवाचारिपवोऽभिभवन्ति तम् ॥३॥' - निर्वाण-प्रकरण; पूर्वार्घ सर्ग ६ । ३ 'म्रानित्याऽशुचिदुःखाऽनात्मसु नित्यशुचिसुखात्मख्यातिरविद्या ।' -- पातञ्जलयोगसूत्र, साधन-पाद, सूत्र ५। ४ 'समदायावयवयोर्बन्धहेतत्वं वाक्यपरिसमाप्तेर्वेचित्र्यात ।'

> 'विकल्पचषकैरात्मा, पीतमोहासवो श्रयम् । भवोञ्चतालमुत्तालप्रपञ्चमभितिष्ठति ॥॥॥'

- तत्त्वार्थ-राजवार्त्तिक ६, १, ३१।

- ज्ञानसार, मोहाष्टक ।

निर्वाण १ प्रकरण में अज्ञान के फलरूप से कही गई है। (२) योग-वासिष्ठ निर्वाण प्रकरण पूर्वार्थमें अविद्या से तृष्णा श्रीर तृष्णा से दुःल का अनुभव तथा विद्या से अविद्या का १ नाश, यह कम जैसा वर्णित है, वही कम जैन-शास्त्र में मिध्याज्ञान और सम्यक् ज्ञान के निरूपण द्वारा जगह-जगह वर्णित है। (३) योगवासिष्ठ के उक्त प्रकरण में ३ ही जो अविद्या का विद्या से और विद्या का विचार से नाश वतलाया है, वह जैनशास्त्र में माने हुए मितज्ञान आदि चायोपशमिक ज्ञान से मिध्याज्ञान के नाश और चायिक ज्ञान से चायोपशमिक ज्ञान के नाश के समान है। (४) जैनशास्त्र में मुख्यतया मोह को ही बन्ध का—संसार का हेतु माना है। योगवासिष्ठ ४ में वही बात रूपान्तर से कही गई है। उसमें जो दृश्य के अस्तित्व को बन्ध का कारण कहा है; उसका

१. 'श्रश्नानात्प्रमृता यस्मान्जगत्पर्यप्रस्पराः । यस्मिस्तिष्ठन्ति राजन्ते, विश्वन्ति वित्तसन्ति च ॥५३॥' 'श्रापातमात्रमधुरत्वमनर्थसत्त्वमाद्यन्तवत्त्वमित्तित्वस्थितिमङ्गुरस्वम् । श्रश्नानशाखिन इति प्रसृतानि राम नानाकृतीनि विपुत्तानि फलानि तानि' ॥६१॥ पूर्वोर्द्धे, सर्गे ६,

२. 'जन्मपर्वाहिना रन्त्रा विनाशन्छिद्रचञ्चुरा । भोगाभोगरसापूर्णा, विचारैकघुणज्ञता ॥११॥'

सर्ग 🗲 ।

३. 'मियःस्वान्ते तयोरन्तर्छायातपनयोरिव । ऋषिद्यायां विलीनायां चीरो द्वे एव कल्पने ॥२३॥ एते राघव लीयेते, ऋवाप्यं परिशिष्यते । ऋषिद्यासंच्यात् चीरो विद्यापद्योऽपि राघव ॥२४॥'

सर्ग ६।

४. 'ऋविद्या संमृतिर्वन्धो, माया मोहो महत्तमः । कल्पितानीति नामानि, यस्याः सकत्ववेदिभिः ॥२०॥' 'हस्दुर्द्रश्यस्य सत्ताऽङ्गवन्य इत्यभिधीयते । द्रष्टा दृश्यवताद्वदो, दृश्याऽमावे विमुच्यते ॥२२॥'

—उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग १।

'तस्माचित्तविकल्पस्थपिशाचो बालकं यथा । विनिहत्त्येवमेषान्तर्द्रष्टारं दृश्यरूपिका ॥३८॥'

--- उत्पत्ति प्र• सर्ग ३।

तालर्ष दृश्यके श्रमिमान या श्रम्यास से है। (५) जैसे, जैनशाल में प्रन्थिमेद का वर्षान है वैसे ही योगवासिष्ठ में भी है। (६) वैदिक प्रन्थों का यह वर्षान कि ब्रह्म, माया के संसर्ग से संकल्य-विकल्पात्मक ऐन्द्रजालिक सृष्टि रचता है; तया स्थावरजङ्गमात्मक जगत् का कल्प के श्रन्त में नाश होता है के, हत्यादि बातों की संगति जैनशास्त्र के श्रनुतार इस प्रकार की जा सकती है—श्रात्मा का श्रव्यवहार-राशि से व्यवहारराशि में श्राना ब्रह्म का जीवत्व धारण करना है। कमशः सुद्म तथा स्थूल मन के द्वारा संकित्व प्राप्त करके कल्पनाजाल में श्रात्मा का विचरण करना संकल्प-विकल्पात्मक ऐन्द्रजालिक सृष्टि है। शुद्ध श्राप्तम-वरूप व्यक्त होने पर सांसारिक पर्यायों का नाश होना ही कल्प के श्रन्त में स्थावर-जंगमात्मक जगत् का नाश है श्रात्मा श्रपनी सत्ता भूलकर जड़-सत्ताको स्वसत्ता मानता है, जो श्रहंस्व-ममस्व भावना रूप मोह का उदय श्रीर बन्ध का कारण है। वही श्रदंस्व-ममस्व भावना वैदिक वर्णन-शैली के श्रनुतार बन्ध हेतुम्त हस्य सत्ता है। उरपत्ति, वृद्धि, विकाश, स्वर्ग, नरक श्रादि जो जीव की श्रवस्थाएँ वैदिक प्रन्थों में वर्णित हैं, वे ही जैन-हृष्टि के श्रनुसार व्यवहार-राशि-गत जीव के पर्याय हैं। (७) योगवासिष्ठ में भ स्वरूप रियति को ज्ञानी का श्रीर स्वरूप

 क्तिर्हि ग्रन्थिविच्छेदस्तस्मिन् सित हि मुक्तता । मृगतृष्णाम्बुबुद्धथादिशान्तिमात्रात्मकस्त्वसौ ॥२३॥²

--- उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग ११८

२. 'तत्स्वयं स्वैरमेवाग्रु, संकल्पयति नित्यशः। तेनेत्यमिन्द्रजालश्रीर्विततेयं वितन्यते ॥१६॥' 'यदिदं दृश्यते सर्वे जगत्स्यावरजङ्गमम्। तत्सुषुप्ताविव स्वप्नः, कल्पान्ते प्रविनश्यति ॥१०॥'

—उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग १।

स तथाभूत एवात्मा, स्वयमन्य इवोल्लसन् । जीवतासुपयातीव, भाविनाम्ना कदर्थिताम् ॥१३॥'

उत्पद्यते यो जगति, स एव किल वर्धते ।
 स एव मोल्लमान्नोति, स्वर्गं वा नरकं च वा ॥७॥"

उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग १।

४. 'स्वरूपावस्थितिर्मुक्तिस्तद्भंशोऽइंत्ववेदनम् । एतत् संद्वेपतः प्रोक्तं तज्ज्ञत्वाज्ञत्वस्रस्वस्यम् ॥५॥'

---उत्पत्ति-प्रकरवा, सर्ग ११७।

भ्रंश को श्रज्ञानी का लक्ष्ण माना है। जैनशास्त्र में भी सम्यक् ज्ञान का श्रीर मिष्यादृष्टि का कमशः वही स्वरूप ने वतलाया है। (८) योगवासिष्ठ में रे जो सम्यक् ज्ञान का लक्षण है, वह जैनशास्त्र के श्रनुकृत है। (६) जैनशास्त्र में सम्यक् दर्शन की प्राप्ति, (१) स्वभाव श्रीर (२) बाह्य निमित्त, इन दो प्रकार से वतलाई हैं । योगवासिष्ठ में भी ज्ञान प्राप्ति का वैसा ही कम स्वित किया है । (१०) जैनशास्त्र के चौदह गुणस्थानों के स्थान में चौदह भूमिका श्रों का वर्णन योगवासिष्ठ में वहुत रुचिकर व विस्तृत है। सात भूमिकाएँ ज्ञान की श्रीर

'श्रहं ममेति मन्त्रोऽयं, मोहस्य जगदान्ध्यकृत् ।
 श्रयमेव हि नजपूर्वः, प्रतिमन्त्रोऽपि मोहजित् ।।१॥'

--- ज्ञानसार, मोहाष्टक ।

स्वभावलाभसंस्कारकारणं ज्ञानमिष्यते । ध्यान्ध्यमात्रमतस्वन्यत्तथा चोक्तं महास्मना ॥३॥'

--- ज्ञानसार, ज्ञानाष्ट्रक ।

२. 'म्रनाद्यन्तावभासारमा, परमात्मेह विद्यते । इत्येको निश्चयः स्फारः सम्यग्ज्ञानं विदुर्बुघाः ॥२॥'

- उपशम-प्रकरण, सर्ग ७६ ।

३ 'तन्निसर्गादिधगमाद् वा।'

—तत्त्वार्थ-ग्रा० १, सू० ३।

४ 'एकस्तावद्गुमभोकादनुष्टानाच्छनैः शनैः। जन्मना जन्मभिर्वापि सिद्धिदः समुदाहृतः॥३॥ द्वितीयस्वात्मनैवासु, किंचिद्व्युत्पन्नचेतसा। भवति ज्ञानसंप्राप्तिराकाशफलपातवत्॥४॥'

--- उपशम-प्रकरण, सर्ग ७ ।

५ 'श्रज्ञानभ्ः सतपदा, ज्ञभः सतपदेव हि ।
पदान्तराख्यसंख्यानि, भवन्त्यन्यान्यथैतयोः ॥२॥
तत्रारोपितमज्ञानं तस्य भूमीरिमाः श्रृष्णु ।
बीजजाप्रत्तथाजाप्रत्, महाजाप्रत्तयेव च ॥११॥
. जाप्रत्स्वप्तस्तथा स्वप्नः, स्वप्नजाप्रत्युप्तकम् ।
हति सत्तविषो मोहः, पुनरेव परस्परम् । १२॥
रिष्ठहो भवत्यनेकाख्यः श्रृष्णु सद्ध्यामस्य च ।
प्रथमे चेतनं यत्स्यादनाख्यं निर्मेतं चितः ॥१३॥

स्प्रत स्त्रज्ञान की बतलाई हुई हैं, जो जैन-परिभाषा के स्त्रनुसार क्रमशः मिथ्याल की स्त्रौर सम्यक्त्वकी स्त्रवस्था की सूचक हैं। (११) योगवासिग्ट में तत्त्वक,

> भविष्यच्चित्तजीवादिनामशब्दार्थभाजनम् । बीजरूपं स्थितं जामत् , वीजजामत्तद्वयते ॥१४॥ एषा शप्तेर्नवायस्था, त्वं जाप्रत्संस्रतिं श्रूण । नवप्रसतस्य परादयं चाहमिदं मम ॥१५॥ इति यः प्रत्ययः स्वस्थस्तज्जाग्रत्प्रागभावनात । श्चयं सोऽहमिदं तन्म इति जन्मान्तरोदित: ।।१६।। पीवरः प्रत्ययः प्रोक्तो, महाजाग्रदिति स्फटम् । ग्रहृद्धमथवा हृदं सर्वथा तत्मयात्मकम् ॥१७॥ यज्जाप्रतो मनोराज्यं जाग्रत्स्वप्नः स उच्यते.। द्विचन्द्रशक्तिकारूप्यमगतुष्णादिभेदतः ॥१८॥ श्रभ्यासात्प्राप्य जाग्रत्वं, स्वप्नोऽनेकविधो भवेत । श्चल्पकालं मया दृष्टं, एवं नो सत्यमित्यपि ॥१६॥ निद्राकासानुभूतेऽथें, निद्रान्ते प्रत्ययो हि यः। स स्वन्नः कथितस्तस्य, महाजाग्रस्थितहैदि ॥२०॥ चिरसंदर्शनाभावाद १ फल्ल बृहद स्वप्नो जाग्रत्तयारूढो, महाजाग्रत्यदं गतः॥२१॥ श्रवते वा वते देहे. स्वप्नजामनमतं हि तत् । षडवस्थापरित्यागे, जडा जीवस्य या स्थितिः ॥२२॥ भविष्यदुःखबोधाढ्या, सौपुप्ती सोच्यते गतिः। एते तस्यामवस्थायां तृणलोष्ठशिलादयः ॥२३॥ पदार्थाः संस्थिताः सर्वे, परमाग्राप्रमाणिनः । सप्तावस्था इति प्रोक्ता, मयाऽशानस्य राघव ॥२४॥

उत्पत्ति-प्रकरण सर्ग ११७।

'ज्ञानमूमिः शुभेच्छाख्या, प्रथमा समुदाहृता । विवारणा द्वितीया तु, तृतीया तनुमानसा ॥५॥ सत्वापत्तिश्चतुर्थी स्थात्ततो संसक्तिनामिका । पदार्थामावनी षष्ठी, सप्तमी तुर्थेगा स्मृता ॥६॥ श्चासामन्ते स्थिता मुक्तिस्तस्यां मूयो न शोच्यते । एतासां मूमिकानां त्वमिदं निर्वचनं श्रेष्ठा ॥७॥

समहिष्ट, पूर्णाशय श्रीर मुक्त पुरुष का जो वर्णन है, वह जैन-संकेतानुसार चतुर्य स्नादि गुण्स्थानों में स्थित स्नात्मा को लागू पड़ता है। जैनशास्त्र में जो श्चन का महत्त्व वर्णित<sup>2</sup> है, वही योगवासिष्ठ में प्रशामाहात्म्य के नाम से

स्थितः किं मृद एवास्मि, प्रेक्ष्येऽहं शास्त्रसज्जनैः। वैराग्यपूर्वमिच्छेति, ग्रुभेच्छेत्युच्यते बुधैः ॥=॥ शास्त्रसज्जनसंपर्क-वैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिर्या, प्रोच्यते सा विचारणा ॥६॥ विचारणाशभेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थेष्वसक्तता । यत्र सा तनताभावात्प्रोच्यते तनमानसा ।।१०॥ भमिकात्रितयाभ्यासाञ्चित्तेऽर्थे विरतेर्वशात् । सत्यात्मनि स्थितिः शुद्धे, सत्त्वापत्तिरुदाहृता ॥११॥ दशाचतुष्टयाभ्यासादसंसर्गफलेन च । रूद्रसत्त्वचमत्कारात्प्रोक्ता संसक्तिनामिका ॥१२॥ भमिकापञ्चकाम्यासात्स्वात्मारामतया दृदम् । श्राम्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानामभावनात् ॥१३॥ परप्रयुक्तेन चिरं प्रयत्नेनार्थभावनात् । पदार्थाभावना नाम्नी, षष्ठी संजायते गतिः ॥१४॥ भमिषट्कचिराम्यासाद्धेदस्यानुपलम्भतः। यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा शेया तर्यगा गतिः ॥१५॥१ उत्पत्ति-प्रकरण, सर्ग ११८। १ योग • निर्वाण-प्र०, सर्ग १७०: निर्वाण-प्र० उ, सर्ग ११६ ।

योग० स्थिति प्रकरण, सर्ग ७५: निर्वाण-प्र० स० १६६ ।

२ 'जागर्ति ज्ञानदृष्टिश्चेत् प्या कृष्णाऽहिजाङ्गली। पूर्णानन्दस्य तत्कि स्याहैन्यवृश्चिकवेदना ॥४॥१

- शानसार, पूर्णताष्टक ।

'श्रस्ति चेद् प्रन्थिभिद् ज्ञानं किं चित्रैस्तन्त्रयन्त्रयौ: । पदीपाः क्वोपयुज्यन्ते, तमोध्नी दृष्टिरेव चेत् ॥६। मिय्यात्वशैलपच्चिद्धद्, ज्ञानदम्भोलिशोभितः । निर्भयः शक्रवद्योगी, नन्दत्यानन्दनन्दने ॥७॥ पीयूषमसमुद्रोत्थं, रसायनमनौषधम् । श्चनन्यापेचमैरवर्यं शानमाहर्मनीषियाः ॥<॥°

'संसारे निवसन् स्वार्थसज्जः कज्जलवेश्मिन ।
लिप्यते निवित्तो लोको शानसिद्धो न लिप्यते ॥१॥
नाहं पुद्रलभावानां कर्त्तां कारयिता च न ।
नानुमन्तापि चेत्यात्मशानवान् लिप्यते कथम् ॥२॥
लिप्यते पुद्रलस्कन्धो न लिप्यते एइ.लेरहम् ।
चित्रव्योमाञ्जनेनेव, ध्यायकिति न लिप्यते ॥३॥
लिसताज्ञानसंपातप्रतिघाताय केवलम् ।
निर्लेपञ्चानमग्रस्य, क्रिया सर्वोपयुज्यते ॥४॥
तपःश्रुतादिना मत्तः, क्रियावानि लिप्यते ।
भावनाज्ञानसंपन्नो निकित्योऽपि न लिप्यते ॥५॥
भावनाज्ञानसंपन्नो निकित्योऽपि न लिप्यते ॥५॥

शानसार, निर्लेपाष्टक ।

'छिन्दन्ति ज्ञानदात्रेण, सृहाविपलतां बुधाः । मुखशोषं च मूर्च्छां च, दैन्यं यच्छति यत्फलम् ॥३॥'

ज्ञानसार, निःस्प्रहाष्ट्रक ।

'मिथो युक्तपदार्थानामसंकमचमित्कया। चिन्मात्रपरिणामेन, विदुपैवानुभूयते ॥७॥ ऋविद्यातिमिरध्वंसे, दशा विद्याञ्जनस्युशा। पश्यन्ति परमात्मानमात्मन्येव हि योगिनः ॥二॥'

शानसार, विद्याष्टक ।

भवसौर्म्येन कि भूरिभयज्वलनभरमनां ।
सदा भयोजिमतं ज्ञानमुखमेव विशिष्यते ॥२॥
न गोप्यं क्यापि नारोप्यं हेयं देयं च न क्यचित् ।
क्य भयेन मुनेः स्थेयं श्रे यं ज्ञानेन पश्यतः ॥३॥
एकं ब्रह्मास्त्रमादाय, निष्नत्मोहच्चमूं मुनिः ।
विभेति नैय संब्रामशोर्पस्य इव नागराट् ॥४॥
मयूरी ज्ञानहृष्टिश्चेत्यसर्पति मनोवने ।
वेष्टनं भयसर्पाणां न तदाऽऽनन्दचन्दने ॥५॥
कृतमोहृष्ण्यवेष्ठल्यं, ज्ञानवर्म विभित्यः ।
क्य भीस्तस्य क्य वा भङ्गः, कर्मसंगरकेलियु ॥६॥
तृत्ववल्लवनो मृदा भ्रमन्त्यभ्रे मयानिलैः ।
कैं रोमापि तैर्जानगरिष्ठानां द्य कम्यते ॥७॥

#### उल्लिखित है ।

चित्तं परिणतं यस्य, चारित्रमकुतोभयम् । ऋखरडज्ञानराज्यस्य, तस्य साधोः कुतो भयम् ॥८॥'

ज्ञानसार, निर्भयाष्ट्रक ।

'ब्रहष्टार्थे तु धावन्तः, शास्त्रदीपं विना जडाः । प्राप्नुवन्ति परं खेदं प्रस्वतन्तः पदे पदे ॥५॥ 'ब्रज्ञानाद्दिमहामन्त्रं स्वाच्छुन्यज्वरत्तंघनम् । धर्मारामसुधाकुल्यां शास्त्रमाहुर्महर्षयः ॥७॥ शास्त्रोकाचारकत्तां च, शास्त्रज्ञः शास्त्रदेशकः । शास्त्रोकहग् महायोगी, प्राप्नोति परमं पदम् ॥८॥।'

शानसार, शास्त्राष्ट्रक ।

"ज्ञानमेव बुधाः प्राहुः, कर्मणां तापनात्तपः । तदाम्यन्तरमेवेष्टं बाह्यं तदुपबृंहकम् ॥१॥ स्त्रानुहोतिसकी वृत्तिर्वालानां मुखरातिता । प्रातिहोतिसकी वृत्तिर्वानां परमं तपः ॥२॥ सदुपायप्रवृत्तानामुपेयमधुरत्वतः । ज्ञानिनां नित्यमानन्दवृद्धिरेव तपित्वनाम् ॥४॥?

ज्ञानसार, तपोष्टक ।

१ 'न तद्गुरोर्न शास्त्रार्थाल पुर्ययात्प्राप्यते पदम् ।
यत्सापुसङ्गास्युदितादिचारविश्वदाद्घृदः ॥१७॥
मुन्दर्यां निजया बुद्धया, प्रज्ञे येव वयस्यया ।
पदमासाद्यते रामः, न नाम क्रिययाऽन्यया ॥१८॥
यस्योज्ज्ञवाति तीक्ष्णाग्रा, पूर्वापरविचारिणी ।
प्रज्ञादीपशिखा जातु, जाङ्यान्ध्यं तं न वाघते ॥१६॥
दुष्तरा या विपदो दुःखकल्लोलसंकुलाः ।
तीर्यते प्रज्ञया ताम्यो नावाऽपद्स्यो महामते ॥२०॥
प्रज्ञाविरहितं मृद्धमापटलगि वाघते ।
पेलवाचानिलकला सारहीनिमवोलपम् ।२१॥
'प्रज्ञावानसहोऽपि कार्यान्तमधिगच्छित ।
दुष्पज्ञः कार्यमासाद्य, प्रचानमि नश्यति ॥२३॥
शास्त्रस्ज्जनसंसर्गैः प्रज्ञां पूर्वं विवर्षयेत् ।
सेकसंरस्वणारम्भैः फलागती सतामिव ॥१४॥

प्रज्ञाबलबृहन्मूलः, काले सत्कार्यपादपः। फलं फलत्यतिस्वादु भासोबि म्बमिवैन्दवम् ॥२५॥ य एव यत्नः क्रियते, बाह्यार्थोपार्जने जनैः। स एव यत्नः कर्तव्यः, पूर्वं प्रशाविवर्धने ॥२६॥ सीमान्तं सर्वेदुःखानामापटां कोशमुत्तमम्। बीजं संसारवृद्धाणां प्रज्ञामान्द्यं विनाशयेत् ॥२७॥ स्वर्गाद्यद्यन्य पातालाद्वाज्याद्यत्समवाप्यते । तत्समासाद्यते सर्वे प्रज्ञाकोशान्महात्मना ॥२८॥ प्रज्ञयोत्तीर्यते भीमात्तस्मात्संसारसागरात् । न दानैर्न च वा तीर्थेंस्तपसा न च राघव ॥२६॥ यत्प्राप्ताः संपदं दैवीमपि भमिचरा नराः। प्रज्ञापुर्यल्तायास्तत्फलं स्वादु समुत्थितम् ॥३०॥ प्रज्ञया नखरालूनमत्तवारणयूथपाः। जम्बुकैविंजिताः सिंहा, सिंहैहेरियाका इव ॥३१॥ सामान्यैरपि भूवत्वं प्राप्तं प्रज्ञावशान्नरैः । स्वर्गापवर्गयोग्यत्वं प्राज्ञस्यैवेह दृश्यते ॥३२॥ प्रज्ञया वादिनः सर्वे स्वविकल्पविलासिनः । जयन्ति सुभटप्रख्यान्नरानप्यतिभीरवः ॥३३॥ चिन्तामिएरियं प्रज्ञा हृत्कोशस्था विवेकिनः। फलं कल्पलतेवैपा, चिन्तितं सम्प्रयच्छति ॥३४॥ भव्यस्तरति संसारं प्रज्ञयापोह्यतेऽधमः । शिद्धितः पारमाप्नोति, नावा नाप्नोत्यशिद्धितः ॥३५॥ धीः सम्यग्योजिता पारमसम्यग्योजिताऽऽपदम् । नरं नयति संसारे, भ्रमन्ती नौरिवाणवे ॥३६॥ विवेकिनमसंमूढं प्राज्ञमाशागगोरियताः । दोषा न परिवाधन्ते, सन्नद्धमिव सायकाः ॥३७॥ प्रज्ञयेह जगत्सर्वं सम्यनेवाङ्ग दृश्यते । सम्यग्दर्शनमायान्ति, नापदो न च संपदः ॥३८॥ पिधानं परमार्कस्य, जडात्भा विततोऽसितः । श्रहंकाराम्बदो मत्तः, प्रज्ञावातेन बाध्यते ॥३६॥"

#### योगसंबन्धी विचार

गुणस्थान श्रीर योग के विचार में श्रन्तर क्या है ? गुणस्थान के किंवा श्रज्ञान व ज्ञान की भूमिकाओं के वर्णन से यह ज्ञात होता है कि श्रात्मा का श्राप्था-स्मिक विकास किस कम से होता है श्रीर योग के वर्णन से यह ज्ञात होता है कि मोच्च का साधन क्या है? श्रय्यंत् गुणस्थान में श्राप्थास्मिक विकास के कम का विचार मुख्य है। इस प्रकार दोनों का मुख्य प्रतिपाद्य तत्व भिन्न-भिन्न होने पर भी एक के विचार में दूसरे की छाया श्रवश्य श्रा जाती है, क्योंकि कोई भी श्रास्मा मोच्च के श्रात्म—श्रनन्तर या श्रव्यवहित – साधन को प्रथम ही प्राप्त नहीं कर सकता, किन्तु विकास के कमानुसार उत्तरोत्तर सम्भवित साधनों को सोपान-परम्परा की तरह प्राप्त करता हुश्रा श्रन्त में चरम साधन को प्राप्त कर लेता है। श्रत्यप्य योग के—मोच्चसाधन-विपयक विचार में श्राध्यात्मिक विकास के कम की छाया श्रा ही जाती है। इसी तरह श्राध्यात्मिक विकास के कम की छाया श्रा ही जाती है। इसी तरह श्राद्यत्म, श्रुद्धतम् परिणाम, जो मोच्च के साधनभृत हैं, उनकी छाया भी श्रा ही जाती है। इसलिए गुण्य श्यान के वर्णन-प्रसंग में योग का स्वरूप संचेप में दिखा देना श्राधासङ्क नहीं है।

योग किसे कहते हैं ?— आस्मा का धर्म-व्यापार मोच्च का मुख्य हेतु अर्थात् उपादानकारण तथा निना निलम्ब से फल देनेनाला हो, उसे योग ै कहते हैं। ऐसा व्यापार प्रणिधान आदि शुभ भान या शुभभानपूर्वक की जानेनाली किया है। पात अलदर्शन में चित्त की बृत्तियों के निरोधकों योग कहा है। उसका मी वही मतलन है, अर्थात् ऐसा निरोध मोच्च का मुख्य कारण है, क्योंकि उसके साथ कारण और कार्य-रूप से शुभ भान का अन्तर्य संबंध होता है।

भोच्चेण योजनादेव, योगो स्वत्र निरुच्यते ।
 लच्चणं तेन तत्पुख्यहेतुच्यापारतास्य तु ॥१॥²

<sup>-</sup>योगलचण द्वात्रिंशिका।

२ 'प्रिण्यानं प्रवृत्तिश्च, तथा विष्नजयस्त्रिधा । सिद्धिश्च विनियोगश्च, एते कर्मशुभाशयाः ॥१०॥' 'एतैराशययोगेस्तु, विना धर्माय न क्रिया । प्रस्तुत प्रत्यपयाय, लोभक्रोधकिया तथा ॥१६॥''

<sup>—</sup>योगलचणद्वात्रिंशिका।

३ 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः ।—पातञ्जलसूत्र, पा० १, सू० २ ।

# योग का आरम्भ कब से होता है ?

श्रात्मा श्रनादि काल से जन्म-मृत्यु के प्रवाह में पड़ा है श्रीर उसमें नाना प्रकार के व्यापारों को करता रहता है। इसलिए यह प्रश्न पैदा होता है कि उसके व्यापार को कब से योगस्वरूप माना जाए ? इसका उत्तर शास्त्र में ? यह दिया गया है कि जब तक श्राश्मा मिथ्यात्व से व्याप्त बुद्धिवाला, श्रातएव दिङ्मुद की तरह उल्टी दिशा में गति करनेवाला श्रर्थात् श्रास्था--- लक्ष्य से भ्रष्ट हो. तब तक उसका व्यापार प्रशिधान ऋादि शुभ-योग रहित होने के कारण योग नहीं कहा जा सकता। इसके विपरीत जब से मिथ्यात्व का तिमिर कम होने के कारण आतमा की भ्रान्ति मिटने लगती है और उसकी गति सीधी अर्थात सन्मार्ग के अभिमुख हो जाती है, तभी से उसके व्यापार को प्रशिधान त्रादि श्रभ-भाव सहित होने के कारण 'योग' संज्ञादी जा सकती है। सारांश यह है कि स्रात्मा के स्रानादि सांसारिक काल के दो हिस्से हो जाते हैं। एक चरमपुद्गलपरावर्त श्रीर दूसरा अचरम पुद्गल परार्वत कहा जाता है। चरम पुदगलपरार्वत अनादि सांसारिक काल का आखिरी और बहुत छोटा श्रंश र है। श्रचरमपुद्गलपरावर्च उसका बहुत बड़ा भाग है; क्योंकि चरम-पुद्रगलपरावर्त को बाद करके श्रनादि सांसारिक काल, जो श्रनंतकालचक परिमाण है, वह सब अचरम पुद्गलपरावर्त कहलाता है। श्रात्मा का सांसारिक काल, जन चरम्पदगलगरावर्त-परिमास बाकी रहता है, तब उसके ऊपर से मिध्यात्वमोह का श्रावरण हटने लगता है। श्रतएव उसके परिणाम निर्मल होने लगते हैं। श्रीर किया भी निर्मल भावपूर्वक होती है। ऐसी किया से भाव-शुद्धि श्रीर भी बदती है । इस प्रकार उत्तरोत्तर भाव-ग्रुद्धि बदते जाने के कारण चरम पुद्गलपरा-वर्तकालीन धर्म-व्यापार को योग कहा है। अचरम पुद्गलपरावर्त कालीन व्यापार न तो शुभ-भावपूर्वक होता है त्रौर न शुभ-भाव का कारण ही होता है। इसलिए

१ 'मुख्यत्वं चांतरङ्गत्वात्फलात्वेगाच्च दिर्शतम् । चरमे पुद्गलावर्ते यत एतस्य संमवः ॥२॥ न सन्मगांभिमुख्यं स्थादावर्तेपु परेषु तु । मिष्यात्वाच्छन्नबुद्धीनां दिङ्मृद्धानामिवाङ्गिनाम् ॥३॥'

<sup>--</sup>योगलच्यादात्रिशिका।

२ चरमावर्तिनो जन्तोः, सिद्धेरासन्नता श्रुवम् । भूयांसोऽमी व्यतिकान्तास्तेष्वेको विन्दुरम्बुधौ ॥२८॥

<sup>---</sup>मुक्त्यद्वेषप्राघान्यद्वात्रिशिका 🌡

वह परम्परा से भी मोत्त के अनुकूल न होने के सबब से योग नहीं कहा जाता । पातञ्जलदर्शन में भी अनादि सांसारिक काल के निष्टताधिकार प्रकृति श्रौर श्रौर अनिष्टताधिकार प्रकृति इस प्रकार दो भेद बतलाए हैं, जो जैन शास्त्र के चरम श्रौर श्रचरम-पुद्गलपरावर्त के समानार्थक १ हैं।

#### योग के भेद स्वीर उनका आधार

जैनशास्त्र १ में (१) श्रध्यात्म, (२) भावना, (३) ध्यान, (४) समता श्रीर (५) वृत्तिसंत्रय, ऐसे पाँच भेद योग के किये हैं। पातञ्जलदर्शन में योग के (१) सम्प्रज्ञात श्रीर (२) श्रसम्प्रज्ञात, ऐसे दो भेद 3 हैं। जो मोख का साखात-अव्यवहित कारण हो अर्थात जिसके प्राप्त होने के बाद तरंत ही मोच हो. वही यथार्थ में योग कहा जा सकता है। ऐसा योग जैनशास्त्र के संकेतानसार वृत्ति-संत्रय श्रीर पातकतलदर्शन के संकेतानसार श्रासम्प्रजात ही है। श्रातएव यह प्रश्न होता है कि योग के जो इतने भेद किये जाते हैं. उनका आधार क्या है ? इसका उत्तर यह है कि श्रलवत्ता वृत्तिसंजय किंवा श्रसम्प्रशत ही मोज का साजात कारण होने से वास्तव में योग है। तथापि वह योग किसी विकासगामी श्रात्मा को पहले ही पहल प्राप्त नहीं होता, किंतु इसके पहले विकास कम के अनुसार ऐसे अपनेक आंतरिक धर्म-स्यापर करने पडते हैं. जो उत्तरोत्तर विकास को बढानेवाले श्रीर श्रंत में उस वास्तविक योग तक पहँचानेवाले होते हैं। वे सब धर्म-ज्यापार योग के कारण होने से अर्थात वित्तसंज्ञय या असम्प्रशात योग के साजात किंवा परम्परा से हेत होने से योग कहे जाते हैं। सारांश यह है कि योग के भेदों का श्राधार विकास का कम है। यदि विकास क्रमिक न होकर एक ही बार पूर्णतया प्राप्त हो जाता तो योग के भेद नहीं किये जाते । श्रतएव वृत्तिसंखय जो मोख का साचात् कारण है. उसको प्रधान योग समभाना चाहिए श्रीर उसके पहले के जो श्रनेक धर्म-व्यापार योगकोटि में गिने जाते हैं. वे प्रधान योग के कारण होने से योग कहे जाते हैं। इन सब व्यापारों की समध्य को पात्रजलदर्शन में सम्प्रजात

१ योजनाद्योग इस्युक्तां मोद्धेण मुनिसत्तमैः । स निवृत्ताधिकारायां प्रकृतौ लेशतां प्रवः ॥१४॥

<sup>—</sup>ग्रपुनर्बन्धद्वात्रिंशिका ।

२ 'ऋष्यास्मं भावना ध्यानं, समता वृत्तिसंद्धयः । योगः पञ्चविधः प्रोक्तो, योगमार्गविशारदैः ॥१॥

<sup>---</sup>योगमेदद्वात्रिंशिका ।

३ देखिए, पाद १, सूत्र १७ ऋौर १८।

कहा है और जैन शास्त्र में शुद्धि के तर-तम भावानुसार उस समष्टि के अध्यालम आदि चार मेद किये हैं। इतिसंज्ञ्य के प्रति साज्ञात् किंवा परंपरा से कारण होनेवाले व्यापारों को जब योग कहा गया, तब यह प्रश्न पैदा होता है कि ने पूर्वभावी व्यापार कब से लेने चाहिए। किन्तु इसका उत्तर पहले ही दिया गखा है कि चरम पुद्गलपरावर्तकाल से जो व्यापार किये जाते हैं, वे ही योग कोटि में गिने जाने चाहिए। इसका सबव यह है कि सहकारी निमित्त मिलते ही, वे सब व्यापार मोज्ञ के अनुकूल अर्थात् धर्म-व्यापार हो जाते हैं। इसके विपरीत कितने ही सहकारी कारण क्यों न मिलें, पर अचरम पुद्गलपरावर्तकालीन व्यापार मोज्ञ के अनुकूल नहीं होते।

## योग के उपाय और गुणस्थानों में यागावतार

पातञ्जलदर्शन में (१) अभ्यास श्रीर (२) वैराग्य, ये दो उपाय योग के बतलाये हुए हैं। उसमें वैराग्य भी पर-श्रपर रूप से दो प्रकार का कहा गया है । योग का कारण होने से वैराग्य को योग मानकर जैन शास्त्र में अपर-वैराग्य को अतात्त्रिक धर्मसंन्यास श्रीर पर-वैराग्य को तात्त्रिक धर्मसंन्यास योग कहा है। जैनशास्त्र में योग का श्रारम्भ पूर्व-सेवा से माना गया है। पूर्वसेवा से अध्यात्म, अध्यात्म से भावना, भावना से ध्यान तथा समता, ध्यान तथा समता से हृत्तिसंच्य श्रीर हृत्तिसंच्य से मोच प्राप्त होता है। इसलिए हृत्तिसंच्य हो मुख्य योग है श्रीर पूर्व सेवा से लेकर समता पर्यन्त सभी धर्म-व्यापार साचात् किंवा परपरा से योग के उपायमात्र हैं। अपुनर्बन्धक, जो मिथ्यात्व को त्यागने के लिए

१. देखिये, पाद १, सूत्र १२, १५ ऋौर १६।

२. 'विषयदोषदर्शनजनितभयात् धर्मसंन्यासलज्ञ्गं प्रथमम्, स तत्विचिन्त-या विषयौदासीन्येन जनितं द्वितीयापूर्वकरणभावितात्त्विकधर्मसंन्यासलज्ञ्गं द्वितीयं वैराग्यं यत्र ज्ञायोपशमिका धर्मा ऋषि ज्ञीयन्ते ज्ञायिकाश्चोत्पचन्त इत्यस्माकं सिद्धान्तः ।'—श्रीयशोविजयजी-कृत पातञ्जल-दर्शनवृत्ति, पाद १०, सूत्र १६।

३. 'पूर्वसेवा तु योगस्य गुरुदेवादिपूजनम् । सदाचारःतपो मुक्त्यद्वेषश्चेति प्रकीर्तिताः ॥१॥'

<sup>---</sup>पूर्वसेवादात्रिशिका।

४. 'उपायत्वेऽत्र पूर्वेषामन्त्य एवावशिष्यते । तस्यञ्चमगुर्यास्थानादुरायोऽर्वागिति स्थितिः ॥३१॥'

<sup>---</sup>योगमेदद्वात्रिंशिका ।

तलर और सम्यक्त पालि के श्रामिमुख होता है, इसको पूर्वसेवा तालिककर से होती है श्रीर सम्ब्रह्म का हि की प्रविसेवा श्रातिक होती है श्री समुद्धम्यक, द्विकंचक श्रादि को पूर्वसेवा श्रातिलक होती है श्री श्राप्यातम श्रीर भावना श्रपुनर्वन्धक तथा सम्यग्द्दाच्टि को व्यवहार नय से तालिक श्रीर देश-विरति तथा सर्व-विरति को निश्चय नय से तालिक होते हैं। श्राप्रमान, सर्वविरति श्रादि गुण्स्थानों में ध्यान तथा समता उत्तरोत्तर तालिकरूप से होते हैं। वृत्तिसंत्वय तेरहवं श्रीर चौदहवं गुण्स्थान में होता है। सम्प्राज्ञतयोग श्राप्यातम से लेकर ध्यान पर्यन्त के चारों भेदस्वरूप है श्रीर श्रासम्प्रज्ञातयोग वृत्ति-संत्वयरूप है। इसलिए चौथे से बारहवं गुण्स्थान तक में सम्प्रज्ञातयोग श्रीर तेरहवं-चौदहवं गुण्स्थान में श्रासम्प्रज्ञातयोग समक्ता चाहिए?।

#### पूर्वसेवा आदि शब्दों की व्याख्या

- १. गुरु, देव त्रादि पूज्यवर्ग का पूजन, सदाचार, तप स्रौर मुक्ति के प्रति स्रद्वेप, यह 'पूर्वसेवा' कहलाती हैं। २. उचित प्रवृत्तिरूप स्रागुन्नत-महानत युक्त होकर मैत्री स्रादि भावनापूर्वक जो शास्त्रानुसार तत्व-चिंतन करना, वह
  - 'शुक्लपत्तेन्दुवत्प्रायो वर्धमानगुष्पः स्मृतः ।
    भवामिनन्ददोषाणामपुनर्वन्थको ब्यये ॥१॥
    श्रास्यैव पूर्वसेवोक्ता, मुख्याऽन्यस्योपचारतः ।
    श्रास्यावस्थान्तरं मार्गपतिताभिमुखौ पुनः ॥२॥'

---- ऋपुनर्बन्धकद्वात्रिंशिका ।

'श्रपुनर्बन्धकस्यायं व्यवहारेण तात्विकः श्रप्यात्मभावनारूपोनिश्चयेनोत्तरस्य तु ॥१४॥ सक्वदावर्तनादीनामतात्त्विक उदाहृतः । प्रत्यगायकतप्रायस्तथा वेषादिमानतः ॥१५॥ शुद्धपयेचा यथायोगं चारित्रवत एव च । हन्त ध्यानादिको योगस्तात्त्विकः प्रविजृम्मते ॥१६॥'

-योगविवेकद्वात्रिशिका ।

२. 'संप्रज्ञातोऽवतरित, ध्यानभेदेऽत्र तत्त्वतः । तात्त्विकी च समापितर्नात्मनो भाग्यतां विना ॥१५॥ 'ऋसम्प्रज्ञातनामा तु, संमतो वृत्तिसंक्षयः ॥ सर्वतोऽस्मादकरणिनयमः पापगोचरः ॥२१॥'

-योगावतारद्व'िंशिका ।

'क्रायातम'' है। ३. क्रायातम का बुद्धिसंगत ऋषिकाधिक क्रम्यास ही 'भाषना'' है। ४. क्रम्य विषय के संचार से रहित जो किसी एक विषय का धारावाही प्रशस्त स्क्मबोध हो, वह 'ध्यान'' है। ५. ऋविद्या से कल्पित जो ऋनिष्ट वस्तुएँ हैं, उनमें विवेकपूर्वक तत्त्व-बुद्धि करना ऋषीत् इष्टत्व अनिष्टत्व की भावना छोड़कर उपेद्धा धारण करना 'समता' र है। ६. मन ऋौर शरीर के संयोग से उत्पन्न होनेवाली विकल्परूप तथा चेष्टारूप हृतियों का निर्मूल नाश करना 'हितसंक्षय' र है। उपाग्याय श्री यशोविजयजी ने ऋपनी पातञ्जलस्कृत्वि में हृत्तिसंक्षय शब्द की उक्त व्याख्या की ऋपेद्धा ऋषिक विस्तृत व्याख्या की है। उसमें वृत्ति का ऋर्यात् कर्मसंयोग की योग्यता का संद्ध्य—हास, जो प्रत्यि से शुरू होकर चौदहवें गुग्रास्थान में समाप्त होता है, उसी को हितसंद्य कहा है और शुक्कष्यान के पहले दो भेदों में सम्प्रज्ञात का तथा ऋत्विम दो मेदों में सम्प्रज्ञात का समावेश किया है।

 'श्रौचित्याद्वतयुक्तस्य, वचनाक्त्वचिन्तनम् । मैत्र्यादिभावसंयुक्तमध्यारमं तद्विदो विदुः ॥२॥'

- योगभेददात्रिशिका।

२. 'ब्रभ्यासो वृद्धिमानस्य, भावना बुद्धिसंगतः । निवृत्तिरशुभाभ्यासान्द्राववृद्धिश्च तत्फलम् ॥६॥'

---योगभेदद्वात्रिंशिका।

'उपयोगे विजातीयप्रत्ययाव्यवधानभाक् ।
 शुभैकप्रस्ययो ध्यानं सूक्ष्मामोगसमन्वितम् ॥११॥'

-योगभेदद्वात्रिंशिका।

४. 'व्यवहारकुहृष्टचोच्चैरिष्टानिष्टेषु वस्तुषु । कल्पितेषु विवेकेन, तत्त्वधीः समतोच्यते ॥२२॥

---योगभेदद्वात्रिशिका।

५. 'विकल्यस्पन्दरूपाणां वृत्तीनामन्यजन्मनाम् । ऋपुनर्मावतो रोधः, प्रोच्यते वृत्तिसंद्धयः ॥२५॥'

---योगमेददात्रिशिका।

६ 'द्विविघोऽप्ययमध्यात्मभावनाध्यानसमतादृत्तिसंज्ञ्यभेदेन पञ्चघोक्तस्य योगस्य पञ्चमभेदेऽवतरति' इत्यादि ।

-पाद १, स्॰ १८।

## योगजन्य विभूतियाँ-

योग से होनेवाली ज्ञान, मनोबल, वचनवल, शरीरवल आदि संबंधिनी अनेक विभूतियों का वर्णन पातञ्जलदर्शन में है। जैनशास्त्र में वैक्रियलिख, आहारकलिथ, अवधिज्ञान, मनःपर्याय-ज्ञान आदि सिद्धियाँ वर्णित हैं, सो योग का ही फल हैं।

#### बौद्ध मन्तव्य

बौद्धदर्शन में भी श्रात्मा की संसार, मोच श्रादि श्रवस्थाएँ मानी हुई हैं। इसलिए उसमें श्राध्यात्मिक क्रमिक विकास का वर्णन होना स्वाभाविक है। स्वरूपोन्मख होने की स्थिति से लेकर स्वरूप की पराकाष्ट्रा प्राप्त कर लेने तक की स्थिति का वर्णन बौद्ध ग्रंथों में 3 है, जो पाँच विभागों में विभाजित है। इनके नाम इस प्रकार हैं--१. धर्मानुसारी, २. सोतापन्न, ३. सकदागामी, ४. श्रनागामी श्रीर ५. श्ररहा । [१] इनमें से 'धर्मानुसारी' या 'श्रद्धानुसारी' वह कहलाता है, जो निर्वाणमार्ग के अर्थात् मोक्तमार्ग के अभिमुख हो, पर उसे पास न हुन्ना हो। इसी को जैनशात्र में 'मार्गानसारी' कहा है स्त्रीर उसके पैंतीस गुण बतलाए हैं । [२] मोच्नमार्ग को प्राप्त किये हुए ब्रात्माओं के विकास की न्यूनाधिकता के कारण सोतायन्न ग्रादि चार विभाग हैं। जो श्रात्मा श्रवि-निपात. धर्मनियत त्र्यौर सम्बोधिपरायण हो, उसको 'सोतापन्न' कहते हैं। सोतापन्न श्रात्मा सातर्वे जन्म में श्रवश्य निर्वाण पाता है। [३] 'सकदागामी' उसे कहते हैं, जो एक ही बार इस लोक में जन्म ग्रहण करके मोल जानेवाला हो। [४] जो इस लोक में जन्म प्रहण न करके ब्रह्म लोक से सीधे ही मोद्ध जानेवाला हो, वह 'स्रनागामी' कहलाता है। [५] जो सम्पूर्ण स्रास्ववों का ज्ञय करके कृतकार्य हो जाता है, उसे 'ग्ररहा' प्र कहते हैं।

धर्मानुसारी स्रादि उक्त पाँच स्त्रवस्थास्रों का वर्णन मिक्समनिकाय में बहुत

१ देखिए, तीसरा विभूतिपाद।

२ देखिए, श्रावश्यक निर्युक्ति, गा०६६ श्रीर ७०।

३ देखिए, प्रो० सि० वि० राजवाङ-सम्पादित मराठीभाषान्तरित मण्मिम-निकाय---

स्र ६, पे० २, स्० २२, पे० १५, स्० ३४, पे० ४, स्० ४८ पे० १०।

४ देलिए, श्रीहेमचन्द्राचार्य-कृत योगशास्त्र, प्रकाश १।

५. देखिए, प्रो॰ राजवार्ड-संपादित मराठीभाषान्तरित दीषनिकाय, पृ० १७६ टिष्फणी।

सम्र किया हुआ है। उसमें वर्णन किया है कि तत्कालजात वत्स, कुछ बड़ा किन्तु दुर्वल वस्स, प्रौढ़ वत्स, हल में जोतने लायक बलवान् बैल और पूर्ण हमभ जिस प्रकार उत्तरोत्तर श्रल्प-श्रल्प अम से गङ्गा नदी के तिरछे प्रवाह को पार कर लेते हैं, वैसे ही धर्मानुसारी श्रादि उक्त पाँच प्रकार के श्रात्मा भी मार—काम के वेग को उत्तरोत्तर श्रल्प अम से जीत सकते हैं।

बौद-शास्त्र में दस संयोजनाएँ.— बंधन वर्णित व हैं। इनमें से पाँच 'क्रोरं-भागीय' श्रीर पाँच 'उड्इंभागीय' कही जाती हैं। पहली तीन संयोजनाश्रों का द्यय हो जाने पर सोतापन्न-श्रवस्था प्राप्त होती है। इसके बाद राग, द्वेष श्रीर मोह शिथिल होने से सकदागामी-श्रवस्था प्राप्त होती है। पाँच श्रोरंभागीय संयोजनाश्रों का नाश होनेपर श्रोपपतिक श्रनावृत्तिधर्मा किंवा श्रनागामी-श्रवस्था प्राप्त होती है श्रीर दसों संयोजनाश्रों का नाश हो जाने पर श्ररहा पद मिलता है। यह वर्णन जैनशास्त्र-गत कर्म प्रकृतियों के द्वय के वर्णन-जैसा है। सोतापन्न श्रादि उक्त चार श्रवस्थाश्रों का विचार चौथे से लेकर चौदहवें तक के गुण्स्थानों के विचारों से मिलता-जुलता है श्रथवा यों कहिए कि उक्त चार श्रवस्थाएँ चतुर्थ श्रादि गुण्स्थानों का संचेपमात्र हैं।

जैसे जैन-शास्त्र में लिब्धका तथा योगदर्शन में योगविभूति का वर्णन है, वैसे ही बौद्ध-शास्त्र में भी श्राध्यात्मिक-विकास-कालीन सिद्धियों का वर्णन है, जिनको उसमें 'श्रिभिज्ञा कहते हैं। ऐसी श्राभिज्ञाएँ छह हैं, जिनमें पाँच लौकिक श्रीर एक लोकोत्तर कही गयी <sup>3</sup> है।

बौद्ध-शास्त्र में बोधिसत्व का जो लक्ष्ण र है, वही जैन-शास्त्र के श्रनुसार सम्य-ग्टष्टि का लक्ष्मण है । जो सम्यग्टिए होता है, वह यदि एहस्य के श्रारम्भ समारम्भ

- १. देखिए, पृ० १५६।
- २. (१) सक्कायदिद्धि, (२) विचिकच्छा, (३) सीलब्बत परामास, (४) कामराग, (५) पटीघ, (६) रूपराग, (७) श्ररूपराग, (८) मान, (६) उद्ध श्रीर (१०) श्रविज्ञा । मराठीभागांतरित दीघनिकाय, पृ० १७५, टिप्पणी ।
  - ३ देखिए,--मराठीभाषांतरित मिक्सिमनिकाय, पृ० १५६।
  - ४. 'कायपातिन एवेइ, बोधिसत्त्वाः परोदितम् ।
    - न चित्तपातिनस्तावदेतदत्रापि युक्तिमत् ॥२७१॥'

श्चादि कार्यों में प्रवृत्त होता है, तो भी उसकी वृत्ति तप्तलोहपदन्यासवत् अर्थात् गरम लोहे पर रखे जानेवाले पैर के समान सकम्य या पाप-भीव होती है। बौद-शास्त्र में भी बोधिसत्त्व का वैसा ही स्वरूप मानकर उसे कायपाती श्चर्यात् शरीरमात्र से (चित्त से नहीं) सांसारिक प्रवृत्ति में पड़नेवाला कहा है । वह चित्तपाती नहीं होता।

ई० १६२२ ]

[ चौथे कर्मप्रन्थ की प्रस्तावना

. 'एवं च न्यस्परैरुक्तं बोधिसत्त्वस्य लज्ञ्णम् । विचार्यमाणां सन्नीत्या, तदप्यत्रोपपद्यते ॥१०॥ तप्तलोहपदन्यासतुल्या वृत्तिः क्वचिद्यदि । इस्युक्तेः कायपात्येव, चित्तपाती न स स्मृतः ॥११॥'

--सम्यग्दष्टिद्वात्रिंशिका ।

# कुछ पारिभाषिक शब्द

#### (१) 'लेश्या'

१ - लेश्या के (क) द्रव्य श्रीर (ख) भाव, इस प्रकार दो भेद हैं।

(क) द्रव्यलेश्या, पुद्रल-विशेषात्मक है। इसके स्वरूप के संबन्ध में मुख्य-तया तीन मत हैं—-(१) कर्मवर्गणा-निष्यन्न, (२) कर्म-निष्यन्द श्रीर (३) योग-परिणाम।

पहले मत का यह मानना है कि लेश्या द्रव्य, कर्म-वर्गणा से बने हुए हैं; फिर भी वे ब्राट कर्म से भिन्न ही हैं, जैसा कि कार्मणशरीर। यह मत उत्तरा-ध्ययन, ब्रा० ३४ की टीका, प्र० ६५० पर उल्लिखित है।

दूसरे मत का द्याशय यह है कि लेश्या-द्रव्य, कर्म-निष्यंदरूप ( बध्यमान कर्म-प्रवाहरूप ) है। चौदहर्गे गुण्ध्यान में कर्म के होने पर भी उसका निष्यन्द न होने से लेश्या के द्रामाव की उपपत्ति हो जाती है। यह मत उक्त पृष्ठ पर ही निर्दिष्ट है, जिसको टीकाकार वादिवैताल श्री शान्तिसूरि ने 'गुरवस्तु व्याचन्नते' कहकर लिखा है।

तीसरा मत श्री हरिमद्रस्रि श्रादि का है। इस मत का श्राशय श्री मलयगिरि-जी ने पन्नवस्मा पद १७ की टीका, पृ० ३३० पर स्पष्ट बतलाया है। वे लेश्या-द्रव्य को योगवर्गस्मा श्रन्तर्गत स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं। उपाध्याय श्रीविनयविजयजी ने श्रपने श्रागम दोहनरूप लोकप्रकाश, सगे ३, श्लोक २८५ में इस मत को ही ग्राह्म ठहराया है।

ख) भावलेश्या, श्रात्मा का परिणाम-विशेष है, जो संक्लेश और योग से अनुगत है। संक्लेश के तीव, तीवतर, तीवतम, मन्द, मन्दतर, मन्दतम श्रादि अनेक भेद होने से वस्तुतः भावलेश्या, असंख्य प्रकार की है तथापि संद्येप में छह विभाग करके शास्त्र में उसका स्वरूप दिलाया है। देखिये, चौथा कर्मवन्य, गा० १३ वीं। छह मेदों का स्वरूप समक्षते के लिए शास्त्र में नीचे लिखे दो हच्यन्त दिये गए हैं—

(१)—कोई छह पुरुष जम्बूफल (जामुन) लान की इच्छा करते हुए चले जा रहे थे, इतने में जम्बू वृद्ध को देख उनमें से एक पुरुष बोला-'ल्लीजिए, जम्बूवृत्व तो आ गया। श्रव फलों के लिए ऊपर चढ़ने की श्रपेत्वा फलों से लदी हुई बड़ी-बड़ी शाखावाले इस वृत्व को काट गिराना ही श्रच्छा है ।'

यह सुनकर दूसरे ने कहा—'वृत्त काटने से क्या लाभ ? केवल शालाओं को काट दो।'

तीसरे पुरुष ने कहा — 'यह भी ठीक नहीं, छोटी-छोटी शाखात्रों के काट लेने से भी तो काम निकाला जा सकता है ?'

चौथे ने कहा—'शालाएँ भी क्यों काटना ? फलों के गुच्छों को तोड़ लीजिए।' पाँचवाँ बोला—'गुच्छों से क्या प्रयोजन ? उनमें से कुछ फलों को ही ले लेना अच्छा है।'

श्चन्त में छुठे पुरुष ने कहा—'ये सब विचार निरर्थक हैं; क्योंकि हमलोग जिन्हें चाहते हैं, वे फल तो नीचे भी गिरे हुए हैं, क्या उन्हीं से श्चपना प्रयोजन-सिद्ध नहीं हो सकता है ?'

(२) - कोई छह पुरुष धन लूटने के इरादे से जा रहे थे। रास्ते में किसी गाँव को पाकर उनमें से एक बोला - 'इस गाँव को तहस-नहस कर दो-मनुष्य, पशु, पद्मी, जो कोई मिले, उन्हें मारो श्रौर धन लूट लो।'

यह पुनकर दूसरा बोला—'पशु, पत्ती श्रादि को क्यों मारना ? केवल विरोध करने वाले मनुष्यां ही को मारो।'

तीसरे ने कहा-'वेचारी स्त्रियों की हत्या क्यों करना ? पुरुषों को मार दो।' चौये ने कहा-- सब पुरुषों को नहीं ; जो सशस्त्र हों, उन्हीं को मारो।' पौचवें ने कहा--'जो सशस्त्र पुरुष भी विरोध नहीं करते, उन्हें क्यों मारना।'

अन्त में छुठे पुरुष ने कहा--'किसी को मारने से क्या लाम ? जिस प्रकार से धन अपहरण किया जा सके, उस प्रकार से उसे उठा लो श्रीर किसी को मारा मत। एक तो धन लूटना श्रीर दूसरे उसके मालिकों को मारना यह ठीक नहीं।'

इन दो इष्टान्तों से लेश्याक्रों का स्वरूप स्पष्ट जाना जाता है। प्रत्येक हथ्यन्त के छुइ छुइ पुरुषों में पूर्व-पूर्व पुरुष के परिणामों की क्रमेचा उत्तर-उत्तर पुरुष के परिणाम ग्रुम, ग्रुभतर और ग्रुभतम पाए जाते हैं। उत्तर-उत्तर पुरुष के परिणामों में संक्लेश की न्यूनता और मृदुता की ऋषिकता पाई जाती है। प्रथम पुरुष के परिणाम को 'कृष्णलेश्या', दूसरे के परिणाम को 'नीललेश्या', इस प्रकार कम से छुठे पुरुष के परिणाम को 'श्रुक्ललेश्या' समझना चाहिए। ——आवश्यक हारिभद्री हित पृ० क्षूं तथा लोकप्रकारा, स० ३, श्लो० विद्यन्य स्वरूप ।

लैश्या-द्रव्य के स्वरूप संबन्धी उक्त तीनों मत के ब्रमुसार तेरहवें गुणस्थान पर्यन्त माव-लेश्या का सद्धाव समभता चाहिए। यह सिद्धान्त गोम्मटसार-जीव कायड को भी मान्य है; क्योंकि उसमें योग-प्रवृत्ति को लेश्या कहा है। यथा---

> 'श्रयदोत्ति छलेस्साश्रो, सुइतियलेस्सा दु देसविरदितये तत्तो सुका लेस्सा, श्रजोगिठाएं श्रलेस्सं दु ॥५३१॥'

सर्वार्थिसिद्ध में श्रौर गोम्मटसार के स्थानान्तर में कपायोदय-श्रनुरञ्जित योग-प्रवृत्ति को 'लेश्या' कहा है। यद्यपि इस कथन से दसवें गुणस्थान पर्यन्त ही लेश्या का होना पाया जाता है, पर यह कथन श्रपेत्ता-कृत होने के कारण पूर्व कथन से विरुद्ध नहीं है। पूर्व कथन में केवल प्रकृति-प्रदेश बन्ध के निमित्तभृत परिणाम लेश्यारूप से विविद्धित हैं। श्रौर इस कथन में स्थिति-श्रनुभाग श्रादि चारों बन्धों के निमित्तभृत परिणाम लेश्यारूप से विविद्धित हैं; केवल प्रकृति-प्रदेश बन्ध के निमित्तभृत परिणाम नहीं। यथा—

'भावलेश्या कषायोदयरश्चिता योग-प्रवृत्तिरिति ऋत्वा श्रौदियिकीत्यु-च्यते ।' —सर्वार्थसिदि-श्रथ्याय २, त्य ६ ।

> 'जोगपक्ती लेस्सा, कसायउदयाणुरंजिया होइ । तत्तो दोण्णं कञ्जं, बंधचडकं समुद्दिः ॥४८६॥'

—जीवकाएड ।

द्रव्यलेश्या के वर्ण-गन्ध श्रादि का विचार तथा भावलेश्या के लच्छा श्रादि का विचार उत्तराप्ययन, श्र० ३४ में है । इसके लिए प्रज्ञपना-लेश्यापद, श्रावश्यक, लोकप्रकाश श्रादि श्राकर ग्रंथ श्वेताम्बर-साहित्य में है । उक्त दो दृष्टा-तों में से पहला दृष्टांत, जीवकाएड गा० ५०६-५०७ में है । लेश्या की कुळु विशेष बातें जानने के लिए जीवकाएड का लेश्या मार्गणाधिकार (गा० ४८८-५५५) देखने योग्य है ।

जीवों के ब्रान्तरिक भावों की मिलनता तथा पवित्रता के तर-तम-भाव का सूचक, लेश्या का विचार, जैसा जैन शास्त्र में हैं; कुछ उसी के समान, छुह जातियों का विभाग, मङ्क्ष्तीगोसाल पुत्र के मत में है, जो कर्म की शुद्धि-ब्रशुद्धि को लेकर कृष्ण नील ब्रादि छुह वर्णों के ब्राधार पर किया गया है। इसका वर्णन, 'दीप्रनिकाय-सामञ्ज्यफलसुत्त' में है।

'महाभारत के १२, २८६ में भी छुद्द 'जीव-वर्ष' दिये हैं, जो उक्त विचार से कुछ मिलते-जुलते हैं।

'पातञ्जलयोगदर्शन' के ४,७ में भी ऐसी क्ल्यना है; क्योंकि उसमें कर्म के

चार विभाग करके जीवों के भावों की शुद्धि-श्रशुद्धि का पृथक्करण किया है। इसके लिए देखिए, दीघनिकाय का मराठी-भाषान्तर, पृ० ५६।

(२) 'पञ्जेन्द्रिय'

जीव के एकेन्द्रिय श्रादि पाँच भेद किये गये हैं, सो द्रव्येन्द्रिय के श्राधारपर; क्योंकि भावेन्द्रियाँ तो सभी संसारी जीवों को पाँचों होती हैं। यथा—

> 'श्रहवा पहुञ्च लद्धिदियं पि पंचेंदिया सन्त्रे ॥२६६६॥' —विशेषावस्यक ॥

त्र्रथांत् लन्धीन्त्र्य की ऋपेद्धा से सभी संसारी जीव पञ्चोन्द्रय हैं। 'पंचेदित इव षत्रलो, नरो व्य सव्य-विसऋगेषलंभाक्षो।' इत्यादि विशेषावश्यक-३००१

ऋर्यात् सब विषय का ज्ञान होने की योग्यता के कारण बकुल-वृद्ध मनुष्य की तरह पाँच इन्द्रियांवाला है।

यह ठीक है कि द्वीतित्रय स्नादि की भावेतित्रय, एकेन्द्रिय स्नादि की भावेतित्रय से उत्तरोत्तर व्यक्त-व्यक्ततर ही होती है। पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि जिनको क्रव्येन्द्रियों, पाँच, पूरी नहीं हैं, उन्हें भी भावेनिद्र्यों तो सभी होती ही हैं। यह बात स्नाधुनिक विज्ञान से भी प्रमाणित है। डा॰ जगदीशचन्द्र वसु की खोजने वनस्पति में स्मरण्शित का स्नादित सिद्ध किया है। स्मरण्, जो कि मानसशित का कार्य है, वह यदि एकेन्द्रिय में पाया जाता है तो फिर उममें स्नम्य इन्द्रियों, जो कि मन से नीचे की श्रेणि की मानी जाती हैं, उनके होने में कोई बाधा नहीं। इन्द्रिय के संबन्ध में प्राचीन काल में विशेष-दर्शी महात्माओं ने बहुत विचार किया है, जो स्ननेक जैन-ग्रंथों में उपलब्ध है। उसका कुछ स्नंश इस प्रकार है—

इन्द्रियाँ दो प्रकार की हैं - (१) द्रव्यरूप श्रीर (२) भावरूप । द्रव्येन्द्रिय, पुद्रल-जन्य होने से जडरूप है; पर भावेन्द्रिय, ज्ञानरूप है, क्योंकि वह चेतना- शक्ति का पर्याय है।

- (१ द्वच्येन्द्रिय, श्रङ्गोपाङ्ग श्रौर निर्माण नामकर्म के उदय-जन्य है। इसके दो मेद हैं:—(क) निर्शृति श्रौर (ल) उपकरण।
  - (क) इन्द्रिय के आपकार का नाम 'निवृ'त्ति' है। निवृ'त्ति के भी (१) बाह्य

श्रीर (२) श्राम्यन्तर, ये दो मेद हैं। (१) इत्रिय के बाह्य श्राकार को 'बाह्य-निवृत्ति' कहते हैं श्रीर (२) भीतरी श्राकार को 'श्राम्यन्तरनिवृत्ति'। बाह्य भाग तत्तवार के समान है श्रीर श्रम्यन्तर भाग तत्तवार की तेज धार के समान, जो श्रत्यन्त स्वच्छ परमागुश्रों का बना हुआ होता है। श्राम्यान्तरनिवृत्ति का यह पुद्रत्तमय स्वस्य प्रशापनासूत्र-इत्वियपद की टीक पृठ के के श्रनुसार है। श्राचा-राज्ञवृत्ति पृठ १०४ में उसका स्वरूप चेतनामय बतलाया है।

श्राकार के संबन्ध में यह बात जाननी चाहिए कि त्वचा की श्राकृति श्रनेक प्रकार की होती है, पर उसके बाह्य श्रीर श्राभ्यन्तर श्राकार में जुदाई नहीं है। किसी प्राणी की त्वचा का जैसा बाह्य श्राकार होता है, वैसा ही श्राभ्यन्तर श्राकार होता है। परन्तु श्रन्य इन्द्रियों के विषय में ऐसा नहीं है—त्वचा को छोड़ श्रन्य सब इन्द्रियों के श्राभ्यन्तर श्राकार, बाह्य श्राकार से नहीं मिलते। सब जाति के प्राणियों की सजातीय इन्द्रियों के श्राभ्यन्तर श्राकार, एक तरह के माने हुए हैं। जैसे— कान का श्राभ्यन्तर श्राकार, कदम्ब-पुण्य-जैसा, श्रांक के मसूर के दाना-जैसा, नाक का श्राक्यन्तर श्राकार, कदम्ब-पुण्य-जैसा, श्रांक के मसूर के दाना-जैसा, नाक का श्राक्यन्तर श्राकार, जैसा छोड़ा जैसा है। किन्तु बाह्य श्राकार, सब जाति में भिन्न-भिन्न देखे जाते हैं। उदाहरणार्थः—मनुष्य हाथी, घोड़ा, बैल, बिह्नी, चुहा श्रादि के कान, श्रांल, नाक, जीभ को देखिए।

- (ख) स्त्राम्यन्तरनिर्द्व ति की विषय-ग्रहण-शक्ति को 'उपकरणेन्द्रिय' कहते हैं।
- (२) भावेन्द्रिय दो प्रकार की हैं---(१) लब्धिरूप श्रीर (२) उपयोगरूप ।
- (१) मतिज्ञानावरण के च्योपशम को —चेतन-शक्ति की योग्यता विशेष को 'लब्बिस्त्प भावेन्द्रिय' कहते हैं। (२) इस लब्बिस्त्प भावेन्द्रिय के अनुसार आत्मा की विषय-अहण में जो प्रदृत्ति होती है, उसे 'उपयोगरूप भावेन्द्रिय' कहते हैं।

इस विषय को विस्तारपूर्वक जानने के लिए प्रज्ञापना-पद १५, पृ० २६३; तत्त्वार्य-क्रथ्याय २, स्० १७-१८ तथा वृत्ति; विशेषाव०, गा० २६६३-३००३ तथा लोकप्रकाश-सर्ग ३; श्लोक ४६४ से श्रागे देखना चाहिए।

<sup>(</sup>३) 'संज्ञा'

संज्ञा का मतलब आभोग (मानसिक-किया-विरोष) से है। इसके (क) ज्ञान और (स) अनुभव, ये दो भेद हैं।

(क) मति, श्रुत स्त्रादि पाँच प्रकार का ज्ञान 'ज्ञानसंजा' है।

(ख) अनुभवसंज्ञा के (१) आहार, (२) भय, (३) मैथुन, (४) परिग्रह, (५) क्रोध, (६) मान, (७) माया, (८) लोभ, (६) स्रोध, (१०) लोक, (११) मोह, (१२) धर्म, (१३) सुल, (१४) दुःल, (१५) जुगुप्ता स्त्रीर (१६) शोक, ये सोलह भेद हैं। स्त्राचाराङ्ग-निर्युर्कित, गा० ३८ – ३६ में तो अनुभवसंज्ञा के ये सोलह भेद किये गए हैं। लेकिन भगवती-शतक ७, उद्देश्य ८ में तथा प्रज्ञापना-पद ८ में इनमें से पहले दस हो भेद निर्दिष्ट हैं।

ये संज्ञाएँ सब जीवों में न्यूनाधिक प्रमाणमें पाई जाती हैं; इसलिए ये संज्ञिअसंज्ञि-व्यवहार की नियामक नहीं हैं। शास्त्र में संज्ञि-असंज्ञि का मेद है, सो अन्य
संज्ञाओं की अपेद्मा से। एकेन्द्रिय से लेकर पञ्चेन्द्रिय पर्यन्त के जीवों में चैतन्य
का विकास कमशा; अधिकाधिक है। इस विकास के तर-तम-भाव को समभाने के
लिए शास्त्र में इसके स्थूल रीति पर चार विभाग किये गए हैं।

- (१) पहले विभाग में ज्ञान का श्रात्यन्त श्राल्प विकास विविद्या है। यह विकास, इतना श्राल्प है कि इस विकास से युक्त जीव, मूर्छित की तरह चेष्टारिहत होते हैं। इस श्राव्यक्ततर चैतन्य को 'श्रोघसंज्ञा' कही गई है। एकेन्द्रिय जीव, श्रोघसंज्ञावाले ही हैं।
- (२) दूसरे विभाग में विकास की इतनी मात्रा विविद्धत है कि जिससे कुछ, भूतकाल का—सुदीर्घ भूतकाल का नहीं—स्मरण किया जाता है स्त्रीर जिससे इष्ट विषयों में प्रवृत्ति तथा स्त्रनिष्ट विषयों से निवृत्ति होती है। इस प्रवृत्ति-निवृत्तिकारी ज्ञान को 'हेतुवादोपदेशिकी संज्ञा' कहा है। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरि-न्द्रिय स्त्रीर सम्मूर्च्छिम पञ्चेन्द्रिय जीव, हेतुवादोपदेशिकीसंज्ञावाले हैं।
- (३) तीसरे विभाग में इतना विकास विविद्यत है जिससे सुरीर्घ भूतकाल में अनुभव किये हुए विषयों का स्मरण श्रीर स्मरण द्वारा वर्तमानकाल के कर्तव्यों का निश्चय किया जाता है। यह ज्ञान विशिष्ट मन की सहायता से होता है। इस ज्ञान को 'दीर्घकालोपदेशकी संज्ञा कहा है। देव, नारक श्रीर गर्भज मनुष्य-तिर्यञ्च, दीर्घकालोपदेशिकी संज्ञावाले हैं।
- (४) चौथे विभाग में विशिष्ट श्रुतज्ञान विविद्यत है। यह ज्ञान इतना शुद्ध होता है कि सम्यक्त्यियों के सिवाय ऋत्य जीवों में इसका संभव नहीं है। इस विशुद्ध ज्ञान को 'दृष्टिवादोपदेशिको संज्ञा' कहा है।

शास्त्र में जहाँ-कहीं संज्ञी-श्रसंज्ञी का उल्लेख है, वहाँ सब जगह श्रसंज्ञी का मतलब श्रोप्रसंज्ञावाले श्रीर हेतुवादोपदेशिकी संज्ञावाले जीवों से है । तथा संज्ञी का मतलब सब जगह दीर्घकालोपदेशिकी संज्ञा वालों से है । इस विषय का विशेष विचार तत्त्वार्य-म्रा० २, स्० २५ इति, नन्दी स्० ३६, विशेषावश्यक ग्रा० ५०४-५२६ म्रोर लोकप्र०, स० ३,१लो० ४४२-४६३ में है।

संजी-असंज्ञों के व्यवहार के विषय में दिगम्बर-सम्प्रदाय में श्वेताम्बर की अपेक्षा थोड़ा सा मेद है। उसमें गर्भज-तिर्यञ्जों को संज्ञीमात्र न मानकर संज्ञीत्या श्रमंत्री माना है। इसी तरह संग्नृच्छिग-तिर्यञ्ज को सिर्फ असंज्ञी न मानकर संज्ञी-असंज्ञी उभयरूप माना है। (जीव॰, गा॰ ७६) इसके सिवाय यह बात ध्यान देने योग्य है कि श्वेताम्बर-प्रन्थों में हेतुवादोपदेशिकी श्रादि जो तीन संज्ञाएँ वर्णित हैं, उनका विचार दिगम्बरीय प्रसिद्ध ग्रन्थों में दृष्टिगोचर नहीं होता।

#### (४) 'श्रपर्याप्त'

- (क) अपर्याप्त के दो प्रकार हैं:—(१) लब्धि-श्रपर्याप्त श्रौर (२) करण्-श्रपर्याप्त वैसे ही (ल) पर्याप्त के भी दो भेद हैं:–(१) लब्धि-पर्याप्त श्रौर (२) करण्-पर्याप्त ।
- (क) १—जो जीव, अप्रयांतनामकर्म के उदय के कारण ऐसी शक्तिवाले हों, जिससे कि स्वयोग्य पर्याप्तियों को पूर्ण किये बिना ही मर जाते हैं, वे 'लब्थि-अपर्या'त' हैं।
- २—परन्तु करण-श्रपयांस के विषय में यह बात नहीं, वे पर्यासनामकर्म के भी उदयवाले होते हैं। श्रयांत् चाहे पर्यासनामकर्म का उदय हो या श्रपयांसनामकर्म का, पर जब तक करणों की (शरीर, हन्द्रिय श्रादि पर्यासियों की) समाप्ति न हो, तब तक जीव 'करण श्रपर्याप्त' कहे जाते हैं।
- (ख) १---जिनको पर्याप्तनामकर्म का उदय हो ख्रौर इससे जो स्वयोग्य पर्या-रितयों को पूर्ण करने के बाद ही मरते हैं, पहले नहीं, वे 'लब्धि-पर्याप्त' हैं।
- २—करण-पर्याप्तां के लिए यह नियम नहीं कि वे स्वयोग्य पर्याप्तियांको पूर्ण करके ही मरते हैं। जो लब्धि-प्यपर्याप्त हैं, वे भी करण-पर्याप्त होते ही हैं; क्योंकि आहारपर्याप्ति वन चुकने के बाद कम से कम शारीरपर्याप्ति वन जाती है, तभी से जीव 'करण-पर्याप्त' माने जाते हैं। यह तो नियम ही है कि लब्धि अपर्याप्त भी कम से कम आहार, शारीर और हिन्द्रिय, इन तीन पर्याप्तियों को पूर्ण किये बिना मरते नहीं। इस नियम के संबन्ध में श्रीमलयगिरिजी ने नन्दीस्त्र की टीका, पृ० १०५ में यह लिखा है—

'यस्मादागामिभवायुर्वेभ्वा म्रियन्ते सर्वे एव देहिनः तश्वाहार-शरीरे-न्द्रियप्रयोप्तिपर्याप्तानामेव बध्यत इति'

श्रर्यात् सभी प्राणी श्रगले भव की श्रायु को बाँधकर ही मरते हैं, बिना बाँधे नहीं मरते । श्रायु तभी बाँधी जा सकती है, जब कि श्राहार, शरीर श्रीर इन्द्रिय, ये तीन पर्याप्तियाँ पूर्ण बन चुकी हों।

इसी बात का खुलासा श्रीविनयविजयजी ने लोकप्रकाश, सर्ग ३, रलो० ३१ में इस प्रकार किया है—जो जीव लिंग अपर्याम है, वह भी पहली तीन पर्याप्तियों को पूर्ण करके ही अप्रिम भवकी आयु बाँधता है। अन्तर्म हूर्न तक आयु-वन्य करके फिर उसका जधन्य अवाधाकाल, जो अन्तर्म हूर्न का माना गया है, उसे वह विताता है; उसके बाद मर कर वह गत्यन्तर में जा सकता है। जो अप्रिम आयु को नहीं बाँधता और उसके अवाधाकाल को पूरा नहीं करता, वह मर ही नहीं सकता।

दिगम्बर-साहित्य में करण-श्रपमीत के बदले 'निर्वृति श्रपमीतक' शब्द भिलता है। श्रर्थ में भी थोड़ा सा फर्क है। 'निर्वृति' शब्द का श्रर्थ शरीर ही किया हुआ है। श्रतएव शरीरपर्यातिपूर्ण न होने तक ही दिगम्बरीय साहित्य, जीव को निर्वृति श्रप्यांप्त कहता है। शरीर पर्याप्तिपूर्ण होने के बाद वह, निर्वृत्ति-श्रप्यांत का व्यवहार करने की सम्मित नहीं देता। यथा—

'पज्जत्तस्स य उदये, खियखियपज्जित्तिखिद्विदो होदि । जाव सरीरमपुण्यं खिट्यत्तिश्रपुण्यगो ताव ॥१२०॥' , —जीवकायङ

सारांश यह कि दिगम्बर-साहित्य में पर्याप्त नाम कर्म का उदय वाला ही शरीर-पर्याप्ति पूर्ण न होने तक 'निवृत्ति-श्रपर्याप्त' शब्द से श्रभिमत है।

परन्तु श्वेताम्बरीय साहित्य में 'करण' शब्द का 'शरीर इन्द्रिय ऋादि पर्याप्तियाँ'—इतना ऋर्थ किया हुऋा मिलता है। यथा—

'करणानि शरीराचादीनि।'

---लोकप्र०, स० ३, श्लो० १० I

श्रतएव श्वेताम्बरीय सम्प्रदाय के श्रनुसार जिसने शरीर-पर्वाप्ति पूर्ण की है, पर इन्द्रिय-पर्याप्ति पूर्ण नहीं की है, वह भी 'करण-पर्याप्त' कहा जा सकता है । अर्थात शरीर रूप करण पूर्ण करने से 'करण-पर्याप्त' श्रीर इन्द्रिय रूप करण पूर्ण न करने से 'करण-अपर्याप्त' कहा जा सकता है । इस प्रकार श्वेताम्बरीय सम्प्रदाय की दृष्टि से श्रारीरपर्याध्त से लेकर मनःपर्याध्त पर्यन्त पूर्व-पूर्व पर्याध्त के पूर्ण न होने से 'करण-पूर्ण होने पर 'करण-पर्याध्त' श्रीर उत्तरोत्तर पर्याप्ति के पूर्ण न होने से 'करण-श्रपर्याप्त' कह सकते हैं। परन्तु जब जीव, स्वयोग्य सम्पूर्ण पर्याध्तयों को पूर्ण कर ले, तब उसे 'करण-श्रपर्याध्त' नहीं कह सकते।

पिर्मा काय स्वरूप---

पर्याप्ति, वह शक्ति है, जिसके द्वारा जीव, श्राहार-श्वासोच्छ्वास श्रादि के योग्य पुद्गलों को ग्रहण करता है श्रीर ग्रहीत पुद्गलों को श्राहार श्राहार श्राहार है। ऐसी शक्ति जीव में पुद्गलों के उपचय से बनती है। श्रायंत जिस प्रकार पेट के भीतर के भाग में वर्तमान पुद्गलों में एक तरह की शक्ति होती है, जिससे कि खाया हुश्रा श्राहार भिन्न-भिन्न रूप में बदल जाता है; इसी प्रकार जन्म-स्थान प्राप्त जीव के द्वारा ग्रहीत पुद्गलों से ऐसी शक्ति वन जाती है, जो कि श्राहार श्रादि पुद्गलों को खल-रस श्रादि रूप में बदल देती है। वही शक्ति पर्याप्ति है। पर्याप्तिजनक पुद्गलों में से कुछ तो ऐसे होते हैं, जो कि जन्मस्थान में श्राये हुए जीव के द्वारा प्रथम समय में ही ग्रहण किये जाकर, पूर्व-गहीत पुद्गलों के संसर्ग से तद्रप बने हुए होते हैं।

कार्य-भेद से पर्याप्ति के छह भेद हैं—, १) ब्राहारपर्याप्ति, (१) शरीरपर्याप्ति, (३) इन्द्रिय-पर्याप्ति, (४) श्वासोच्छ्वासपर्याप्ति, (५) भाषापर्याप्ति ब्रीर (६) मनः-पर्याप्ति । इनकी व्याख्या, पहले कर्मप्रन्थ की ४६वीं गाथा के भावार्थ में पृ० ६७वें से देख लेनी चाहिए ।

इन छह पर्याप्तियों में से पहली चार पर्याप्तियों के अधिकारी एकेन्द्रिय ही हैं। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और असंज्ञि-पञ्चेन्द्रिय जीव, मनःपर्याप्ति के सिवाय शेष पाँच पर्याध्वियों के अधिकारी हैं। संज्ञि-पञ्चेन्द्रिय जीव छहो पर्याध्वियों के अधिकारी हैं। इस विषय की गाथा, श्री जिनभद्रगिण चमाश्रमण-कृत बृहत्स-प्रहणी में है---

'ब्राहारसरीरिदियपज्जत्ती श्राखपासभाराते । चत्तारि पंच छप्पि य, एगिदियविगतसंनीर्सं ॥३४६॥'

यही गाथा गोम्मटसार-जीवकारड में ११८ वें नम्बर पर दर्ज है । प्रस्तुत विषय का विशेष स्वरूप जानने के लिए ये स्थल देखने योग्य हैं—

नन्दी, पृ० १०४-१०५; पञ्चसं०, द्वा० १, गा० ५ वृत्ति; लोकप्र०, स० ३ श्लो० ७-४२ तथा जीवकायड, पर्याप्ति-ऋषिकार, गा० ११७-१२७।

## ( ५ ) 'रपयोग का सह-क्रमभाव'

छुद्मस्य के उपयोग क्रमभावी हैं, इसमें मतभेद नहीं है, पर केवली के उप-योग के संबन्ध में मुख्य तीन पद्ध हैं—

- (१) सिद्धान्त-पन्न केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन को क्रमभावी मानता है। इसके समर्थक श्री जिनमद्रगणि चुमाश्रमण श्रादि हैं।
- (२) दूसरा पत्त केवलज्ञान-केवलदर्शन, उभय उपयोग को सहभावी मानता है। इसके पोषक श्री महावादी तार्किक श्रादि हैं।
- (३) तीसरा पद्म, उभय उपयोगों का भेद न मानकर उनका ऐक्य मानता है। इसके स्थापक श्री सिद्धसेन दिवाकर हैं।

तीनों पत्तों की कुछ मुख्य-मुख्य दलीलें क्रमशः नीचे दो जाती हैं-

- १—(क) सिद्धान्त (भगवती शतक १८ श्रीर २५ के ६ उद्देश्य, तथा प्रशा-पना-पद ३०) में ज्ञान-दर्शन दोनों का श्रालग-श्रालग कथन है तथा उनका कम-भावित्व स्पष्ट वर्णित है। (ल) निर्मुक्ति (श्रा० नि० गा० ६७७-६७६) में केव-लज्ञान-केवलदर्शन दोनों का भिन्न-भिन्न लच्चण उनके द्वारा सर्व-विषयक ज्ञान तथा दर्शन का होना श्रीर युगपत् दो उपयोगों का निषेध स्पष्ट बतलाया है। (ग) केवल-ज्ञान-केवलदर्शन के भिन्न-भिन्न श्रावरण श्रीर उपयोगों की बारह संख्या शास्त्र में (प्रशापना २६, पृ० ५० ४० श्राह-जयह वर्णित है। (घ) केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन, श्रनन्त कहे जाते हैं, सो लिच की श्रपेद्वा से उपयोग की श्रपेद्वा से नहीं। उपयोग की श्रपेद्वा से उनकी स्थित एक समय की है; क्योंक उपयोग की श्रपेद्वा से श्रनन्तता शास्त्र में कहीं भी प्रतिपादित नहीं है। (ङ) उपयोगों का स्वमाव ही ऐसा है, जिससे कि वे कमशाः प्रवृत्त होते हैं। इसलिए केवल ज्ञान श्रीर केवल-दर्शन को कमभावी श्रीर श्रलग-श्रलग मानना चाहिए।
- २—(क) श्रावरण-त्वयरूप निमित्त श्रौर सामान्य-विशेषात्मक विषय, समका-लीन होने से केवलज्ञान श्रौर केवलदर्शन युगपत् होते हैं। (ख) छाद्मिरथक-उप-योगों में कार्यकारणमाव या परस्पर प्रतिवन्ध्य-प्रतिवन्धक भाव घट सकता है, लायिक-उपयोगों में नहीं; क्यांकि बोध-स्वभावशाश्वत श्रात्मा, जब निरावरण हो, तब उसके दोनों लायिक-उपयोग निरन्तर ही होने चाहिए। (ग) केवलज्ञान-केवल-दर्शन की सादि-श्रपर्यवसितता, जो शास्त्र में कही है, वह भी युगपत्-पत्त् में ही घट सकती है; क्योंकि इस पद्म में दोनों उपयोग युगपत् श्रौर निरन्तर होते रहते हैं। इसलिए द्रव्यार्थिकनय से उपयोग-द्वय के प्रवाह को श्रपर्यवसित ( श्रनन्त ) कहा जा सकता है। (घ) केवलज्ञान-केवलदर्शन के संबन्ध 'में सिद्धान्त में जहाँ-

कहीं जो कुछ, कहा गया है, वह सब दोनों के व्यक्ति-भेद का साधक है, कम-भावित्वका नहीं । इसलिए दोनों उपयोग को सहभावी मानना चहिए।

३—(क) जैसे सामग्री मिलने पर एक ज्ञान-पर्याय में अनेक घट-पटाढि विषय भासित होते हैं, वैसे ही आवरण ज्ञय, विषय आदि सामग्री मिलने पर एक ही केवल-उपयोग, पदार्थों के सामान्य-विशेष उभय स्वरूप को जान सकता है। (ख) जैसे केवल ज्ञान के समय, मतिज्ञानावरणादि का स्त्रभाव होने पर भी मति श्रादि ज्ञान. केवल ज्ञान से श्रालग नहीं माने जाते, वैसे ही केवलदर्शनावरण का ब्रय होने पर भी केवलदर्शन को, केवलज्ञान से अलग मानना उचित नहीं। (ग) विषय श्रौर चयोपशम की विभिन्नता के कारण, छादमस्थिक ज्ञान श्रौर टर्शन में परस्पर भेद माना जा सकता है. पर श्रनन्त-विषयकता श्रौर ज्ञायिक-भाव समान होने से केवलज्ञान-केवलदर्शन में किसी तरह भेद नहीं माना जा सकता ! (घ) यदि केवलदर्शन को केवलज्ञान से श्रलग माना जाए तो वह सामान्यमात्र को विषय करनेवाला होने से श्रल्य-विषयक सिद्ध होगा, जिससे उसका शास्त्र-कथित ग्रनन्त-विषयकत्व नहीं घट सकेगा। (ङ) केवली का भाषण, केवलशान-केवलदर्शन पूर्वक होता है. यह शास्त्र-कथन श्राभेट-पद्म ही में पूर्णतया घट सकता है। (च) स्रावरण भेद कथञ्चित् है; स्रर्थात वस्तुतः स्रावरण एक होने पर भी कार्य ग्रीर उपाधि-भेद की ग्रपेदां से उसके भेद समभने चाहिए इसलिए एक उपयोग-व्यक्ति में ज्ञानत्व-दर्शनत्व दो धर्म श्रुलग-श्रुलग मानना चाहिए । उपयोग. ज्ञान-दर्शन दो ग्रलग-श्रलग मानना युक्त नहीं: श्रतएव ज्ञान-दर्शन दोनों शब्द पर्यायमात्र (एकार्थवाची) हैं।

उपाध्याय श्रीयशोविजयजी ने श्रपने ज्ञानिबन्दु पृ० १५ में नयस्दृष्टि से तीनों पत्नों का समन्वय किया है—सिद्धान्त-पत्न, शुद्ध ऋजुसूत्र नय की श्रपेत्ना से; श्री मल्तवादीजी का पत्न, व्यवहार-नयकी श्रपेत्ना से श्रीर श्रीसिद्धसेन दिवाकर का पत्न संग्रहनय की श्रपेत्ना से जानना चाहिए। इस विवय का सविस्तर वर्णन, सम्मितितर्क; जीवकाएड गा० ३ से श्रागे; विशेषावश्यक भाष्य, गा० ३००००० २१३५, श्रीहरिमद्र पूरि कृत धर्मसंग्रहणी गा० १३३६–१३५६; श्रीसिद्धसेनगिष-कृत तत्त्वार्थ टीका श्र० १, प्० ३१, प्० १९५४–१६० स्नीर ज्ञानिन्दु पृ० १५४–१६४ से जान लेना चाहिए।

दिगम्बर-सम्प्रदाय में उक्त तीन पह्न में से दूसरा श्रर्थात् युगपत् उपयोग-द्वय का पह्न ही प्रसिद्ध है---

'जुगवं बहुइ एाएां, केवलएाणिस्स दंसएं च तहा। दिएायरपयासतापं, जह बहुइ तह मुरोयव्वं ॥१६०॥' —नियमसार। 'सिद्धाणं सिद्धगई, केवलणाणं च दंसणं खयियं। सम्मत्तमणाहारं, उवजोगाणकमपउत्ती ॥७३०॥ —जीवकायड ह 'दंसणपुठवं णाणं, झदमत्थाणं ण दोण्णि उवउग्गा। जुगवं जम्हा केवलिणाहे जुगवं तु ते दो वि॥४४॥'

---द्रव्यसंग्रह ।

# (६) 'एकेन्द्रिय में श्रुतज्ञान'

एकेन्द्रियों में तीन उपयोग माने गए हैं । इसलिए यह शक्का होती है कि स्पर्शनेन्द्रिय-मितज्ञानावरण कर्म का ज्ञ्योपशम होने से एकेन्द्रियों में मित-उपयोग मानना ठीक है, परन्तु भाषालिश्व (बोलने की शक्ति) तथा अवणलिश्व (सुनने की शक्ति) न होने के कारण उनमें अतु-उपयोग कैसे माना जा सकता है; क्योंकि शास्त्र में भाषा तथा अवणलिश्व वालों को ही श्रुतज्ञान माना है । यथा—

'भावसुयं भासासायलद्विएा जुज्जए न इयरस्स । भासाभिमुहस्स जयं, सोऊए य जं हविज्ञाहि ॥१०२॥'

---विशेषावश्यक।

बोलने व सुनने की शक्ति वाले ही को भावश्रुत हो सकता है, दूसरे को नहीं क्योंकि 'श्रुत-ज्ञान' उस ज्ञान को कहते हैं, जो बोलने की इच्छा वाले या वचन सुननेवाले को होता है।

इसका समाधान यह है कि स्पर्शनेन्द्रिय के सिवाय अन्य द्रव्य (बाह्य) इन्द्रियों न होने पर भी ब्रुजादि जीवों में पाँच भावेन्द्रिय-जन्य ज्ञानों का होना, जैसा शास्त्र-सम्मत है; वैसे ही बोजने और सुनने की शक्ति न होने पर भी एकेन्द्रियों में भावश्रुत ज्ञान का होना शास्त्र-सम्मत है।

'जह सुहुमं भाविदियनाणं दर्निवदियावरोहे वि । तह दन्वसुयाभावे भावसुयं परिथवाईणं ॥१०४॥१

—विशोपावश्यक ।

जिस प्रकार द्रव्य-इन्द्रियों के अभाव में भावेन्द्रिय-जन्य सूक्ष्म ज्ञान होता है, इसी प्रकार द्रव्यश्रुत के भाषा आदि बाह्य निमित्त के अभाव में भी पृथ्वीकायिक आदि जीवों को अल्प भावश्रुत होता है। यह ठीक है कि औरों को जैसा स्पष्ट ज्ञान होता है, वैसा एकेन्द्रियों को नहीं होता। शास्त्र में एकेन्द्रियों को आहार का अभिजाष माना है, यही उनके अस्पष्ट ज्ञान मानने में हेत है। श्राहार का श्रमिलाष, जुधावेदनीय कर्म के उदय से होनेवाला श्रात्मा का परिणाम-विशेष (अध्यवसाय) है। यथा—

'श्राहारसंज्ञा श्राहाराभिलाषः चुद्धेदनीयोदयप्रभवः खल्वात्मपरिखाम इति।'

--- श्रावश्यक, हारिभद्री वृत्ति पृ० ५८० ।

इस श्रभिलाष रूप श्रध्यवसाय में 'मुक्ते श्रमुक वस्तु मिले तो श्रच्छा', इस प्रकार का शब्द श्रीर श्रर्थ का विकल्प होता है। जो श्रध्यवसाय विकल्प सिहत होता है, वही श्रुतज्ञान कहलाता है। यथा—

'इन्दियमणोनिमित्तं, जं विण्णाणं सुयाणुसारेणं । निययत्थुत्तिसमत्यं, तं भावसुयं मई सेसं ॥१००॥'

---विशेषावश्यक ।

श्रयांत् इन्द्रिय श्रौर मन के निर्मित्त से उत्पन्न होने वाला शान, जो नियत श्रयं का कथन करने में समर्थ श्रुतानुसारी ( शब्द तथा श्रयं के विकल्प से युक्त) है, उसे 'भावश्रुत' तथा उससे भिन्न शान को 'मितिज्ञान' समभाना चाहिए। श्रुव यदि एकेन्द्रियों में श्रुत-उपयोग न माना जाए तो उनमें श्राहार का श्रिमिलाष जो शास्त्र-सम्मत है, वह कैसे घट सकेगा? इसिलाए बोलने श्रौर सुनने की शक्ति न होने पर भी उनमें श्रुत्यन्त सूक्ष्म श्रुत-उपयोग श्रुवश्य ही मानना चाहिए।

भाषा तथा अवर्णलिंध वालों को ही भावश्रुत होता है, दूसरे को नहीं, इस शास्त्र-कथन का तात्पर्य इतना ही है कि उक्त प्रकार की शक्तिवाले को स्पष्ट भावश्रुत होता है ख्रीर दूसरों को ख्रस्पष्ट।

# (७) 'योगमार्गणा'

तीन योगों के बाह्य और श्राम्यन्तर कारण दिखा कर उनकी व्याख्या राज-वार्तिक में बहुत ही स्पष्ट की गई है। उसका सारांश इस प्रकार है—

- (क) बाह्य श्रीर श्राम्यन्तर कारणों से होनेवाला जो मनन के श्रिभिष्ठल श्रात्मा का प्रदेश-परिस्यन्द, वह 'मनोयोग' है। इसका बाह्य कारण, मनोवर्गणा का श्रालम्बन श्रीर श्राम्यन्तर कारण, वीर्यान्तरायकर्म का स्वय-स्वयोपशम तथा नो-इन्द्रियावरणकर्मका स्वय-स्वयोपशम (मनोलन्बि) है।
- (ल) बाह्य श्रौर श्राम्यन्तर कारण-जन्य श्रात्मा का भाषाभिमुल प्रदेश-परि-स्पन्द 'वचनयोग' है। इसका बाह्य कारण पुद्गलविपाकी शरीरनामकर्म के उदय से

होनेवाला वचनवर्गणाका श्रालम्बन है श्लौर श्राम्यन्तर कारण वीर्यान्तरायकर्म का इय-चयोपशम तथा मतिज्ञानावरण श्लौर श्राचरश्रुतज्ञानावरण श्रादि कर्म का इय-इयोपशम (वचनलिघ) है।

(ग) बाह्य ख्रौर स्त्राभ्यन्तर कारण जन्य गमनादि विषयक स्त्रात्मा का प्रदेश-परिस्पन्द 'काययोग' है । इसका बाह्य कारण किसी न-किसी प्रकार की शरीर-वर्गणा का स्नालम्बन है स्त्रौर स्नाभ्यन्तर कारण वीर्यान्तरायकर्म का स्त्रय-स्त्रयो-पशम है।

यद्यपि तेरहवें और चौदहवें, इन दोनों गुष्पस्थानों के समय वीर्थान्तरायकर्म का ज्यरूप श्राभ्यन्तर कारण समान ही है, परन्तु वर्गणालम्बनरूप बाह्य कारण समान नहीं है। श्रर्थात् वह तेरहवें गुष्पस्थान के समय पाया जाता है, पर चौदहवें गुष्पस्थान के समय नहीं पाया जाता। इसीसे तेरहवें गुष्पस्थान में योग-विधि होती है, चौदहवें में नहीं। इसके लिए देखिए, तत्त्वार्थ-राजवार्तिक ६, १, १०।

#### यांग के विषय में शंका-समाधान

(क) यह शङ्का होती है कि मनोयोग श्रीर बचनयोग, काययोग ही हैं; क्योंकि इन दोनों के योगों के समय, शरीर का व्यापार श्रवश्य रहता ही है श्रीर इन योगों के श्रालम्बनभूत मनोद्रव्य तथा भाषाद्रव्य का ग्रहण भी किसी-न-किसी प्रकार के शारीरिक-योग से ही होता है।

इसका समाधान यही है कि मनोयोग तथा वचनथोग, काययोग से जुदा नहीं हैं, किन्तु काययोग-विशोष ही हैं। जो काययोग, मनन करने में सहायक होता है, बही उस समय 'मनोयोग' श्रीर जो काययोग, भाषा के बोलने में सहकारी होता है, वही उस समय 'वचनयोग' माना गया है। सारांश यह है कि व्यवहार के लिए ही काययोग के तीन भेद किये हैं।

(ख) यह भी शङ्का होती है कि उक्त रीति से श्वासोच्छ्वास में सहायक होने-बाले काययोग को 'श्वासोच्छ्वासयोग' कहना चाहिए स्रौर तीन की जगह चार योग मानने चाहिए।

इसका समाधान यह दिया गया है कि व्यवहार में, जैसा भागा का श्रीर मनका विशिष्ट प्रयोजन दीखता है, वैसा श्वासोच्छ्वासका नहीं। श्रार्थात् श्वासोच्छ्वास श्रीर शरीर का प्रयोजन वैसा भिन्न नहीं है, जैसा शरीर श्रीर मन-वचन का। इसी से तीन ही योग माने गए हैं। इस विषय के विशेष विचार के खिए विशेषावश्यकभाष्य, गा० ३५६---३६४ तथा लोकप्रकाश-सर्ग ३,स्प्रो०१३५४---१३५५ के बीच का गद्य देखना चाहिए।

# द्रव्यमन, द्रव्यवचन श्रीर शरीर का स्वरूप

- (क) जो पुद्ग्ल मन बनने के योग्य हैं, जिनको शास्त्र में 'मनोवर्गणा' कहते हैं, वे जब मनरूप में परिण्य हो जाते हैं—विचार करने में सहायक हो सकें, ऐसी स्थित को प्राप्त कर लेते हैं—तब उन्हें 'मन' कहते हैं। शरीर में द्रव्यम्मन के रहने का कोई खास स्थान तथा उसका नियत आकार श्वेताम्बरीय प्रन्थों में नहीं है। श्वेताम्बर-सम्प्रदाय के अनुसार द्रव्यमन को शरीर-व्यापी स्त्रीर शरीराकार समक्षना चाहिए। दिगम्बर-सम्प्रदाय में उसका स्थान हृदय तथा आकार कमल के समान माना है।
- (ख) वचनरूप में परिखत एक प्रकार के पुद्गल, जिन्हें भाषावर्गणा कहते हैं, वे ही 'बचन' कहलाते हैं।
- (ग) जिससे चलना-फिरना, खाना-पीना ऋादि हो सकता है, जो सुख-दुःख भोगने का स्थान है ऋौर जो ऋौदारिक, वैकिय ऋादि वर्गसाऋों से बनता है, वह 'शरीर' कहलाता है।

#### ( ८ ) 'सम्यक्ष्व'

इसका स्वरूप, विशेष प्रकार से जानने के लिए निम्नलिखित कुछ यातों का विचार करना बहुत उपयोगी है—

- (१) सम्यक्त्व सहेतुक है या निर्हेतुक ?
- (२) ज्ञायोपशमिक ग्रादि भेदों का ग्राधार क्या है।
- (३) श्रीपशमिक श्रीर चायोपशमिक-सम्यक्त्व का श्रापस में श्रन्तर तथा चायिकसम्यक्त्व की विशेषता।
  - (४) शङ्का-समाधान, विपाकोटय स्त्रौर प्रदेशोदय का स्वरूप ।
  - (५) श्वयोपशम श्रीर उपशम की व्याख्या तथा खुलासावार विचार ।
- (१) सम्यक्त-परिणाम सहेतुक है या निहंतुक ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि उसको निहेंतुक नहीं मान सकते; क्योंकि जो वस्तु निहेंतुक हो, वह सब काल में, सब जगह, एक सो होनी चाहिए ऋथवा उसका ऋमाव होना चाहिए। सम्यक्ष्यपरिणाम, न तो सब में समान है और न उसका ऋमाव है। इसोलिए उसे सहेतुक ही मानना चाहिए। सहेतुक मान लेने पर यह प्रश्न होता है कि उसका

नियत हेतु क्या है; प्रवचन-अवण, भगवत्पूजन आदि जो-जो बाह्य निभित्त माने जाते हैं, वे तो सम्यक्त्व के नियत कारण हो ही नहीं सकते; क्योंकि इन बाह्य निमित्तों के होते हुए भी अभन्यों की तरह अनेक भन्यों को सम्यक्त्व-प्राप्ति नहीं होती। परन्तु इसका उत्तर इतना ही है कि सम्यक्त्व-परिणाम प्रकट होने में नियत कारण जीव का तथाविध भव्यत्व-नामक ग्रानाटि पारिणामिक-स्वभाव विशेष ही है। जब इस परिणामिक भव्यत्वका परिपाक होता है, तभी सम्यक्त्व-लाभ होता है। भन्यत्व परिणाम, साध्य रोग के समान है। कोई साध्य रोग, स्वयमेव (बाह्य उपाय के बिना ही) शान्त हो जाता है। किसी साध्य रोग के शान्त होने में वैद्य का उपचार भी दरकार है श्रीर कोई साध्य रोग ऐसा भी होता है. जो बहुत दिनों के बाद मिटता है। भव्यत्व-स्वभाव ऐसा ही है। श्रानेक जीवों का भव्यत्व, बाह्य निमित्त के बिना ही परिशक प्राप्त करता है। ऐसे भी जीव हैं, जिनके भव्यत्व-स्वभाव का परिपाक होने में शास्त्र-श्रवण श्रादि बाह्य निमित्तों की श्रावश्यकता पड़ती है। श्रीर श्रनेक जीवों का भव्यत्व परिणाम दीर्घ-काल व्यतीत हो चुकने पर, स्वयं ही परिपाक प्राप्त करता है। शास्त्र-श्रवण, ऋहत्पूजन ऋादि जो बाह्य निमित्त हैं, वे सहकारीमात्र हैं। उनके द्वारा कभी कभी भव्यत्व का परिपाक होने में मदद मिलती है, इससे व्यवहार में वे सम्यक्त के कारण माने गए हैं श्रीर उनके श्रालम्बन की श्रावश्यकता दिखाई जाती है। परन्त निश्चय-दृष्टि से तथाविध-भव्यत्व के निपाक को ही सम्यक्त्य का अव्यभिचारी (निश्चित) कारण मानना चाहिए। इससे शास्त्र-अवण, प्रतिमा-पूजन श्रादि बाह्य कियात्रों की अनैकान्तिकता, जो अधिकारी भेद पर अवलम्बित है, उसका खुलासा हो जाता है। यही भाव भगवान उमास्वति ने 'तन्निसर्गादिषगमाद्वा'--तत्त्वार्थ-ग्र० १, सत्र ३ से प्रकट किया है। श्रीर यही बात पञ्चसंग्रह-द्वार १, गा० ८ की मलय-गिरि- टीका में भी है।

(२) सम्यक्त्व गुण, प्रकट होने के क्राम्यन्तर कारणों की जो विविधता है, वहीं जायोपशामिक स्नादि मेदों का क्राधार है—स्नमन्तानुविध्य-चतुष्क स्नौर दर्शनमोहनीय-त्रिक, इन सात प्रकृतियों का च्योपशाम, चायोपशमिकसम्यक्त्व का; उपशम, श्रीपशमिकसम्यक्त्वका स्नौर च्या, चायिकसम्यक्त्व का कारण है। तथा सम्यक्त्व से गिरा कर मिध्यात्व की स्नोर कुकानेवाला स्नमन्तानुवन्धी कपाय का उदय, सासादनसम्यक्त्व का कारण स्नौर मिश्रमोहनीय का उदय, मिश्रसम्यक्त्व का कारण है। श्रीपशमिकसम्यक्त्व का कारण है। श्रीपशमिकसम्यक्त्व के कारण स्नौर काललिय स्नादि स्नम्य क्या २ निमित्त स्रोप्त है स्नौर वह किस-किस गित में किन-किन कारणों से होता है, इसका विशेष वर्षान तथा चायिक स्नौर चायोपशमिकसम्यक्त्व का वर्षान कम्मराः—तत्वार्ष

अत्र २, स्॰ ३ के पहले और दूसरे राजवार्तिक में तथा स्॰ ४ और ५ के सातर्वे राजवार्तिक में है।

- (३) श्रीपशिमिकसम्यक्त्व के समय, दर्शनमोहनीय का किसी प्रकार का उदय नहीं होता; पर ज्ञायोपशिमिकसम्यक्त्व के समय, सम्यक्त्यमोहनीय का विपाकोदय श्रीर मिध्यात्वमोहनीय का प्रदेशोदय होता है। इसी मिन्नता के कारण शास्त्र में श्रीपशिमिकसम्यक्त्व को, 'मावसम्यक्त्व' श्रीर ज्ञायोपशिमिकसम्यक्त्व को, 'द्रव्यसम्यक्त्व' कहा है। इन दोनों सम्यक्त्वों से ज्ञायिकसम्यक्त्व विशिष्ट है; क्यों- कि वह स्थायी है श्रीर ये दोनों श्रस्थायी हैं।
- (४) यह शङ्का होती है कि मोहनीयकर्म घातिकर्म है। वह सम्यक्त्व और चारित्रपर्याय का घात करता है, इसलिए सम्यक्त्वमोहनीय के विपाकोदय और मिय्यात्वमोहनीय के प्रदेशोदय के सम्यक् सम्यक्त्व-परिणाम व्यक्त कैसे हो सकता है ! इसका समाधान यह है कि सम्यक्त्वमोहनीय, मोहनीयकर्म है सही, पर उसके दिल विशुद्ध होते हैं; क्योंकि शुद्ध अध्यवसाय से जब मिथ्यात्वमोहनीयकर्म के दिलकोंका सर्वधाती रस नष्ट हो जाता है, तब वेही एक-स्थान रसवाले और दि-स्थान अतिमन्द रसवाले दिलक 'सम्यक्त्यमोहनीय' कहलाते हैं । जैसे—कौंच आदि पारदर्शक वस्तुएँ नेत्र के दर्शन-कार्य में क्कावट नहीं डालर्ता; वैसे ही मिय्यात्वमोहनीय के शुद्ध दिलकों का विपाकोदय सम्यक्त्य-परिणाम के आविर्भाव में प्रतिवन्ध नहीं करता । अब रहा मिथ्यात्व का प्रदेशोदय, सो वह भी, सम्यक्त्व-परिमाण का प्रतिवन्धक नहीं होता; क्योंकि नीरस दिलकोंका ही प्रदेशोदय होता है । जो दिलक, मन्द रसवाले हैं, उनका विपाकोदय भी जब गुण का घात नहीं करता, तब नीरस दिलकों के प्रदेशोदय से गुण्य के घात होने की सम्भावना हो नहीं की जा सकती । देखिए, पञ्चसंग्रह-द्वार १, १५औं गाथा की टीका में ग्यारहवं गुण्यस्थान की व्याख्या।
- (५) ज्योपशाम-जन्य पर्याय 'ज्ञायोपशामिक' श्रीर उपशाम-जन्य पर्याय 'श्रीपशामिक' कहलाता है। इसलिए किसी भी ज्ञायोपशामिक श्रीर श्रीपशामिक भाव का यथार्थ शान करने के लिए पहले ज्योपशाम श्रीर उपशाम का ही स्वरूप जान लेना आवश्यक है। श्रतः इनका स्वरूप शास्त्रीय प्रक्रिया के श्रनुसार लिखा जाता है—
- (१) ख्योपशम शब्द में दो पद हैं—ख्य तथा उपशम । 'ख्योपशम' शब्द का मतलब, कर्म के ख्य और उपशम दोनों से हैं। ख्य का मतलब, ऋात्मा से कर्म का विशिष्ट संबन्ध छूट जाना और उपशम का मतलब कर्म का अपने स्वरूप में आत्मा के साथ संलग्न रहकर भी उस पर असर न डालना है। यह तो हुआ

सामान्य श्रर्थ; पर उसका पारिभाषिक श्रर्थ कुछ श्रिष्ठ है। बन्धाविलका पूर्ण होः जाने पर किसी विविद्यत कर्म का जब च्योपशम शुरू होता है, तब विविद्यत वर्तमान समय से श्राविलका-पर्यन्त के दिलक, जिन्हें उदयाविलका-प्राप्त या उदीर्ण-दिलक कहते हैं, उनका तो प्रदेशोदय व विपाकोदयद्वारा च्य (श्रभाव) होता रहता है; श्रोर जो दिलक, विविद्यत वर्तमान समय से श्राविलका तक में उदय पाने योग्य नहीं हैं—जिन्हें उदयाविलका बिहर्भूत या श्रनुदीर्ण दिलक कहते हैं—उनका उपशम (विपाकोदय की योग्यता का श्रभाव या तीव रस से मन्द रस में परिण्यान) हो जाता है, जिससे वे दिलक, श्रपनी उदयाविलका प्राप्त होने पर, प्रदेशोदय या मन्द विपाकोदय द्वारा चीण हो जाते हैं श्रथांत् श्रात्मा पुर श्रपना फल प्रकट नहीं कर सकते या कम प्रकट करते हैं।

इस प्रकार आवितका पर्यन्त के उदय-प्राप्त कर्मदितिकों का प्रदेशोदय व विपाकोदय द्वारा च्य और आवितका के बाद के उदय पाने योग्य कर्मदितिकों की विपाकोदय संविधनी योग्यता का आधाव या तीव रस का मन्द रस में परिणमन होते रहने से कर्म का च्योपशम कहताता है। चयोपशम-योग्य कर्म —

च्योपशम, सब कर्मों का नहीं होता; सिर्फ घातिकर्मों का होता है। घातिकर्म के देशधाति श्रीर सर्वघाति, ये दो भेद हैं। दोनों के च्योपशम में कुछ विभिन्नता है।

(क) जब देशघातिकर्म का च्योपशम प्रवृत्त होता है, तब उसके मंद रसयुक्त कुछ दिलकों का विपाकोदय, साथ ही रहता है। विपाकोदय-प्राप्त दिलक,
अल्प रस-युक्त होने से स्वाचार्य गुण का घात नहीं कर सकते, इससे यह सिद्धांत
माना गया है कि देशघातिकर्म के च्योपशम के समय, विपाकोदय विरुद्ध नहीं
है, अर्थात् वह च्योपशम के कार्य को—स्वाचार्य गुण के विकास को—रोक नहीं
सकता। परन्तु यह बात ध्यान में रखना चाहिए कि देशघातिकर्म के विपाकोदयमिश्रित च्योपशम के समय, उसका सर्वधाति-रस-युक्त कोई भी दिलक, उःयमान
नहीं होता। इससे यह सिद्धांत मान लिया गया है कि जब, सर्वधाति रस, शुद्धअध्यवसाय से देशघातिरूप में परिणत हो जाता है, तभी अर्थात् देशघाति-स्पर्धक
के ही विपाकोदय-काल में च्योपशम अवश्य प्रवृत्त होता है।

घातिकर्म की पच्चीस प्रकृतियों देशघातिनी हैं, जिनमें से मतिशानावरण, श्रुतज्ञानावरण, श्रुचखुर्दर्शनावरण श्रीर पाँच श्रुन्तराय, इन श्राठ प्रकृतियों का खयोपराम तो सदा से ही प्रवृत्त हैं; क्योंकि श्रावार्य मतिज्ञान श्रादि पर्याय, श्रुनादि काल से खायोपरामिकरूप में रहते ही हैं। इसलिए यह मानना चाहिए कि उक्त स्राट प्रकृतियों के देशघाति-रसस्पर्धक का ही उदय होता है, सर्वघाति-रसस्पर्धक का कभी नहीं।

श्रविधश्चानावरण्, मनःपर्यायशानावरण्, चबुदर्शनावरण् श्रीर श्रविधदर्शना-वरण्, इन चार प्रकृतियों का चयोपशम कादाचित्क (श्रनियत) है, अर्थात् जब उनके सर्वघाति-रसस्पर्धक, देशघातिक्य में परिण्त हो जाते हैं; तमी उनका चयोपशम होता है श्रीर जब सर्वघाति-रसस्पर्धक उदयमान होते हैं, तब श्रविधशान श्रादि का घात ही होता है। उक्त चार प्रकृतियों का च्योपशम भी देशघाति-रसस्पर्धक के विपाकोदय से मिश्रित ही समक्षना चाहिए।

उक्त बारह के सिवाय शेष तेरह (चार संज्वलन श्रीर नी नोकषाय) प्रकृतियाँ जो मोहनीय की हैं, वे श्रभुवोदियनी हैं। इसलिए जब उनका चयोपराम, प्रदेशोदयमात्र से युक्त होता है, तब तो वे स्वावार्य गुरा का लेश भी पात नहीं करतीं श्रीर देशपातिनी ही मानी जाती हैं; पर जब उनका च्योपराम विपाकोदय से मिश्रित होता है, तब वे स्वावाय गुरा का कुछ पात करतीं हैं श्रीर देशपातिनी कहलाती हैं।

(ल) घातिकर्म की बीस प्रकृतियाँ सर्वघातिनी हैं। इनमें में केवलशानावरण् श्रीर केवलर्शनावरण्, इन दो का तो च्योपशम होता ही नहीं; क्योंकि उनके दिलक कभी देशघाति-रसयुक्त बनते ही नहीं श्रीर न उनका विपाकोदय ही रोका जा सकता है। शेष-श्रठारह प्रकृतियाँ ऐसी हैं, जिनका च्योपशम हो सकता है; परंतु यह बात, ध्यान में रखनी चाहिए कि देशघातिनी प्रकृतियां के च्योपशम के समय, जैसे विपाकोदय होता है, वैसे इन श्रठारह सर्वधातिनी प्रकृतियां के च्योपशम के समय नहीं होता, श्रयांत् इन श्रठारह प्रकृतियां का च्योपशम, तभी सम्भव है, जब उनका प्रदेशोदय हो हो। इसिलए यह सिद्धांत माना है कि 'विपाकोदयवती प्रकृतियां का च्योपशम, यदि होता है तो देशघातिनी ही का, सर्वधातिनी का नहीं'।

श्रत एव उक्त श्रठारह प्रकृतियाँ, विपाकोदय के निरंशि के योग्य मानी जाती है; क्यांकि उनके श्रावायं गुणों का द्वायोपशमिक स्वरूप में व्यक्त होना माना गया है, जो विपाकोदय के निरंशि के सियाय घट नहीं सकता।

(२) उपशम—च्योपशम की व्याख्या में, उपशम शब्द का जो अर्थ किया गया है, उससे श्रीपशमिक के उपशम शब्द का श्रर्थ कुछ उदार है। श्रर्थात् च्योपशम के उपशम शब्द का अर्थ सिर्फ विपाकोदयसम्बन्धिनी योग्यता का अभाव या तीव रस का मंद रस में परिकासन होना है; पर श्रीपशमिक के उपशम शब्द का अर्थ प्रदेशोदय श्रीर विपाकोदय दोनों का श्रमाय है; क्योंकि च्योपशम.

में कर्म का चय भी जारी रहता है, जो कम से कम प्रदेशोदय के सिवाय हो ही नहीं सकता। परंद्र उपशम में यह बात नहीं। जब कर्म का उपशम होता है, तभी से उसका चय रक ही जाता है, ऋत एव उसके प्रदेशोदय होने की आवश्यकता ही नहीं रहती। इसीसे उपशम-अवस्था तभी मानी जाती है, जब कि अन्तरकरख होता है। अन्तरकरख के अन्तर्भुहूर्त में उदय पाने के योग्य दिलकों में से कुछ तो पहले ही भोग लिये जाते हैं और कुछ दिलक पीछे उदय पाने के योग्य बना दिये जाते हैं, अर्थात् अन्तरकरख में वेद्य-दिलकों का अभाव होता है।

ग्रत एव चयोपशम श्रीर उपशम की संद्यित व्याख्या इतनी ही की जाती है कि ज्योपशम के समय, प्रदेशोदय या मन्द विपाकोदय होता है, पर उपशम के समय, वह भी नहीं होता। यह नियम याद रखना चाहिए कि उपशम भी घातिकर्म का ही हो सकता है, सो भी सब घातिकर्म का नहीं, किंतु केवल मोहनीय-कर्म का। श्रर्थात् प्रदेश श्रीर विपाक दोनों प्रकार का उदय, यदि रोका जा सकता है तो मोहनीयकर्म का ही। इसके लिए देखिए, नन्दी, सू० प्रकी टीका, पृ० ७७; कम्मपयडी, श्री यशोविजयजी-कृत टीका, पृ० १३; पञ्च० द्वा० १, गा २६ की मलयगिरि-व्याख्या। सम्यक्त्व स्वरूप, उत्पत्ति श्रीर भेद-प्रभेदादि के सविस्तर विचार के लिए देखिए, लोक प्र०-सर्ग ३, श्लोक ५६६-७००।

# (९) श्रचतुर्दर्शन का सम्भव

श्रठारह मार्गणा में श्रवज्ञुर्दर्शन परिगणित है; श्रतएव उसमें भी वौदह जीवस्थान समभने चाहिए। परन्तु इस पर प्रश्न यह होता है कि श्रवज्ञुर्दर्शन में जो श्रपयांत जीवस्थान माने जाते हैं, सो क्या श्रपयांत श्रवस्था में इन्द्रियपर्याति पूर्ण होने के वहले भी श्रवज्जुर्दर्शन होता है, यह मान कर था इन्द्रिय पर्याति पूर्ण होने के पहले भी श्रवज्जुर्दर्शन होता है, यह मान कर ?

यदि प्रथम पच्च माना जाए तब तो ठीक है; क्योंकि इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद अपर्याप्त-श्रवस्था में ही चच्छुरिन्द्रिय द्वारा सामान्य बोध मान कर जैसे— चक्छुर्दर्शन में तीन अपर्याप्त जीवस्थान चौथे कर्मग्रंथ की १७ वीं गाथा में मतान्तर से बतलाये हुए हैं वैसे ही इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद अपर्याप्त-श्रवस्था में चच्छुर्पिन हन्द्रिय द्वारा सामान्य बोध मान कर अचच्छुर्दर्शन में सात अपर्याप्त जीवस्थान घटाये जा सकते हैं।

परन्तु श्रीजयसोमस्रि ने इस गाथा के ऋपने टबे में इन्द्रियपयांति पूर्यं होने के पहले भी श्रवजुर्दर्शन मान कर उसमें ऋपर्याप्त जीवस्थान माने हैं। श्रीर सिद्धान्त के ऋाधार से बतलाया है कि विश्रहगति और कार्मणयोग में ऋवधिदर्शनरिहत जीव को श्रवजुर्दर्शन होता है। इस पत्त में प्रश्न यह होता है कि इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले द्रव्येन्द्रिय न होने से श्रवजुर्दर्शन कैसे मानना ? इसका उत्तर दो तरह से दिया जा सकता है।

(१) द्रव्येन्द्रिय होने पर द्रव्य श्रीर भाव, उभय इन्द्रिय-जन्य उपयोग श्रीर द्रव्येन्द्रिय के श्रभाव में केवल भावेन्द्रिय-जन्य उपयोग, इस तरह दो प्रकार का उपयोग है। विग्रहगति में श्रीर इन्द्रियपर्यान्ति होने के पहले, पहले प्रकार का उपयोग, नहीं हो सकता; पर दूसरे प्रकार का दर्शनात्मक सामान्य उपयोग माना जा सकता है। ऐसा मानने में तत्वार्थ-श्र० २, स्० ६ की इतिका—

'श्रथवेन्द्रियन्रिपेन्नमेव तत्कस्यचिद्भवेद् यतः प्रष्ठत उपसर्पन्तं सर्पे बुद्धयैवेन्द्रियव्यागारनिरपेक्षं पश्यतीति।'

यह कथन प्रमाण है। सारांश, इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले उपयोगातमक अचत्तुदर्शन मान कर समाधान किया जा सकता है।

(२) विग्रहगित में त्रीर इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले श्रचतुर्दर्शन माना जाता है, सो शक्तिरूप ऋयीत् द्योपशमरूप, उपयोगरूप नहीं। यह समाधान, प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रन्थ की ४६वीं गाथा की टीका के—

'त्रयाणामप्यच्छुर्दर्शनं तस्यानाहारकावस्थायामपि लब्धिमाश्रित्या-भ्युपगमात् ।'

इस उल्लेख के ऋाधार पर दिया गया है।

प्रश्न—इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले जैसे उपयोगरूप या चयोपशमरूप अचचुर्द्शन माना जाता है, वैसे ही चचुर्दर्शन क्यों नहीं माना जाता ?

उत्तर--चत्तुर्रश्न, नेत्ररूप विशेष-इन्द्रिय-जन्य दर्शन को कहते हैं। ऐसा दर्शन उसी समय माना जाता है, जब कि द्रव्यनेत्र हो। श्रतएव चत्तुर्र्शन को इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के बाद ही माना है। श्रवचुर्द्शन किसी-एक इन्द्रिय-जन्य सामान्य उपयोग को नहीं कहते; किन्तु नेत्र-भिन्न किसी द्रव्येन्द्रिय से होनेवाले, द्रव्यमन से होनेवाले या द्रव्येन्द्रिय तथा द्रव्यमन के श्रभाव में च्योपशममात्र से होनेवाले सामान्य उपयोग को कहते हैं। इसी से श्रवचुर्द्शन को इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण होने के पहले श्रीर पीछे, दोनों श्रवस्थाओं में माना है।

#### (१०) 'श्रनाहारक'

श्रनाहारक जीव दो प्रकार के होते हैं— छुद्यस्थ श्रीर वीतराग । वीतराग में जो श्रशारीरी (मुक्त) हैं, वे सभी सदा श्रनाहारक ही हैं; परन्तु जो शारीरधारी हैं, वे केविलसमुद्धात के तीसरे चौथे श्रीर पाँचवें समय में ही श्रनाहारक होते हैं। छुद्यस्थ जीव, श्रनाहारक तभी होते हैं, जब वे विग्रहगति में वर्तमान हों।

जन्मान्तर श्रहण करने के लिए जीव को पूर्व-स्थान छोड़कर दूसरे स्थान में जाना पड़ता है। दूसरा स्थान पहले स्थान से विश्वेणि-पतित (वक्र-रेखा में ) हो, तब उसे वक्र-गति करनी पड़ती है। वक्र-गति के संबन्ध में इस जगह तीन बातों पर विचार किया जाता है—

- (१) वक्र-गति में विग्रह ( घुमाव ) की संख्या, (२) वक्र-गति का काल-परिमाण श्रीर (३) वक्र-गति में श्रनाहारकत्व का काल-मान ।
- (१) कोई उत्पत्ति-स्थान ऐसा होता है कि जिसको जीव एक विग्रह करके ही प्राप्त कर लेता है। किसी स्थान के लिए दो विग्रह करने पड़ते हैं श्रीर किसी के लिए तीन भी। नवीन उत्पत्ति-स्थान, पूर्व-स्थान से कितना ही विश्रेणि-पतित क्यों न हो, पर वह तीन विग्रह में तो श्रवश्य ही प्राप्त हो जाता है।

इस विषय में दिगम्बर-साहित्य में विचार-भेद नजरनहीं स्राता; क्योंकि-

'विष्रह्वती च संसारिएः प्राक चतुऽर्यः।'—तत्त्वार्थन्त्र० २, स्० २८। इस स्त्र की सर्वार्थिसिद्धि-टीका में श्री पूज्यपादस्वामी ने श्राधिक से अधिक तीन विग्रहवाली गति का ही उल्लेख किया है। तथा—

'एकं द्वी त्रीन्वाऽनाहारकः।' -तत्त्वार्थ-ग्र० २, सूत्र ३० ।

इस सूत्र के छठे राजवार्तिक में भट्टारक श्रीश्रकलक्कदेव ने भी श्रिधिक से श्रिधिक त्रि-विग्रह-गति का ही समर्थन किया है। नेमिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्ती भी गोम्मटसार-जीवकारड की ६६६वीं गाथा में उक्त मत का ही निर्देश करते हैं।

श्वेताम्बरीय प्रन्थां में इस विषय पर मतान्तर उल्लिखित पाया जाता है— 'विषहवर्ता च संसारिणः प्राक्चतुभ्येः।' —तत्त्वार्थन्त्र० २, सूत्र२९ । 'एकं द्वौ वाऽनाहारकः।' — तत्त्वार्थन्त्र० २, सू० ३० ।

श्वेताम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्य-श्र० २ के माष्य में भगवान् उमास्वाति ने तथा उसको टीका में श्रीसिद्धसेनगिए ने त्रि-विप्रहगति का उल्लेख किया है। साथ ही उक्त भाष्य की टीका में चतुर्विग्रह-गति का मतान्तर भी दरसाया है। इस मतान्तर का उल्लेख बृहत्संग्रहणी की ३२५वीं गाथा में श्लौर श्रीभगवती शतक ७, उद्देश्य र की तथा शतक १४, उद्देश १ की टीका में भी है। किन्तु इस मतान्तर का जहाँ-कहीं उल्लेख है, वहाँ सब जगह यही लिखा है कि चतुर्विमहगति का निर्देश किसी मूल सूत्र में नहीं है। इससे जान पड़ता है कि ऐसी गति करनेवाले जीव ही बहुत कम हैं। उक्त सूत्रों के भाष्य में तो यह स्पष्ट लिखा है कि त्रि-विमह से अधिक विमहचाली गति का संभव ही नहीं है।

'त्रवित्रहा एकवित्रहा द्विवित्रहा त्रिवित्रहा इत्येत।श्चतुस्समयपराश्च-तुर्विधा गतयो भवन्ति, परतो न सम्भवन्ति।'

भाष्य के इस कथन से तथा दिगम्बर-ग्रंथों में श्रधिक से श्रधिक त्रि-विग्रह् गति का ही निर्देश पाये जाने से श्रीर भगवती-टीका श्रादि में जहाँ-कहीं चतुर्विग्रह्-गति का मतान्तर हैं, वहाँ सब जगह उसकी श्रल्पता दिखाई जाने के कारण श्रधिक से श्रधिक तीन विग्रहवाली गति ही का पत्त बहुमान्य समफना चाहिए।

- (२) वक्र-गित के काल-परिमाण के संबन्ध में यह नियम है कि वक्र-गित का समय विग्रह की श्रपेद्धा एक श्रिषक ही होता है। श्रथांत् जिस गित में एक विग्रह हो, उसका काल-मान दो समयोंका, इस प्रकार द्वि विग्रहगित का काल-मान तीन समयों का श्रीर त्रि-विग्रहगित का काल-मान चार समयों का है। इस नियम में श्वेताम्बर-दिगम्बर का कोई मत-भेद नहीं। हाँ ऊपर चतुर्विग्रह गित के मतान्तर का जो उल्लेख किया है, उसके श्रनुसार उस गित का काल-मान पाँच समयों का बतलाया गया है।
- (३) विग्रहगति में अनाहारकत्व के काल-मान का विचार व्यवहार श्रीर निश्चय, दो दिष्ट्यों से किया हुआ पाया जाता है। व्यवहारवादियों का अभिप्राय यह है कि पूर्व-शरीर छोड़ने का समय, जो वक-गति का प्रथम समय है, उसमें पूर्व-शरीर-योग्य कुछ पुद्गल लोमाहारडारा प्रहण किए जाते हैं।—हहत्संग्रहणी गा० ३२६ तथा उसकी टीका, लोक० सर्ग ३, रलो०, ११०७ से आगो। परन्तु निश्चयवादियों का अभिप्राय यह है कि पूर्व-शरीर छूटने के समय में, अर्थात् वक-गति के प्रथम समय में न तो पूर्व-शरीर का ही सवन्य है और न नया शरीर बना है; इसलिए उस समय किसी प्रकार के आहार का संभव नहीं।—लोक० स० ३, रलो० १११५ से आगं। व्यवहारवादी हो या निश्चयवादी, दोनों इस बात को बरावर मानते हैं कि वक-गति का अंतिम समय, जिसमें जीव नवीन स्थान में उत्पन्न होता है, उसमें अवश्य आहार ग्रहण होता है। व्यवहार नय के अनुसार अनाहारकत्व का काल-मान इस प्रकार समभना चाहिए—

एक विग्रह वाली गात, जिसकी काल-मर्यादा दो समय की है, उसके दोनों

समय में जीव ऋाहारक ही होता है; क्योंकि पहले समय में पूर्व-शरीर योग्य लोमा-हार ग्रहण किया जाता है श्रीर दूसरे समय में नवीन शरीर-योग्य श्राहार । दो विग्रहवाली गति, जो तीन समय की है श्रीर तीन विग्रहवाली गति, जो चार समय की है. उसमें प्रथम तथा ऋन्तिम समय में ऋाहारकत्व होने पर भी बीच के समय में ब्रानाहारक-अवस्था पाई जाती है। ब्रार्थात द्वि-विग्रहगति के मध्य में एक समय तक और त्रि-विग्रहगति में प्रथम तथा अन्तिक समय को छोड, बीच के दो समय पर्यन्त श्रनाहारक स्थिति रहती है। व्यवहारनय का यह मत कि विग्रह की श्रापेता श्रानाहारकत्व का समय एक कम ही होता है. तत्त्वार्थ-श्राध्याय २ के ३१ वें सत्र में तथा उसके भाष्य और टीका में निर्दिष्ट है। साथ ही टीका में व्यवहार-नय के श्रनसार उपर्युक्त पाँच समय-परिमाण चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर को लेकर तीन समय का श्रनाहारकत्व भी बतलाया गया है । सारांश, व्यवहारनय की अपेद्धा से तीन समय का अनाहारकत्व, चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर से ही घट सकता है, ग्रन्यथा नहीं । निश्चयद्दष्टि के ग्रनसार यह बात नहीं है । उसके श्चनसार तो जितने विग्रह उतने ही समय ग्रानाहारकत्व के होते हैं । ग्रातएव उस टकि के श्रानसार एक विग्रह वाली वक्र-गति में एक समय, दो विग्रहवाली गति में दो समय श्रीर तीन विग्रहवाली गति में तीन समय श्रानाहारकत्व के समक्षने चाहिए। यह बात दिगम्बर-प्रसिद्ध तत्त्वार्थ- श्र० २ के ३०वें सत्र तथा उसकी मर्वार्थसिद्धि श्रौर राजवार्तिक-टीका में है।

श्वेताम्बर-ग्रंथों में चतुर्विग्रहवती गति के मतान्तर का उल्लेख है, उसको लेकर निश्चयदृष्टि से विचार किया जाए तो श्रमाहारकत्व के चार समय भी कहे जा सकते हैं।

सारांश. श्वेताम्बरीय तत्त्वार्थ-भाष्य ऋादि में एक या दो समय के ऋनाहारक-त्व का जो उल्लेख है, वह व्यवहारदृष्टि से ऋौर दिगम्बरीय तत्त्वार्थ ऋादि ग्रंथों में जो एक, दो या तीन समय के ऋनाहारकत्व का उल्लेख है, वह निश्चयदृष्टि से । ऋतएव ऋनाहारकत्व के काल-मान के विषय में दोनों सम्प्रदाय में वास्तविक विरोध को ऋवकाश ही नहीं है ।

प्रसङ्ग यह बात जानने योग्य है कि पूर्वशारि का परित्याग, पर-भव की आयु का उदय श्रौर गति ( चाहे ऋजु हो या वक ), ये तीनों एक समय में होते हैं। विम्रहगति के दूसरे समय में पर-भव की श्रायु के उदय का कथन है, सो स्थूब व्यवहार नय की श्रपेद्धा से — पूर्व-भव का श्रन्तिम समय, जिसमें जीव विम्रहगति के श्राभिमुख हो जाता है, उसको उपचार से विम्रहगति का प्रथम समय मानकर — समभना चाहिए।

— वृहस्तंम्रहणी, गा॰ ३२५, मल्यगिरि-टीका।

# (११) 'अवधिद्र्शन'

श्चविदर्शन श्रौर गुणस्थान का मंबन्ध विचारने के समय मुख्यतया दो बातें जानने की हैं—(१) पद्मभेद श्रौर (२) उनका तात्पर्य।

(१) पत्त-भेद---

प्रस्तुत विषय में मुख्य दो पच्च हैं—(क) कार्मग्रंथिक श्रीर (ल) सैद्धान्तिक ।
(क) कार्मप्रित्थिक पच्च भी दो हैं। इनमें से पहला पच्च चौथे श्रादि नौ
गुणस्थानों में श्रविदर्शन मानता है। यह पच्च, प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रंथ की
रह वीं गाथा में निर्दिष्ट है, जो पहले तीन गुणस्थानों में श्रवान माननेवाले कार्मग्रंथिकों को मान्य है। दूसरा पच्च, तीसरे श्रादि दस गुणस्थानों में श्रविधिदर्शन मानता
है। यह पच्च चौथे कर्मग्रन्थ को ४८ वीं गाथा में तथा प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रंथ की
७० श्रीर ७१ वीं गाथा में निर्दिष्ट है, जो पहले दो गुणस्थान तक श्रवान मानने
वाले कार्मग्रंथिकों को मान्य है। ये दोनों पच्च, गोम्मटसार-जीवकाएड की ६६०
श्रीर ७०४ थी गाथा में हैं। इनमें से प्रथम पच्च, तत्त्वार्थ-ग्र० १ के ८ वें सूत्र की
सर्वार्थिसिद्ध में भी है। वह यह है

#### 'श्रवधिदर्शने श्रसंयतसम्यग्द्रष्ट्यादीनि चीणकषायान्तानि।'

(ख) सैदान्तिक-पन्न बिल्कुल भिन्न है। वह पहले छादि वारह गुणस्थानों में अविधिदर्शन मानता है। जो भगवती-सूत्र से मालूम होता है। इस पन्न को श्री मलगिरि सूरि ने पञ्चसंग्रह-दार १ की ३१ वीं गाथा की टीका में तथा प्राचीन चतुर्थ कर्मग्रन्थ की २६ वीं गाथा की टीका में स्वष्टता से दिखाया है।

'श्रोहिदंसण् श्रणागारोव उत्ता णं भंते ! किं नाणी श्रन्नाणी १ गोयमा ! णाणी वि श्रन्नाणी वि । जइ नाणी ते श्रत्थेग इश्रा तिण्णाणी, श्रत्थेग इश्रा च उणाणी । जे तिण्णाणी, ते श्राभिणि बोहियणाणी सुयणाणी श्रोहिणाणी । जे च उणाणी ते श्राभिणि बोहियणाणी सुयणाणी श्रोहिणाणी मणप उन्नवताणाणी । जे श्रण्णाणी ते णियमा मङ्ग्रण्णाणी सुयन्त्रणणाणी विभंगनाणी। ' —भगवती श्रतक ८, उद्देश २ ।

- (२) उक्त पद्मां का तात्पर्य--
- (क) पहले तीन गुणस्थानों में स्रज्ञान माननेवाले स्रौर पहले दो गुणस्थानों में स्रज्ञान माननेवाले, दोनों प्रकार के कामग्रंथिक विद्वान् स्रविधिज्ञान से स्रविध-दर्शन को स्रलग मानते हैं, पर विभक्तज्ञान से नहीं। वे कहते हैं कि—

विशेष त्रवधि-उपयोग से सामान्य त्रवधि-उपयोग भिन्न है; इसलिए जिस प्रकार त्रवधि-उपयोगवाले सम्यक्ती में त्रवधिज्ञान श्रीर त्रवधिदर्शन, दोनों त्रजग- श्रलग हैं, इसी प्रकार श्रवधि-उपयोगवाले श्रज्ञानी में भी विभन्नज्ञान श्रीर श्रवधिदर्शन, ये दोनों वस्तुतः भिन्न हैं सही, तथापि विभन्नज्ञान श्रीर श्रवधिदर्शन इन दोनों के पारस्परिक भेद की श्रविवचामात्र है। भेद विविद्यत न रखने का सवत्र दोनों का साहश्यमात्र है। श्रयांत् जैसे विभन्नज्ञान विषय का यथार्थ निश्चय नहीं कर सकता, वैसे ही श्रवधिदर्शन सामान्यरूप होने के कारण विषय का निश्चय नहीं कर सकता।

इस अभेद-विवत्ना के कारण पहले मत के अनुसार चौथे आदि नौ गुण-स्थानों में श्रीर दूसरे मत के अनुसार तीसरे आदि दस गुणस्थानों में अवधिदर्शन समभना चाहिए।

(ख) सैदान्तिक विद्वान् विभङ्गज्ञान और श्रविधिदर्शन, दोनों के भेद की विवज्ञा करते हैं, श्रभेद की नहीं। इसी कारण वे विभङ्गज्ञानी में श्रविधिदर्शन मानते हैं। उनके मत से केवल पहले गुणस्थान में विभङ्गज्ञान का संभव है, दूसरे श्रादि में नहीं। इसिलए वे दूसरे श्रादि ग्यारह गुणस्थानों में श्रविधज्ञान के साथ श्रीर पहले गुणस्थान में विभङ्गज्ञान के साथ श्रविधिदर्शन का साहचर्य मानकर पहले बारह गुणस्थानों में श्रविधिदर्शन मानते हैं। श्रविधिज्ञानी के श्रीर विभङ्गज्ञानी के दर्शन में निराकारता श्रंश समान ही है। इसिलए विभङ्गज्ञानी के दर्शन की 'विभङ्गदर्शन' ऐसी श्रवण संज्ञा न रखकर 'श्रविधदर्शन' ही संज्ञा रखी है।

सारांश, कार्मप्रन्थिक पत्त, विभङ्गज्ञान श्रीर श्रवधिदर्शन, इन दोनों के मेद की विवत्ता नहीं करता श्रीर सैदान्तिक पत्त करता है।

- लोक प्रकाश सर्ग ३, श्लोक १०५७ से आगे।

इस मत-भेद का उल्लेख विशेषणवती प्रन्थ में श्री जिनभद्रगिण ज्ञमाश्रमण ने किया है, जिसकी सूचना प्रज्ञापना-पद १८, वृत्ति (कलकत्ता) पृ० ५६६ पर है।

(१२) 'ब्राहारक' -- केवलज्ञानी के ब्याहार पर विचार

तेरहवें गुण्स्थान के समय आहारकव्य का श्रङ्गीकार चौथे कर्मप्रन्थ पृ० ८६ तथा दिगम्बरीय प्रत्यों में है । देखो—तत्त्वार्थ-ग्र० १, स्० ८ को सर्वार्थसिद्धि— 'आहारानुवादेन आहारकेषु मिध्यादृष्ट्यादीनि सयोगकेवल्यन्तानि' इसी तरह गोम्मटसार-जीवकायड की ६६५ और ६६७ वीं गाथा भी इसके जिए देखने योग्य है । उक्त गुणस्थान में असातवेदनीय का उदय भी दोनों सम्प्रदाय के ब्रन्थों (दूसरा कर्मप्रन्य, गा॰ २२; कर्मकाएड, गा॰ २७१) में माना हुआ है। इसी तरह उस समय श्राहारसंज्ञा न होने पर भी कार्मण्यारीरनामकर्म के उदय से कर्मपुद्गलों की तरह औदारिकशरीरनामकर्म के उदय से श्रौदारिक-पुद्गलों का प्रह्मण दिगम्बरीय प्रन्थ (लिन्धसार गा॰ ६१४) में भी स्वीकृत है। श्राहारकत्व की व्याख्या गोम्मटसार में इतनी अधिक सम्बद्ध कि जिससे केवली के हारा औदारिक, भाषा और मनोवर्गणा के पुद्गल ग्रहण किये जाने के संबन्ध में कुछ भी सन्देह नहीं रहता (जीव॰ गा॰ ६६३—६६४)। श्रौदारिक पुद्गलों का निरन्तर प्रह्मण भी एक प्रकार का श्राहार है, जो 'लोमाहार' कहलाता है। इस श्राहार के लिए जाने तक शरीर का निर्वाह और इसके श्रमाव में शरीर का श्रीविद्य अर्थात् योग-प्रवृत्ति पर्यन्त श्रौदारिक पुद्गलों का ग्रहण श्रन्वय व्यतिरेक से सिद्ध है। इस तरह केवलज्ञानी में श्राहारकत्व, उसका कारण श्रसातवेदनीय का उदय श्रौर श्रौदारिक पुद्गलों का ग्रहण, दोनों सम्प्रदाय को समानरू में मन्य है। दोनों सम्प्रदाय को यह विचार-समता इतनी श्रिधिक है कि इसके सामने कवलाहार का प्रश्न विचारशीलों की दृष्ट में श्राप ही श्राप हल हो जाता है।

केवलज्ञानी कवलाहार को प्रहण नहीं करते, ऐसा माननेवाले भी उनके द्वारा अन्य स्हम श्रौदारिक पुद्गलों का प्रहण किया जाना निर्विवाद मानते ही हैं। अनके मत में केवलज्ञानी कवलाहार प्रहण करते हैं; उनके मत से वह स्थूल श्रौदारिक पुद्गल के सिवाय श्रौर कुछ भी नहीं है। इस प्रकार कवलाहार माननेवाले—न माननेवाले उभय के मत में केवलज्ञानी के द्वारा किसी-न-किसी प्रकार के श्रौदारिक पुद्गलों का प्रहण किया जाना समान है। ऐसी दशा में कवलाहार के प्रश्न को विरोध का साधन बनाना श्रार्थ-हीन है।

#### (१३) 'हृष्टिवाद'-न्ह्यी को दृष्टिवाद का अनिधकार

[समानता—] व्यवहार श्रीर शास्त्र, ये दोनों, शारीरिक श्रीर श्राध्यात्मिक-विकास में स्त्री को पुरुष के समान सिद्ध करते हैं। कुमारी ताराबाई का शारीरिक-बल में प्रो॰ राममूर्ति से कम न होना, विदुषी ऐनी बीसेन्ट का विचार व वक्तुत्व-शक्ति में श्रन्य किसी विचारक वक्ता-पुरुष से कम न होना एवं, विदुषी सरोषिनी नायड्का कवित्व-शक्ति में किसी प्रसिद्ध पुरुष-कवि से कम न होना, इस बात का प्रमाय है कि समान साधन श्रीर श्रवसर मिलने पर स्त्री भी पुरुष-जितनी योग्यता प्राप्त कर सकती है। श्वेताम्बर-श्राचायों ने स्त्री को पुरुष के बराबर योग्य मानकर उसे कैवल्य व मोक्ष की श्र्यांत् शारीरिक श्रीर श्राध्यात्मिक पूर्य विकास की श्राधिकारियी सिद्ध किया है। इसके लिए देखिए, प्रज्ञापना-सूत्र० ७, पृ० १८; नन्दी-सूत्र० २१, पृ० १३०।

इस विषय में मत-भेद रखनेवाले दिगम्बर-श्राचार्यों के विषय में बहुत-कुछ लिखा गया है। इसके लिए देखिए, नन्दी-टीका, ए० १३१-१३३; प्रजापना-टीका, ए० २०-२२; शास्त्रवार्तासमुच्चय-टीका, ए० ४२५-४३०।

त्र्यालङ्कारिक पश्डित राजशेखर ने मध्यस्थभावपूर्वक स्त्री जाति को पुरुषजाति के तुल्य बतलाया है—

'पुरुपवत् योषितोऽपि कवीभवेगुः । संस्कारो द्यास्मिन समवैति, न स्रैणं पौरुपं वा विभागमपेत्तते । श्रूयन्ते दृश्यन्ते च राजपुत्रचो महामास्यदुहितरो गणिकाः कौतुकिभार्याश्च शास्त्रपतिबुद्धाः कवयश्च ।'

[बिरोध—] स्त्री को दृष्टिवाद के श्रध्ययन का जो निषेध किया है, इसमें दो तरह से बिरोध श्राता है—(१) तर्क दृष्टि से श्रीर (२) शास्त्रोक्त मर्यादा से।

- (१) एक ब्रोर स्त्री को केवलज्ञान व मोच तक की श्रिधकारिणी मानना ब्रौर दूसरी ब्रोर उसे दृष्टिवाद के ब्राध्ययन के लिए—शुतज्ञान-विशेष के लिए— ब्रयोग्य बतलाना, ऐसा विरुद्ध जान पड़ता है, जैसे किसी को रत्न सौंपकर कहना कि तुम कौड़ी की रचा नहीं कर सकते।
- (२) दृष्टिवाद के अध्ययन का निषेध करने से शास्त्र-कायित कार्य-काराय-भाव की मर्यादा भी बाधित हो जाती हैं। जैसे—शुक्कध्यान के पहले दो पाद प्राप्त किये बिना केवलज्ञान प्राप्त नहीं होता; 'पूर्व' ज्ञान के बिना शुक्लध्यान के प्रथम दो पाद प्राप्त नहीं होने और 'पूर्व', दृष्टिवाद का एक हिस्सा है। यह मर्यादा शास्त्र में निर्विवाद स्वीकृत हैं—

# 'शुक्ते चाद्ये पूर्वविदः।'

---तत्त्वार्थ-श्र० ६, सू०३६ ।

इस कारण दृष्टिवाद के ऋध्ययन की ऋनधिकारिणी स्त्री को केवलज्ञान की ऋषिकारिणी मान लेना स्पष्ट विरुद्ध जान पड़ता है।

दृष्टिवाद के श्रनधिकार के कारणों के विषय में दो पन्न हैं-

- (क) पहला पच्न, श्री जिनअद्रगिण चमाश्रमण श्रादि का है। इस पच्च में स्त्री में तुच्छत्न, श्रीभिमान, इन्द्रिय-चाञ्चल्य, मित-मान्च श्रादि मानसिक देख दिखाकर उसको दृष्टिवाद के श्रथ्ययन का निषेध किया है। इसके लिए देखिए, विशेष, भार, ५५२वीं गाया।
- (ल) दूसरा पन्न, श्री हरिभद्रस्रि आदि का है। इस पक्ष में श्रशुद्धिरूप शारी-रिक-दोष दिखाकर उसका निषेध किया है। यथा—

'कथं द्वादशाङ्गप्रतिषेधः ? तथाविधविप्रहे ततो दोषात्।'

-- लितविस्तरा, पृ० २११।

[नयदृष्टि से विरोध का परिहार—] दृष्टिवाद के ऋनधिकार से स्त्री को केवल-ज्ञान के पाने में जो कार्य-कारण-भाव का विरोध दीखता है, वह वस्तुतः विरोध नहीं है; क्योंकि शास्त्र, स्त्री में दृष्टिवाद के ऋर्य-ज्ञान की योग्यता मानता है; निषेध सिर्फ शाब्दिक-ऋष्ययन का है।

'श्रेणिपरिणतौ त कालगर्भवद्भावतो भावोऽविरुद्ध एव।'

---ललितविस्तरा तथा इसकी श्री मुनिचन्द्रसूरि-कृत पश्चिका, पृ० १११।

तप, भावना त्रादि से जब ज्ञानावरणीय का च्योपशम तीव हो जाता है, तब स्त्री शाब्दिक ग्रध्ययन के सिवाय ही दृष्टिवाद का सम्पूर्ण श्चर्य-ज्ञान कर लेती है श्चौर शुक्तस्थान के दो पाद पाकर केवलज्ञान को भी पा लेती है—

'यदि च शास्त्रयोगागम्यसामध्ययोगावसेयभावेष्वतिसूद्द्मेष्वपि तेषां विशिष्टस्रयोपशमप्रभवशभावयोगात पूर्वधरस्येव बोधातिरेकसद्भावा-दासशुक्तध्यानद्वयशानेः केवलावाप्तिक्रमेण मुक्तिशानिरिति न दापः, अध्य-यनमन्तरेणापि भावतः पूर्ववित्त्वसंभवात् , इति विभाव्यते, तदा निर्प्रन्थी-नामप्येवं द्वितयसंभवे दोषाभावात् ।'

--शास्त्रवार्ता॰, पृ० ४२६।

यह नियम नहीं है कि गुरु-मुख से शाब्दिक-श्रध्ययन विना किये ऋर्य-ज्ञान न हो । ऋनेक लोग ऐसे देखे जाते हैं, जो किसी से बिना पढ़े ही मनन-चिन्तन-द्वारा ऋपने ऋभीष्ट विषय का गहरा ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं।

श्रव रहा शाब्दिक-श्रध्ययन का निषेष, सो इस पर श्रनेक तर्क वितर्क उत्पन्न होते हैं । यथा—जिसमें श्रर्थ-जान की योग्यना मान ली जाए, उसको सिर्फ शाब्दिक-श्रध्ययन के लिए श्रयोग्य बतलाना क्या संगत है ? शब्द, श्रर्थ-शान का ७ साधन मात्र है । तप, भावना श्रादि श्रन्य साधनों से जो श्रर्थ-शान संपादन कर सकता है, वह उस शान को शब्द द्वारा संपादन करने के लिए श्रयोग्य है, यह कहना कहाँ तक संगत है ? शाब्दिक ग्रध्ययन के निषेध के लिए तुच्छत्व ग्रिमिमन श्चादि जो मानसिक-दोष दिखाए जाते हैं, वे क्या पुरुषजाति में नहीं होते ? यदि विशिष्ट परुषों में उक्त दोषों का अभाव होने के कारण पुरुष सामान्य के लिए शाब्दिक अध्ययन का निषेध नहीं किया है तो क्या पुरुष-तुल्य विशिष्ट स्त्रियों का संभव नहीं है ? यदि श्रसंभव होता तो स्त्री-मोज्ञ का वर्णन क्यों किया जाता ? शाब्दिक-श्चाच्यान के लिए जो शारीरिक दोपों की संभावना की गई है. वह भी क्या सब क्षियों को लागू पड़ती है ? यदि कुछ स्त्रियों को लागू पड़ती है तो क्या कुछ, प्रकृपों में भी शारीरिक-श्रशद्धि की संभावना नहीं है ? ऐसी दशा में पुरुष-जाति को छोड स्त्री-जाति के लिए शाब्दिक-श्रध्ययन का निषेध किस अभिप्राय से किया है १ इन तर्कों के संबन्ध में संदोप में इतना ही कहना है कि मानसिक या शारीरिक-दोप दिखाकर शाब्दिक-ग्रध्ययन का जो निषेध किया गया है. वह प्रायिक जान पडता हैं. ग्रथांत विशिष्ट स्त्रियों के लिए ग्रध्ययन का निपेध नहीं है। इसके समर्थन में यह कहा जा सकता है कि जब विशिष्ट स्त्रियाँ, दृष्टिवाद का ऋर्थ-श्चान वीतरागभाव, केवलज्ञान श्रीर मोच तक पाने में समर्थ हो सकती हैं. तो फिर उनमें मानसिक दोशों की संभावना ही क्या है ? तथा वद्ध, अप्रमत्त श्रीर परमपवित्र श्राचारवाली स्त्रियों में शारीरिक-श्रशब्दि कैसे वतलाई जा सकती है ? जिनको दृष्टिवाद के श्रध्ययन के लिए योग्य समक्ता जाता है, वे पुरुष भी, जैसे-स्थूलभद्र, दुर्बलिका पुष्यभित्र श्रादि, तुच्छत्व, स्मृति-दोप श्रादि कारणों से दृष्टिचाद की रक्तान कर सके।

'तेण चिंतियं भगिणीणं इड्विं दरिसेमि त्ति सीहरूवं विउठवइ।'

—-त्र्यावश्यकवृत्ति, पृ० ६६८ ।

'ततो बायरिएहिं हुव्बलियपुस्समित्तो तस्स वायणायरित्रां दिण्छो, ततो सो कड्वि दिवसे वायणं दाउण त्रायरियमुव्हिता भण्ड मम बायणं देतस्स नासित, जं च सण्णायघरे नाणुष्पेहियं, त्रातो मम अञ्मरं-तस्स नवमं पुट्वं नासिहिति ताहे त्रायरिया चितति— जइ ताव एयस्स परममेहाविस्स एवं भरतस्स नासड् श्रत्नस्स चिरनट्टं चेव।

--- त्रावश्यकवृत्ति, पू० ३०८।

ऐसी वस्तु स्थिति होने पर भी स्त्रियों को ही ऋष्ययन वा निषेध क्यों किया गया ? इस प्रश्न का उत्तर दो तरह से दिया जा सकता है (१) समान सामग्री मिलने पर भी पुरुषों के मुकाबिले में स्त्रियों का कम संख्या में योग्य होना ऋौर (२) ऐतिहासिक-परिस्थिति।

- (१) जिन पश्चिमीय देशों में स्त्रियों को पढ़ने झादि की सामग्री पुरुषों के समान प्राप्त होती है, वहाँ पर इतिहास देखने से यही जान पड़ता है कि स्त्रियाँ पुरुषों के तुल्य हो सकती हैं सही, पर योग्य व्यक्तियों की संख्या, स्त्रोजाति की अपेद्या पुरुष जाति में अधिक पाई जाती है।
- (२) कुन्दकुन्द-स्राचार्यं सरीखे प्रतिपादक दिगम्बर-स्राचार्यों ने स्त्रीजाति को शारीरिक स्त्रौर मानसिक-दोष के कारण दीज्ञा तक के लिए स्रयोग्य ठहराया—

'लिंगिम्मि य इत्थीणं थणंतरे णाहिकक्खदेसामा। भणित्रो सहमो कात्रो, तासं कह होइ पव्वचा॥'

--षट्पाहुड-सूत्रपाहुड गा० २४-२५ ।

श्रीर वैदिक विद्वानों ने शारीरिक-शुद्धि को श्रग्न-स्थान देकर स्त्री श्रीर शहर-जाति को सामान्यतः वेदाध्ययन के लिए श्रनधिकारी बतलाया—

# 'स्त्रीशूद्रौ नाधीयातां'

इन विपत्ती सम्प्रदायों का इतना ग्रसर पड़ा कि उससे प्रभावित होकर पुरुष-जाति के समान स्त्रीजाति की योग्यता मानते हुए भी श्वेताम्बर-श्राचार्य उसे विशेष-ग्रथ्ययन के लिए ग्रयोग्य बतलाने लगे होंगे।

ग्यारह अक्ष आदि पदने का अधिकार मानते हुए भी सिर्फ बारहवें श्रक्क के निषेध का सबब यह भी जान पड़ता है कि दृष्टिवाद का व्यवहार में महत्त्व बना रहे । उस समय विशेषतया शारीरिक शुद्धिपूर्वक पढ़ने में वेद आदि प्रन्थों की महत्ता समभी जाती थी । दृष्टिवाद सब अक्षों में प्रधान था, इसलिए व्यवहार-दृष्टि से उसकी महत्ता रखने के लिए अन्य बड़े पड़ोसी समाज का अनुकरण कर लेना स्वाभाविक है । इस कारण पारमार्थिक दृष्टि से स्त्री को संपूर्णतया योग्य मानते हुए भी आचार्यों ने व्यावहारिक दृष्टि से शारीरिक अशुद्धि का खयाल कर उसको शाब्दिक अध्ययनमात्र के लिए अयोग्य वतलाया होगा ।

भगवान् गौतमबुद ने स्त्रीजाति को भिन्नुपद के लिए श्रयोग्य निर्मारित किया या परन्तु भगवान् महावीर ने तो प्रथम से ही उसको पुरुष के समान भिन्नुपद की श्रिषिकारिणो निश्चित किया था। इसी से जैनशासन में चतुर्विध संघ प्रथम से ही स्थापित है श्रौर साधु तथा श्रावकों की श्रपेचा साध्वियों तथा श्राविकाशों की संख्या श्रारम से ही श्रिषक रही है परन्तु श्रपने प्रधान शिष्य 'श्रानन्द' के श्राग्रह से बुद भगवान् ने जब स्त्रियों को भिन्नु पद दिया, तब उनकी सख्या धीरे-धीरे बहुत बड़ी श्रीर कुछ शतान्दियों के बाद श्रिश्चा, कुप्रबन्ध श्रादि कई कारणों से उनमें बहुत-कुछ श्राचार-भंश हुश्चा, जिससे कि बौद्धसंघ एक तरह से दृषित

समभा जाने लगा। सम्मव है, इस परिस्थित का जैन-सम्प्रदाय पर भी कुछ, असर पड़ा हो, जिससे दिगम्बर-आचार्यों ने स्त्री को भिज्जुपद के लिए ही अयोग्य करार दिया हो और श्वेताम्बर-आचार्यों ने ऐसा न करके स्त्रीजाति का उच्च अधिकार कायम रखते हुए भी दुर्बलता, इन्द्रिय-चपलता आदि दोषों को उस जाति में विशेष रूप से दिखाया हो; क्योंकि सहचर-समाजों के व्यवहारों का एक दूसरे पर प्रभाव पड़ना अनिवार्य है।

#### ( १४ ) चज्जदैर्शन के साथ योग

चौथे कर्मग्रन्थ गा॰ २८ में चतुर्दर्शन में तेरह योग माने गए हैं, पर श्री मलयिगिरजी ने उसमें ग्यारह योग वतलाए हैं। कार्मण, श्रौदारिकिमिश्र, वैक्रियमिश्र श्रौर श्राहारकिमश्र, ये चार योग छोड़ दिए हैं।

— पञ्च० द्वा० १ की १२ वीं गाथा की टीका।

ग्यारह मानने का तात्पर्य यह है कि जैसे ऋपर्यात-ऋवस्था में चतुर्दर्शन न होने से उसमें कार्मण ऋौर ऋौदारिकिमिश्र, ये दो ऋपर्यात-ऋवस्था-भावी योग नहीं होते, वैसे ही वैकियिमिश्र या ऋाहारकिमिश्र-काय योग रहता है, तब तक ऋर्यात् वैकियशारीर या ऋाहारकशरीर ऋपूर्ण हो तब तक चत्तुर्दर्शन नहीं होता, इसिलए उसमें वैकियमिश्र ऋौर ऋाहारकिमिश्र-योग भी न मानने चाहिए।

इस पर यह शङ्का हो सकती है कि ऋपर्याप्त-श्रवस्था में इन्द्रियपर्याप्ति पूर्ण बन जाने के बाद चौथे कर्मग्रन्थ की १७ वीं गाथा में उल्लिखित मातान्तर के श्रनुसार यदि चहुर्दर्शन मान लिया जाए तो उसमें श्रौदारिकमिश्र काययोग, जो कि ऋपर्याप्त-श्रवस्थामावी है, उसका श्रभाव कैसे माना जा सकता है ?

इस शङ्का का संमाधान यह किया जा सकता है कि पञ्चसंग्रह में एक ऐसा मतान्तर है जो कि अपर्याप्त-अग्रवस्था में शरीर पर्याप्त पूर्ण न बन जाए तब तक मिश्रयोग मानता है, बन जाने के बाद नहीं मानता।—पञ्च० द्वा० १की ७वीं गाया की टीका। इस मत के अनुसार अपर्याप्त-अग्रवस्था में जब चत्तुर्दर्शन होता है तब मिश्रयोग न होने के कारण चत्तुर्दर्शन में औदारिकमिश्र काययोग का वर्जन विकद नहीं है।

इस जगह मनःपर्याय ज्ञान में तेरह योग माने हुए हैं, जिनमें आहारक द्विक का समावेश है। पर गोम्मटसार-कर्मकाएड यह नहीं मानता; क्योंकि उसमें किला है कि परिहार विशुद्ध चारित्र और मनःपर्यायज्ञान के समय आहारक- श्रारीर तथा श्राहारक-श्रङ्गोपाङ्ग नामकर्म का उदय नहीं होता—कर्मकायड गा॰ ३२४। जब तक श्राहारक-दिकका उदय नहों, तब तक श्राहारक-श्रारीर रचा नहीं जा सकता श्रीर उसकी रचना के सिवाय श्राहारकमिश्र श्रीर श्राहारक, ये दो योग श्रसम्भव हैं। इससे सिद्ध है कि गोम्मटसार, मनःपर्यायज्ञान में दो श्राहारक योग नहीं मानता। इसी बात की पुष्टि जीवकायड की ७२८ वीं गाथा से भी होती है। उसका मतलब इतना ही है कि मनःपर्यायज्ञान, परिहार विशुद्धसंयम, प्रयमोपशमसम्यक्त्यं श्रीर श्राहारक-दिक, इन भावों में से किसी एक के प्राप्त होने पर श्रेष भाव प्राप्त नहीं होते।

## (१५) 'केवलिसमुद्घात'

(क) पूर्वभावी किया — केवलिसमुद्धात रचने के पहले एक विशेष किया की जाती है, जो शुभयोग रूप है, जिसकी स्थिति अन्तर्मुहूर्च प्रमाण है और जिसका कार्य उदयाविलका में कर्म-दिलकों का निच्चेप करना है। इस किया-विशेष को 'आयोजिकाकरण' कहते हैं। मोच की ओर आवर्जित (अके हुए) आतमा के द्वारा किये जाने के कारण इसको 'आवर्जितकरण' कहते हैं। और सब केवलज्ञानियों के द्वारा अवश्य किये जाने के कारण इसको 'आवश्यककरण' भी कहते हैं। श्वेताम्बर-सहित्य में आयोजिकाकरण आदि तीनों संज्ञाएँ प्रसिद्ध हैं।-विशेष आव, गा० २०५०-५१; तथा पञ्च० द्वा० १, गा० १६ की टीका।

दिगम्बर-साहित्य में सिर्फ 'श्रावर्जितकरण्' संज्ञा प्रसिद्ध है। लक्त्य भी उसमें सप्ट है—

'हेट्टा दंडस्सतोमुहुत्तमाव!ज्जदं हवे करणं । त च समुग्वादस्स य ऋहिमुहुभावो जिणिदस्स ।'

---लब्धिसार, गा० ६१७।

(ख) केवलिसमुद्घात का प्रयोजन श्रौर विधान-समय---

जन वेदनीय आदि अपाति कर्म की स्थिति तथा दिलक, आयु कर्म की स्थिति तथा दिलक से अधिक हो तब उनको आपस में बराबर करने के लिए केविल-समुद्धात करना पड़ता है। इसका विधान, अन्तर्मुहूर्त-प्रमाण आयु बाकी रहने के समय होता है।

(ग) स्वामी--केवलज्ञानी ही केवलिसमुद्घात को रचते हैं।

- (घ) काल-मान-केवलिसमुद्घात का काल-मान ब्राठ समय का है।
- (ङ) प्रक्रिया—प्रथम समय में श्रात्मा के प्रदेशों को शरीर से बाहर निकालकर फैला दिया जाता है। इस समय उनका श्राकार, दरा जैसा बनता है। श्रात्मप्रदेशों का यह दरा , ऊँचाई में लोक के ऊपर से नीचे तक, श्रयीत् चौदह राज्य-परिमाण होता है, परन्तु उसकी मोटाई सिर्फ शरीर के बराबर होती है। दूसरे समय में उक्त दरा को पूर्व-पश्चिम या उत्तर-दिच्या फैलाकर उसका श्राकार, कपाट (किवाड़) जैसा बनाया जाता है। तीसरे समय में कपाटाकार श्रात्म-प्रदेशों को मन्याकार बनाया जाता है, श्रयीत् पूर्व-पश्चिम, उत्तर-दिच्या, दोनों तरफ फैलाने से उनका श्राकार रई (मथनी) का सा वन जाता है। चौथे समय में विदिशाश्रों के खाली भागों को श्रात्म-प्रदेशों से पूर्ण करके उनसे सम्पूर्ण लोक को व्याप्त किया जाता है। पाचवें समय में श्रात्मा के लोक व्यापी प्रदेशों को संहरण-क्रिया द्वारा फिर मन्याकार बनाया जाता है। छठे समय में मन्याकार से कपाटाकार बना लिया जाता है। सातवें समय में श्रात्म-प्रदेश फिर दरा रूप बनाए जाते हैं श्रीर श्राठवें समय में उनकी श्रसली स्थिति में—शरीरस्थ-किया जाता है।

(चः जैन-दृष्टि के ऋनुसार ऋात्म-व्यापकता की संगति — उपनिषद्, भगव-द्गीता ऋादि प्रन्थों में ऋात्मा की व्यापकता का वर्णन किया है।

'विश्वतश्चत्त्वरत विश्वतो मुख्तं विश्वतो बाहुरूत विश्वतस्त्यान् ।' —श्वेताश्वतरोपनिषद् ३--३ ११—१५

'सर्वतः पाणिपादं तत् , सर्वतोऽिच्चशिरोमुखः । सर्वतः श्रुतिमक्षोके, सर्वमाष्ट्रस्य तिष्ठति ।'– भगवद्गीता, १३, १३ ।

जैन दृष्टि के अनुसार यह वर्णन श्रर्थवाद है, श्रर्थात् श्रात्मा की महत्ता व प्रशंसा का सूचक है। इस श्रर्थवाद का श्राघार केविलसमुद्घात के चौथे समय में श्रात्मा का लोक-व्यापी बनना है। यही बात उपाध्याय श्री यशोविजयजी ने शास्त्र-वार्त्तासमुच्चय के ३३८ वें पृष्ठ पर निर्दिष्ट की है।

जैसे वेदनीय ख्रादि कर्मों को शीघ्र भोगने के लिए समुद्घात-िक्रया मानी जाती है, वैसे ही पातज्ञल-योग दर्शन में 'बहुकायनिर्माणिक्रया' मानी है जिसको तत्त्वसाचात्कर्ता योगी, सोपक्रम कर्म शीघ्र भोगने के लिए करता है।—पाद है. स्० २२ का भाष्य तथा वृत्ति; पाद ४, सूत्र ४ का भाष्य तथा वृत्ति।

## (१६) 'काल'

'काल' के संबन्ध में जैन। श्रीर वैदिक, दोनों दर्शनों में करीब टाई हजार वर्ष पहले से दो पच्च चले श्राते हैं। श्वेताम्बर प्रंथों में दोनों पच्च वर्णित हैं। दिगम्बर-ग्रंथों में एक ही पच्च नजर श्राता है।

- (१) पहला पत्न, काल को स्वतन्त्र द्रव्य नहीं मानता । बह भानता है कि जीव और और अजीव-द्रव्य का पर्याय-प्रवाह हो 'काल' है। इस पत्न के अनुसार जीवाजीव-द्रव्य का पर्याय-परिएमन ही उपचार से काल माना जाता है। इसलिए वस्तुत: जीव और अजीव को ही काल-द्रव्य समकता चाहिए। वह उनसे अलग तत्त्व नहीं है। यह पत्न 'जीवाभिगम' आदिं आगमों में है।
- (२) दूसरा पक्ष काल को स्वतन्त्र द्रव्य मानता है। वह कहता है कि जैसे जीव-पुद्गल ख्रादि स्वतन्त्र द्रव्य हैं; वैसे ही काल भी। इसलिए इस पत्त के अनुसार काल को जीवादि के पर्याय-प्रवाहरूप न समभ कर जीवादि से भिन्न तत्त्व ही समभ्रता चाहिए। यह पत्त 'भगवती' आदि आगमों में है।

स्रागम के बाद के ग्रंथों में, जैसे—तत्वार्थ स्त्र में वाचक उमास्वाति ने, द्वात्रिंशिका में श्री सिद्धसेन दिवाकर ने, विशेषावस्थक-भाष्य में श्री जिनमद्रगिष इमाश्रमण ने धर्मसंग्रहणी में श्री हरिभद्रसूरि ने, योगशास्त्र में श्री हेमचन्द्रसूरि ने, द्वय-गुण पर्याय के रास में श्री उपाध्याय यशोविजयजी ने, लोकप्रकाश में श्री विनयविजयजी ने स्त्रीर नयचकसार तथा स्त्रागमसार में श्री देवचन्दजी ने स्त्रागमनात उक्त दोनों पत्नों का उल्लेख किया है । दिगम्बर-संप्रदाय में सिर्फ दूसरे पत्न का स्वीकार है, जो सबसे पहले श्री कुन्दाचार्य के ग्रंथों में मिलता है । इसके बाद पूज्यपादस्वामी, महारक श्री स्त्रकलङ्कदेव विद्यानन्दस्वामी, नेभिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्तां स्त्रीर बनारसीदास स्त्रादि ने भी उस एक ही पत्न का उल्लेख किया है ।

पहले पत्त का तात्पर्य-

पहला पद्ध कहता है कि समय, श्राविका, सुहूर्न, दिन-रात श्रादि जो व्यवहार, काल-साध्य बतलाए जाते हैं या नवीनता-पुरायाता, ज्येष्टता-किनिष्ठता श्रादि जो श्रवस्थाएँ, काल-साध्य बतलाई जाती हैं, वे सब किया-विशेष विशेष के ही संकेत हैं। जैसे—जीव या श्राजीव का जो पर्याय, श्रविभाज्य है, श्रयंत् बुद्धि से भी जिसका दूसरा हिस्सा नहीं हो सकता, उस श्राखिरी श्रातिस्हम पर्याय को 'समय' कहते हैं। ऐसे श्रासंख्यात पर्यायों के पुज्ज को 'श्राविका' कहते हैं। श्रोक श्राविकाशों को 'सुहूर्य' श्रीर तीस

मुहूर्त्त को 'दिन-रात' कहते हैं। दो पर्यायों में से जो पहले हुम्रा हो, वह 'पुराय' श्रीर जो पीछे से हुम्रा हो, वह 'नवीन' कहलाता है। दो जीवघारियों में से जो पीछे से जन्मा हो, वह 'कनिष्ठ स्त्रीर जो पहिले जन्मा हो, वह 'ज्येष्ठ' कहलाता है। इस प्रकार विचार करने से यही जान पड़ता है कि समय, स्त्राविका स्त्रादि सब ब्यवहार श्रीर नवीनता श्रादि सब श्रवस्थाएँ, विशेष-विशेष प्रकार के पर्यायों के ही स्त्रयात् निर्विभाग पर्याय श्रीर उनके छोटे-बहे बुद्धि-कल्पित समूहों के ही संकेत हैं। पर्याय, यह जीव-श्रजीव की किया है, जो किसी तत्त्वान्तर की प्रेरणा के लिवाय ही हुम्रा करती है। श्रर्थात् जीव-श्रजीव दोनों श्रपने-श्रपने पर्यायरूप में श्राप ही परिणत हुश्रा करती है। इसिलए वस्तुतः जीव-श्रजीव के पर्याय-पुञ्ज को ही काल कहना चाहिए। काल कोई स्वतन्त्र द्वय नहीं है।

### दूसरे पच का तात्पर्य--

जिस प्रकार जीव पुद्गल में गित-स्थित करने का स्वभाव होने पर भी उस कार्य के लिए निमित्तकारणरूप से 'धर्म-ग्रस्तिकाय' श्रौर 'श्राधर्म-श्रस्तिकाय' तत्त्व माने जाते हैं। इसी प्रकार जीव-श्रजीव में पर्याय-परिमन का स्वभाव होने पर भी उसके लिए निमित्तकारणरूप से काल-द्रव्य मानना चाहिए। यदि निमित्तकारणरूप से काल न माना जाए तो धर्म-श्रस्तिकाय श्रौर श्रधर्म-श्रस्तिकाय मानने में कोई युक्ति नहीं।

## दूसरे पत्त मं मत-भेद-

काल को स्वतन्त्र द्रव्य माननेवालों में भी उसके स्वरूप के संबन्ध में दो मत हैं।

- (१) कालद्रव्य, मनुष्य-चेत्रमात्र में ज्योतिष-चक के गति-चेत्र में वर्तमान है। वह मनुष्य-चेत्र प्रमाण होकर भी संपूर्ण लोक के परिवर्तनों का निमित्त बनता है। काल, ऋपना कार्य ज्योतिष-चक की गति की मदद से करता है। इसलिए मनुष्य-चेत्र से बाहर कालद्रव्य न मानकर उसे मनुष्य-चेत्र प्रमाण ही मानना युक्त है। यह मत धर्मसंग्रहणी ऋादि श्वेताम्बर-ग्रंथों में है।
- (२) कालद्रव्य, मनुष्य-चेत्रमात्र-वर्ता नहीं है; किन्तु लोक-व्यापी है। वह लोक व्यापी होकर भी धर्म-श्रस्तिकाय की तरह स्कन्ध नहीं है; किन्तु श्रागुरूप है। इसके श्रागुश्रों की संख्या लोकाकाश के प्रदेशों के बराबर है। वे श्रागु, गति-हीन होने से जहाँ के तहाँ श्र्यात् लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर स्थित रहते हैं। इनका कोई स्कन्ध नहीं बनता। इस कारण इनमें तिर्यक्-प्रचय (स्कन्ध) होने की शक्ति नहीं है। इसी सबब से काल द्रव्य को श्रस्तिकाय में नहीं गिना है। तिर्यक-प्रचय न होने पर भी ऊर्ध्व-प्रचय है। इससे प्रत्येक काल-

श्रमु में लगातार पर्याय हुश्रा करते हैं। ये ही पर्याय, 'समय' कहलाते हैं। एक-एक काल-श्रमु के श्रमन्त समयं-पर्याय समक्षने चाहिए। समय-पर्याय ही श्रम्य द्रव्यों के पर्यायों का निमित्तकारण है। नवीनता-पुराणता, ज्येष्ठता-किष्ठता श्रादि सब श्रवस्थाएँ, काल-श्रमु के समय-प्रवाह की बदौलत ही समक्षनी चाहिए। पुद्गल-परमाणु को लोक-श्राकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश तक मन्दगति से जाने में जितनी देर होती है, उतनी देर में काल-श्रमु का एक समय-पर्याय व्यक्त होता है। श्रभीत समय-पर्याय श्रीर एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश तक की परमाणु की मन्द गति, इन दोनों का परिमाण बरावर है। यह मन्तव्य विगव्यर-प्रंथों में है।

वस्तु-स्थिति क्या है-

निश्चय दृष्टि से देखा जाए तो काल को श्रलग द्रव्य मानने की कोई जरूरत नहीं है। उसे जीवाजीव के प्यायरूप मानने से ही सब कार्य व सब व्यवहार उत्पन्न हो जाते हैं। इसलिए यही पत्न, तात्त्विक है। श्रत्य पत्न, व्यवहारिक व श्रीपचारिक हैं। काल को मनुष्य-चेत्र-प्रमाण मानने का पत्न स्थूल लोक-व्यवहार पर निर्मर है। श्रीर उसे श्रग्युरूप मानने का पत्न, श्रीपचारिक है, ऐसा स्वीकार न किया जाए तो यह प्रश्न होता है कि जब मनुष्य-चेत्र से बाहर भी नवस्व पुराण्यत्व श्रादि भाव होते हैं, तब फिर काल को मनुष्य-चेत्र में ही कैसे माना जा सकता है? दूसरे यह मानने में क्या युक्ति है कि काल, ज्योतिप-चक्र के संचार की श्रपेक्षा रखता है? यदि श्रपेक्षा रखता भी हो तो क्या वह लोकव्यापी होकर ज्योतिपचक्र के संचारक की मदद नहीं ले सकता ? इसलिए उसको मनुष्य-चेत्र-प्रमाण मानने की कल्पना, स्थूल लोक-व्यवहार पर निर्भर है—काल को श्रग्युरूप मानने की कल्पना श्रीपचारिक है। प्रत्येक पुद्गल-परमाणु को ही उपचार से कालाणु समकना चाहिए श्रीर कालाणु के श्रपदेशस्व के कथन की सङ्गित हसी तरह कर लेनी चाहिए।

ऐसा न मानकर कालागु को स्वतन्त्र मानने में प्रश्न यह होता है कि यिर ऐसा न मानकर कालागु को स्वतन्त्र मानने में प्रश्न यह होता है कि यिर काल स्वतन्त्र द्रह्य माना जाता है तो फिर वह धर्म-श्रास्तिकाय की तरह स्कन्धरूप क्यों नहीं माना जाता है ? इसके सिवाय एक यह भी प्रश्न है कि जीव-श्राजीव के पर्याय में तो निमित्तकारण समय-पर्याय है । पर समय पर्याय में निमित्तकारण क्या है ? यदि वह स्वभाविक होने से श्रान्य निमित्त की श्रापेक्षा नहीं रखता तो फिर जीव-श्राजीव के पर्याय भी स्वाभाविक क्यों न माने जाएँ ? यदि समय-पर्याय के वास्ते श्रान्य निमित्त की कल्पना की जाए तो श्रान्वस्था श्राती है । इसलिए अग्रुएस को श्रोपचारिक ही मानना ठीक है !

वैदिकदर्शन में काल का स्वरूप-

वैदिकदर्शनों में भी काल के संबन्ध में मुख्य दो पत्त हैं। वैशेषिकदर्शन-ग्रा॰ २, ग्रा॰ २ स्व ६-१०तथा न्यायदर्शन, काल को सर्वव्यापी स्वतन्त्र द्वव्य मानते हैं। सांख्य—ग्रा॰ २, सूत्र १२, योग तथा वेदान्त ग्रादि दर्शन-काल को स्वतन्त्र द्वव्य न मानकर उसे प्रकृति-पुरुष (जड़चेतन) का ही रूप मानते हैं। यह दूसरा पत्त, निश्चय-दृष्टि-मूलक है ग्रीर पहला पत्त, व्यवहार-मूलक।

जैनदर्शन में जिसको 'समय' श्रीर दर्शनान्तरों में जिसको 'च्या' कहा है, उसका स्वरूप जानने के लिए तथा 'काल' नामक कोई स्वतन्त्र वस्तु नहीं है, वह केवल लौकिक टिप्टवालों की व्यवहार-निर्वाह के लिए च्यानुक्रम के विषय में की हुई कल्पनामात्र है, इस बात को स्पष्ट समक्तने के लिए योगदर्शन, पा० ३ स्० ५२ का भाष्य देखना चाहिए। उक्त भाष्य में कालसंवन्धी जो विचार है, वही निश्चय-दिष्ट-मूलक, त्रातएव तात्विक जान पड़ता है।

विज्ञान की सम्मति--

श्राजकल विज्ञान की गति सत्य दिशा की श्रोर है। इसलिए कालसंबन्वी विचारों को उस दृष्टि के श्रनुसार भी देखना चाहिए। वैज्ञानिक लोग भी काल को दिशा की तरह काल्पनिक मानते हैं, वास्तविक नहीं।

श्रतः सब तरह से विचार करने पर यही निश्चय होता है कि काल को श्रलग स्वतन्त्र द्रव्य मानने में हदतर प्रमाण नहीं है।

# (१७) 'मूल बन्ध-हेतु'

यह विषय, पञ्चसंप्रह द्वा० ४ की १६ श्रीर २०वीं गाया में है, किन्तु उसके वर्णन में चीये कर्मप्रंथ पृ० १७६ की श्रपेचा कुछ मेद है। उसमें सोलह प्रकृतियों के बन्ध को मिध्यात्वहेतुक, पैतीस प्रकृतियों के बन्ध को श्रविरिति-हेतुक, श्रइसठ प्रकृतियों के बन्ध को सेप्यात्वहेतुक और सातवेदनीय के बन्ध को योग-हेतुक कहा है। यह कथन श्रन्वय व्यतिरेक, उभय-मूलक कार्य-कारण-भाव को लेकर किया गया है। जैसे—भिष्यात्व के सञ्चाव में सोलह का बन्ध और उसके श्रभाव में सोलह के बन्ध का श्रभाव होता है; इसलिए सोलह के बन्ध का श्रव्यव्यतिरेक मिष्यात्व के साथ घट सकता है। इसी प्रकार पैतीस के बन्ध का श्रविरित के साथ, श्रव्यव्यतिरेक सम्भना चाहिए।

परंतु चौथे कर्मप्रंथ में केवल अन्वय-मूलक कार्य-कारण-भाव को लेकर संबंध का

वर्णन किया है, व्यतिरेक की विवत्ना नहीं की है; हसी से यहाँ का वर्णन पञ्चसंप्रह के वर्णन से मिल्ल मालूम पड़ता है। अन्वय—जैसे, मिष्यात्व के समय, अविरति के समय, कषाय के समय और योग के समय सातवेदनीय का बन्ध अवश्य होता है; इसी प्रकार मिष्यात्व के समय सोलह का बन्ध, मिष्यात्व के समय तथा अविरति के समय पैतीस का बन्ध और मिष्यात्व के समय, अविरति के समय तथा कषाय के समय शेष प्रकृतियों का बन्ध अवश्य होता है। इस अन्वयमान को लक्ष्य में रखकर श्री देवेन्द्र गृरि ने एक, सोलह, पैतीस और अब्हसठ के बन्ध को कमशः चतुर्हेतुक, एक हेतुक, दि-हेतुक और त्रि-हेतुक कहा है। उक्त चारों बन्धों का व्यतिरेक तो पञ्चसंग्रह के वर्णनानुसार केवल एक-एक हेतु के साथ घट सकता है। पञ्चसंग्रह और यहाँ की वर्णनानुसार केवल एक-एक हेतु के साथ घट सकता है। पञ्चसंग्रह और यहाँ की वर्णनानुसार केवल एक-एक हेतु के साथ घट सकता है। पञ्चसंग्रह और यहाँ की वर्णन शैली में भेद है, ताल्पर्य में नहीं।

तत्वार्थ-अ० ८ सू० १मं बन्ध के हेतु पाँच कहे हुए हैं, उसके अनुसार अ० ६ स्० १की सर्वार्थिसिद्ध में उत्तर प्रकृतियों के श्रीर बन्ध हेतु के कार्य-कारण-भाव का विचार किया है। उसमें सोलह के बन्ध को मिष्यात्व हेतुक, उन्तालीस के बन्ध को श्रविरति-हेतुक, छुह के बन्ध को प्रमाद-हेतुक, अहावन के बन्ध को कपायहेतुक श्रीर एक के बन्ध को योग-हेतुक वतलाया है। श्रविरति के श्रनंतानु-विभिक्ताय-जन्य, श्रप्रत्याख्यानावरण्यकपाय-जन्य, श्रीर प्रत्याख्यानावरण्यकपाय-जन्य, श्रीर प्रत्याख्यानावरण्यकपाय-जन्य, ये तीन मेद किये हैं। प्रथम श्रविरति को पश्चीस के बन्ध का, दूसरी को दस के बन्ध का श्रीर तीसरी को चार के बन्ध का कारण्य दिखाकर कुल उन्तालीस के बन्ध को श्रविरति-हेतुक कहा है। पञ्चसंग्रह में जिन श्रव्यक्त प्रकृतियों के बन्ध को कपाय-हेतुक माना है, उनमें से चार के बन्ध को प्रत्याख्याना-वरण्यकपाय-जन्य श्रविरति-हेतुक श्रीर छुह के बन्ध को प्रमाद-हेतुक सर्वार्थिदि में बतलाया है; इसलिए उसमें कपाय-हेतुक बन्धवाली श्रद्धावन प्रकृतियाँ ही कही हुई हैं।

## (१८) उपशासक और चपक का चारित्र

गुणस्थानों में एक-जीवाश्रित भावों की संख्या जैसी चोथे कर्मप्रंय गाया ७० में है, वैसी ही पञ्चसंप्रह के द्वार २ की ६४वीं गाथा में है; परंतु उक्त गाया की टीका ब्रीर टना में तथा पञ्चसंप्रह की उक्त गाया की टीका में योड़ा सा व्याख्या-मेद है। टीका-टवे में 'उपशमक'-'उपशान्त' दो पदों से नौवाँ, दसवाँ ख्रीर ग्यारहबाँ,

वे तीन गुर्यस्थान प्रह्र्य किये गए हैं और 'ऋपूर्व' पद से ब्राठवाँ गुर्यस्थानमात्र ।

नीवं स्रादि तीन गुणस्थान में उपशमश्रेणिवाले श्रीपशमिकसम्यक्त्वी को या बायिकसम्यक्त्वी को चारित्र श्रीपशमिक माना है। स्राठवं गुणस्थानों में श्रीपशमिक या बायिक किसी सम्यक्त्ववाले को श्रीपशमिक चारित्र इष्ट नहीं है, किन्तु बायोपशमिक । इसका प्रमाण गाथा में 'श्रपूर्व' शब्द का स्रलग प्रहण करना है; क्योंकि यदि स्राठवं गुणस्थान में भी श्रीपशमिकचारित्र इष्ट होता तो 'श्रपूर्व' शब्द श्रलग प्रहण न करके उपशमक शब्द से ही नौवं स्रादि गुणस्थान की तरह स्राठवं का भी सूचन किया जाता। नौवं श्रीर दसवं गुणस्थान के च्रपकश्रेणि-गत-जीव-संबन्धी भावों का व चारित्र का उल्लेख टीका या टबे में नहीं है।

पञ्चसंग्रह की टीका में श्री मलयगिरि ने 'उपशामक'-'उपशान्तं पद से ब्राठकें से ग्यारहवें तक उपशामश्रेणिवाले चार गुणस्थान ब्रीर 'ब्रापूर्व' तथा 'चीण' पद से ब्राठवों, नीवाँ, दसवाँ ब्रीर बारहवाँ, ये क्षपकश्रेणिवाले चार गुणस्थान ग्रहण किये हैं। उपशामश्रेणिवाले उक्त चारों गुणस्थान में उन्होंने ब्रीपशामिक चारिन्न माना है, पर क्षपकश्रेणिवाले चारों गुणस्थान के चारित्र के संबन्ध में कुछ, उल्लेख नहीं किया है।

ग्यारहवें गुण्स्थान में संपूर्ण मोहनीय का उपशम हो जाने के कारण सिर्फ श्रीपशमिक चारित्र है, नीवें श्रीर दसवें गुण्स्थान में श्रीपशमिक चारोपशमिक दो चारित्र हैं; क्योंकि इन दो गुण्स्थानों में चारित्र मोहनीय की कुछ प्रकृतियाँ उपशान्त होती हैं, सब नहीं । उपशान्त प्रकृतियों की श्रपेशा से श्रीपशमिक श्रीर श्रनुपशान्त प्रकृतियों की श्रपेशा से श्रीपशमिक श्रीर श्रनुपशान्त प्रकृतियों की श्रपेदा से चायोपशमिक चारित्र समक्तना चाहिए । यह बात इस प्रकार स्पष्टता से नहीं कही गई है परन्तु पञ्च० द्वा० इकी २५वीं गाथा की टीका देखने से इस विषय में कुछ भी संदेह नहीं रहता क्योंकि उसमें सूक्ष्मसंपराय-चारित्र को, जो दसवें गुण्स्थान में ही होता है, चायोपशमिक कहा है।

उपशमश्रेणिवालि आठवें, नीवें त्रीर दसवें गुणस्थान में चारित्र मोहनीय के उपशम का आरम्भ या कुछ प्रकृतियों का उपशम होने के कारण औपशमिक चारित्र, जैसे पञ्चसंग्रह टीका में माना गया है, वैसे ही च्यकश्रेणिवाले आठवें आदि तीनों गुणस्थान में चारित्रमोहनीय के च्या का आरम्भ या कुछ प्रकृतियों का क्षय होने के कारण चायिकचारित्र मानने में कोई विरोध नहीं दीख पड़ता।

गोम्मटसार में उपशमश्रेणिवाले स्त्राठवें स्त्रादि चारों गुणस्थान में चारित्र स्त्रीपशमिक ही माना है स्त्रीर क्षायोपशमिक का स्फट निषेष किया है। इसी तरह क्षपकश्रेणिवाले चार गुणस्थान में क्षायिक चारित्र ही मानकर क्षायोपशमिक का निषेष किया है। यह बात कर्मकायड की ८४५ और ८४६वीं गायाओं के देखने से स्पष्ट हो जाती है।

#### ( १६ ) 'भाव'

यह विचार एक जीव में किसी विविद्यत समय में पाए जानेवाले भावों का है।

एक जीव में भिन्न-भिन्न समय में पाए जानेवाले भाव श्रीर श्रनेक जीव में एक समय में था भिन्न-भिन्न समय में पाए जानेवाले भाव प्रसङ्ग-वश लिखे जाते हैं। पहले तीन गुण्स्थानों में श्रीदियक, द्यायोपशमिक श्रीर पारिणामिक, ये तीन भाव, चौथे से ग्यारहवें तक श्राठ गुण्स्थानों में पाँचों भाव, बारहवें गुण्यास्थान में श्रीपशमिक के सिवाय चार भाव श्रीर तेरहवें तथा चौदहवें गुण्यस्थान में श्रीपशमिक-कारियामिक के सिवाय तीन भाव होते हैं।

अनेक जीवों ती अपेचा से गुणस्थानों में भावों के उत्तर भेद-

दायोपशमिक—पहले दो गुण्स्थानों में तीन श्रज्ञान, चद्धु श्रादि दो दर्शन, दान श्रादि पाँच लिव्याँ, ये १०; तीसरे में तीन ज्ञान, तीन दर्शन, मिश्रद्दिष्ट, पाँच लिव्याँ, ये १२; चौथे में तीसरे गुण्स्थानवाले १० किन्तु मिश्रद्दि के स्थान में सम्यक्त्व; पाँचवें में चौथे गुण्स्थानवाले बारह तथा देशविरति, कुल १३; छठे, सातवें में उक्त तेरह में से देश-विरति को घटाकर उनमें सर्चविरति श्रीर मनःपर्यवज्ञान मिलाने से १४; श्राठवें, नौगें श्रीर दसवें गुण्स्थानों में उक्त चौदह में से सम्यक्त्व के सिवाय श्रेष १३;ग्यारहवें नारहवें गुण्स्थान में उक्त तेरह में से सम्यक्त्व के सिवाय श्रेष १३;ग्यारहवें नारहवें गुण्स्थान में उक्त तेरह में से चारित्र को छोड़कर शेष १२ क्षायोपशमिक भाव हैं। तेरहवें श्रीर चौदहवें में द्याप्रिमकभाव नहीं है।

श्रीदियक—पहले गुणस्थान में श्रज्ञान श्रादि २१; दूसरे में मिप्यात्व के सिवाय २०; तीसरे-चीथ में श्रज्ञान को छोड़ १६; पाँचवें में देवगति, नारकगति के सिवाय उक्त उजीस में से शेष १७, छठे में तिर्यञ्चगित श्रीर श्रसंयम घटाकर १५; सातवे में कृष्ण श्रादि तीन लेश्याश्रों को छोड़कर उक्त पन्द्रह में से शेष १२; श्राठवें-नीवें में तेजः श्रीर पद्म-लेश्या के सिवाय १०; दसवें में कोष, मान, माया श्रीर तीन वेद के सिवाय उक्त दस में से शेष ४; ग्यारहवें, बारहवें श्रीर तेरहवें गुणस्थान में संज्यलनलोम को छोड़ शेष ३ श्रीर चौदहवें गुणस्थान में संज्यलनलोम को छोड़ शेष ३ श्रीर चौदहवें गुणस्थान में सुक्रलेश्या के सिवाय तीन में से मनुष्यगति श्रीर श्रासिद्धल, ये दो श्रीटियकसाव हैं।

क्षायिक--पहले तीन गुणस्थानों में ह्यायिकमान नहीं हैं। चौथे से ग्यारहवें तक ब्राठ गुणस्थानों में सम्यक्त, बारहवें में सम्यक्त ब्रौर चारित्र दो ब्रौर तेर-हवें-चौदहवें दो गुणस्थानों में नौ क्षायिकमान हैं।

श्रीपशमिक—पहले तीन श्रीर बारहवें श्रादि तीन, इन छह गुणस्थानों में श्रीपशमिकभाव नहीं हैं। चौथे से श्राटवें तक दाँच गुणस्थानों में सम्यक्त्व, नौंगें से ग्यारहवें तक तीन गुणस्थानों में सम्यक्त्व श्रीर चारित्र, थे दो श्रीपश-मिकभाव हैं।

पारिणामिक—पहले गुणस्थान में जीवत्व स्नादि तीनों, दूसरे से बारहवें तक ग्यारह गुणस्थानों में जीवत्व, भव्यत्व दो स्नौर तेरहवें-चौदहवें में जीवत्व ही पारिणामिकभाव है। भव्यत्व स्नादि-सान्त है। क्योंकि सिद्ध-स्रवस्था में उसका स्नभाव हो जाता है। घातिकर्म क्षय होने के बाद सिद्ध-स्रवस्था प्राप्त होने में बहुत विलंब नहीं लगता, इस स्रपेद्धा से तेरहवें-चौदहवें गुणस्थान में भव्यत्व पूर्वाचार्यों ने नहीं माना है।

गोम्मटसार-कर्मकारड की ८२० से ८७५ तक की गाथात्रों में स्थान-गत तथा पद-गत भक्क-द्वारा भावों का बहुत विस्तारपूर्वक वर्णन किया है।

एक-जीवाश्रित भावों के उत्तर भेद-

क्षायोपशिमक—पहले दो गुणस्थान में मित-श्रुत दो या विभङ्गसिहत तीन श्रम्भान, श्रम्बद्ध एक या चत्तु-श्रम्बद्ध दो दर्शन, दान श्रादि पाँच लिश्वयाँ, तीसरे में दो या तीन श्रान, दो या तीन दर्शन, भिश्रदृष्टि, पाँच लिश्वयाँ, चौये में दो या तीन श्रान, श्रप्यांस-श्रवस्था में श्रम्बद्ध एक या श्रविभसिहत दो दर्शन, श्रीर पर्यास-श्रवस्था में दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, पाँच लिश्वयाँ, पाँचवे में दो या तीन श्रान, दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, देशविरित, पाँच लिश्वयाँ, छुठे-सातवें में दो तीन या मनःपर्यायपर्यन्त चार ज्ञान, दो या तीन दर्शन, सम्यक्त्व, चारित्र, पाँच लिश्ययाँ, श्राठवें, नौवें श्रीर दसवें में सम्यक्त्व को छोड़ छुठे श्रीर सातवें गुणस्थानंवाले सव वायोपश्रिक भाव। ग्यारहवें-बारहवें में चारित्र को छोड़ दसवें गुणस्थानंवाले सव साव।

श्रीदियिक—पहले गुणस्थान में श्रज्ञान, श्रासिद्धत्व, श्रसंयम, एक लेश्या, एक कषाय, एक गित, एक वेद श्रीर मिध्यात्व; दूसरे में मिध्यात्व को छोड़ पहले गुणस्थान वाले सव श्रीदियिक; तीसरे, चौये श्रीर पाँचवें में श्रज्ञान को छोड़ दूसरे वाले सब; छठे से लेकर नौवें तक में श्रसंयम के सिवाय पाँचवें वाले सब; दसवें में वेद के सिवाय नौवें वाले सब; ग्यारहवें-बारहवें में कषाय के सिवाय

दसर्वे वाले सब; तेरहवें में श्रिसिद्धत्व, लेश्या श्रीर गति; चौदहवें में गति श्रीर श्रिसिद्धत्व।

चायिक—चौथे से ग्यारहवें गुग्रस्थान तक में सम्यक्त्व, नारहवें में सम्यक्त्व श्रौर चारित्र दो श्रौर तेरहवें-चौदहवें में-नौ चायिक भाव।

श्रीपश्मिक—चौथे से श्राठवें तक सम्यक्त्व; नौवें से ग्यारहवें तक सम्यक्त्व श्रीर चारित्र ।

पारिणामिक—पहले में तीनां; दूसरे से शरहवें तक ने जीवस्व स्त्रीर भव्यत्व दो; तेरहवें स्त्रीर चौदहवें में एक जीवत्व।

ई० १९२२ ]

्चीथा कर्मप्रन्थ

### श्वेताम्बर तथा दिगम्बर के समान-असमान मन्तव्ये

#### ममान मन्त्रव्य

निश्चय त्रौर व्यवहार-दृष्टि से जीव शब्द की व्याख्या दोनों संप्रदाय में तुल्य है। पृष्ठ-४। इस संबन्ध में जीवकायड का 'प्रागाधिकार' प्रकरण ऋौर उसकी टीका देखने योग्य है।

मार्गणास्थान शब्द की न्याख्या दोनों संप्रदाय में समान है। पृष्ठ-४।
गुण्स्थान शब्द की न्याख्या-शैली कर्मप्रन्थ श्रीर जीवकारड में भिन्न-सी है,
पर उसमें तास्थिक श्रर्थ-मेद नहीं है। पृष्ठ-४।

उपयोग का स्वरूप दोनों सम्प्रदायों में समान माना गया है। पृष्ठ-५ ।

कर्मग्रन्थ में श्राप्यांस संज्ञी को तीन गुणस्थान माने हैं, किन्तु गोम्मटसार में पाँच माने हैं। इस प्रकार दोनों का संख्याविषयक मतभेद है, तथापि वह अपेताकृत है, इसलिए वास्तविक दृष्टि से उसमें समानता ही है। पृष्ट-१२।

केवलज्ञानी के विषय में संज्ञित्व तथा श्रासंज्ञित्व का व्यवहार दोनों संप्रदाय के शास्त्रों में समान है। पृष्ठ-१३।

वायुकाय के शरीर की ध्वजाकारता दोनां संप्रदाय को मान्य है। पष्ठ-२०।

छाद्मस्थिक उपयोगां का काल-मान अन्तर्मुहूर्न-प्रमाण दोनां संप्रदायों को मान्य है। पृष्ठ-२०, नोट।

भावलेख्या के संबन्ध की स्वरूप, दृष्टान्त त्र्यादि त्र्यनेक बातें दोनों संप्रदाय में व्रल्य हैं। पुष्ठ–३३।

चौदह मार्गणात्रों का श्चर्य दोनों संप्रदाय में समान है तथा उनकी मूल गाथाएँ भी एक सी हैं। पृष्ठ-४७, नोट।

सम्यक्त्य की ब्याख्या दोनों संप्रदाय में तुल्य है। फ़ुट-५०, नोट। व्याख्या कुछ भिन्न सी होने पर भी खाहार के स्वरूप में टोनों संप्रदाय का

 इसमें सभी पृष्ठ संख्या जहाँ प्रन्थ नाम नहीं है वहाँ हिन्दी चौथे कर्मप्रन्थ की समभी जाय । तात्विक भेद नहीं है। श्वेताम्बर-ग्रन्थों में सर्वत्र आहार के तीन भेद हैं स्त्रीर दिगम्बर-ग्रन्थों में कहीं छह भेद भी मिलते हैं। प्रष्ठ-५०, नोट।

परिहारविशुद्ध संयम का ऋषिकारी कितनी उम्र का होना चाहिए, उसमें कितना ज्ञान ऋावश्यक है और वह संयम किसके समीप प्रहण किया जा सकता है और उसमें विहार ऋादि का कालनियम कैसा है, हत्यादि उसके संबन्ध की बातें दोनों संप्रदाय में बहुत ऋंशों में समान हैं। पृष्ठ-५६, नोट।

चायिकसम्यक्त जिनकालिक मनुष्य को होता है, यह बात दोनों संप्रदाय को हष्ट है। प्रष्ठ-६६. नोट।

केवती में द्रव्यमन का संबन्ध दोनों संप्रदाय में इष्ट है। पृष्ठ-१०१, नीट । मिश्रसम्यग्दृष्टि गुर्गास्थान में मति श्रादि उपयोगों की ज्ञान-श्रज्ञान उभयरूपता गोम्मटसार में भी है। पृष्ठ-१०६, नोट।

गर्भज मनुष्यों की संख्या के सूचक उन्तीस श्रङ्क दोनों संप्रदाय में तुल्य हैं।
पृष्ठ-११७, नोट।

इन्द्रियमार्गणा में द्वीन्द्रिय आदि का श्रीर कायमार्गणा में तेजःकाय आदि का विशेषाधिकत्व दोनों संप्रदाय में समान इष्ट है। पृष्ठ-१२२, नोट।

वकगित में विग्रहों की संख्या दोनों संग्रदाय में समान है। फिर भी श्वेता-म्बरीय ग्रन्थों में कहीं कहीं जो चार विग्रहों का मतान्तर पाया जाता है, वह दिगम्ब-रीय ग्रन्थों में देखने में नहीं श्राया। तथा वकगित का काल-मान दोनों सम्प्रदाय में तुल्य है। वकगित में श्रनाहारकत्व का काल-मान, व्यवहार श्रीर निश्चय, दो दृष्टियों से विचार जाता है। इनमें से व्यवहार दृष्टि के श्रनुसार श्वेताम्बर-प्रसिद्ध तत्वार्थ में विचार है श्रीर निश्चय-दृष्टि के श्रनुसार दिगम्बर-प्रसिद्ध तत्वार्थ में विचार है। श्रतएव इस विषय में भी दोनों सम्प्रदाय का वास्तविक मत-मेद नहीं है। एष्ट १४३।

अवधिदर्शन में गुण्स्थानों की संख्या के विषय में सैद्धान्तिक एक और कार्मप्रन्थिक दो, ऐसे जो तीन पद्ध हैं, उनमें से कार्मप्रन्थिक दोनों ही पद्ध दिगम्बरीय प्रन्थों में मिलते हैं। कुछ-१४६।

केवलकानी में त्राहारकत्व, त्राहार का कारण त्रसातवेदनीय का उदय क्रीर क्रीदारिक पुत्रलों का प्रहण, ये तीनों बातें दोनों सम्प्रदाय में समान मान्य हैं। एष्ठ-१४८।

गुणस्थान में जीवस्थान का विचार गोम्मटसार में कर्मग्रन्थ की अपेदा कुछ मिक जान पड़ता है। पर वह अपेदाकृत होने से वस्तुतः कर्मग्रन्थ के समान ही है। कुछ-१६१, नोट। ् गुज्यस्थान में उपयोग की संख्या कर्मग्रन्थ क्रीर गोम्मटसार में उल्च है।
कृष्ठ-१६७, नोट।

एकेन्द्रिय में सासादनभाव मानने श्रीर न माननेवाले, ऐसे जो दो पद्ध

श्वेताम्बर-ग्रन्थों में हैं, दिगम्बर-ग्रन्थों में भी हैं। पृष्ठ-१७१, नोट।

श्वेताम्बर-ग्रन्थों में जो कहीं कर्मबन्ध के चार हेतु, कहीं दो हेतु ऋषेर कहीं पाँच हेतु कहे हुए हैं; दिगम्बर ग्रन्थों में भी वे सब वर्णित हैं। पृष्ठ-१७४, नोट।

बन्ध-हेतुत्र्यों के उत्तर भेद स्नादि दोनों संप्रदाय में समान हैं। पृष्ठ-१७५, नोट।

सामान्य तथा विशोप बन्ध-हेतुश्रों का विचार दोनों संप्रदाय के ग्रन्थों में है। पृष्ठ-१८२१, नोट।

एक संख्या के ऋर्थ में रूप शब्द दोनों संबदाय के अन्थों में मिलता है। पुण्ठ-२१८, नोट।

कर्मग्रन्थ में वर्शित दस तथा छुद चेप त्रिलोकसार में भी हैं। पृष्ठ-२२९, नोट।

उत्तर प्रकृतियों के मूल बन्ध-हेतु का विचार जो सर्वार्थसिद्धि में है, वह पञ्चसंग्रह में किये हुए विचार से कुछ भिन्न-सा होने पर भी वस्तुतः उसके समान ही है। पृष्ठ-२२७।

कर्मप्रन्थ तथा पञ्चसंप्रह में एक जीवाश्रित भावों का जो विचार है, गोम्मटसा में बहुत ग्रंशों में उसके समान ही वर्णन है । पृष्ठ-२२६ ।

#### असमान मन्तव्य

श्वेताम्बर-प्रन्थों में तेजःकाय के वैक्रिय शरीर का कथन नहीं है, पर दिगम्बर-प्रन्थों में हैं। पृष्ठ-१६, नोट।

श्वेताम्बर संप्रदाय की ऋषेज्ञा दिगम्बर संप्रदाय में संज्ञी-ऋसंज्ञी का व्यवहार कुछ भिन्न है। तथा ब्वेताम्बर-प्रन्थों में हेतुवादोपदेशिकी ऋादि संज्ञाऋों का विस्तृत वर्षान है, पर दिगम्बर-प्रयो में नहीं है। पृष्ठ-३६।

श्वेताम्बर-शास्त्र-प्रसिद्ध करणः।पर्याप्त शब्द के स्थान में दिगम्बर-शास्त्र में निर्कृत्यपर्याप्त शब्द है। व्यास्था भी दोनों शब्दों की कुछ भिन्न है। पृष्ठ-४१।

श्वेताम्बरअंथों में केवलज्ञान तथा केवलदर्शन का कममावित्व, सहभावित्व कौर स्रमेद ये तीन पद्ध हैं, परन्तु दिगम्बरअंथों में सहभावित्व का एक ही पद्ध है। पृष्ठ-४३। लेश्या तथा ऋायु के बन्धाबन्ध की ऋषेत्वा से कथाय के जो चौदह ऋौर बीस मेद गोम्मटसार में हैं, वे श्वेताम्बर-ग्रन्थों में नहीं देखे गए। एष्ड-५५, नोट।

. ऋपर्याप्त-श्रवस्था में ऋषेपशमिकसम्यक्त्व पाए जाने ऋषेर न पाए जाने के संकन्ध में दो पत्त श्वेताम्बर-ग्रन्थों में हैं, परन्तु गोम्मटसार में उक्त दो में से पहिला पत्त ही है। प्रष्ठ-७०, नोट।

त्रज्ञान-त्रिक में गुणस्थानों की संख्या के संबन्ध में दो पद्ध कर्म-ग्रन्थ में मिलते हैं, परन्त गोम्मटसार में एक ही पद्ध है। पृष्ठ-⊏२, नोट।

गोग्मटसार में नारकों की संख्या कर्मग्रन्थ-वर्णित संख्या से भिन्न है। प्रष्ठ-११६, नोट।

द्रव्यमन का त्राकार तथा स्थान दिगम्बर संप्रदाय में श्वेताम्बर की ऋषेचा भिन्न प्रकार का माना है और तीन योगों के बाह्यास्थन्तर कारणों का वर्णन राजवार्तिक में बहुत स्पष्ट किया है। पृष्ठ-१३४।

मनःपर्यायज्ञान के योगों की संख्या दोनों संप्रदाय में तुल्य नहीं है। प्रष्ठ-१५४।

श्वेताम्बर-मन्थों में जिस अर्थ के लिए आयोजिकाकरण, आवजितकरण और आवश्यककरण, ऐसी तीन संज्ञाएँ मिलती हैं, दिगम्बर-मन्थों में उस अर्थ के लिए सिर्फ आवर्जितकरण, यह एक संख्या है। पृष्ठ-१५५।

श्वेताम्बर-ग्रन्थों में काल को स्वतन्त्र द्रव्य भी माना है श्लौर उपचित्त भी। किन्तु दिगम्बर-ग्रन्थों में उसको स्वतन्त्र ही माना है। स्वतन्त्र पद्ध में भी काल का स्वरूप दोनों संप्रदाय के ग्रन्थों में एक सा नहीं है। पृष्ठ -१५७।

किसी किसी गुणस्थान में योगों की संख्या गोम्मटसार में कर्म-ग्रन्थ की श्रपेचा भिन्न है । पृष्ट-१६३, नोट ।

दूसरे गुणस्थान के समय ज्ञान तथा ब्रज्ञान माननेवाले ऐसे दो पद्ध श्वेताम्बर-ग्रन्थों में हैं, परन्तु गोम्मटसार में सिर्फ दूसरा पद्ध है। पृष्ट-१६६, नोट।

गुणस्थानों में लेश्या की संख्या के संबन्ध में श्वेताम्बर बन्धों में दो पक्ष हैं ब्रौर दिगम्बर-बन्धों में सिर्फ एक पक्ष है । पृष्ट-१७२, नोट ।

जीव सम्यक्त्वसहित मरकर स्त्री रूप में पैदा नहीं होता, यह बात दिगम्बर संप्रदाय को मान्य है, परन्तु श्वेताम्बर संप्रदाय को यह मन्तव्य इष्ट नहीं हो सकता; क्योंकि उसमें भगवान् मिल्लनाथ का स्त्री-वेद तथा सम्यक्त्वसहित उत्पन्न होना माना गया है।

## कर्मग्रन्थिकों भौर सैद्धान्तिकों का मतमेद

सूहम एकेन्द्रिय श्रादि दस जीवस्थानों में तीन उपयोगों का कथन कार्म-ग्रन्थिक मत का फिलत है। सैद्धान्तिक मत के श्रनुसार तो छह जीवस्थानों में ही तीन उपयोग फिलत होते हैं श्रीर द्वीन्द्रिय श्रादि शेष चार जीवस्थानों में पाँच उपयोग फिलत होते हैं। प्र•—२२, नोट।

श्चविदर्शन में गुणस्थानों की संख्या के संबन्ध में कार्मप्रन्थिकों तथा सैदा-न्तिकों का मत-भेद है। कार्मप्रन्थिक उसमें नौ तथा दस गुणस्थान मानते हैं श्चौर सैदान्तिक उसमें बारह गुणस्थान मानते हैं। १०-१४६।

सैदान्तिक दूसरे गुणस्थान में ज्ञान मानते हैं, पर कार्मग्रन्थिक उसमें श्रज्ञान मानते हैं। पू॰—१६६, नोट।

वैकिय तथा ब्राहारक शरीर बनाते ब्रीर त्यागते समय कौन-सा योग मानना चाहिए, इस विषय में कार्मग्रंथिकों का ब्रीर सैद्धान्तिकों का मत-भेद है। पृ०- १७०, नोट।

ग्रंथिभेद के अनन्तर कौन-सा सम्यक्त्य होता है, इस विषय में सिद्धान्त तथा कर्मग्रंथ का मतःभेद है। पृ०-१७१। चौथा कर्मग्रन्थ

## चौथा कर्मग्रन्थ तथा पञ्चसंग्रह

जीवस्थानों में योग का विचार पञ्चसंग्रह में भी है। पु०-१५, नोट। ऋपर्यास जीवस्थान के योगों के संबन्ध का मत-भेद जो इस कर्म-ग्रंथ में है, वह पञ्चसंग्रह की टीका में विस्तारपूर्वक है। पु०-१६।

जीवस्थानों में उपयोगों का विचार पञ्चसंग्रह में भी है । पृ० — २०, नोट। कर्मप्रत्थकार ने विभक्कतान में दो जीवस्थानों का ख्रौर पञ्चसंग्रहकार ने एक जीवस्थान का उल्लेख किया है। पृ० – ६८, नोट।

श्रपर्याप्त-श्रवस्था में श्रीपशामिकसम्यक्त्व पाया जा सकता है, यह बात पञ्चतंत्रह में भी है। प०-७० नोट।

पुरुषों से स्त्रियों की संख्या ऋषिक होने का वर्णन पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१२५, नोट।

पञ्चसंग्रह में भी गुणस्थानों को लेकर योगों का विचार है। पृ०-१६३, नोट।

गुणस्थान में उपयोग का वर्णन पञ्चसंब्रह में है। पू०-१६७, नोट।

बन्ध-हेतुस्रों के उत्तर भेद तथा गुणस्थानों में मूल बन्ध-हेतुस्रों का विचार पञ्चलंग्रह में है। पृ०-१७३, नोट।

सामान्य तथा विशेष बन्ध-हेतुस्रों का वर्णन पञ्चसंग्रह में विस्तृत है। पृ०-१८१. नोट।

गुण्स्थानों में बन्ध, उदय श्रादि का विचार पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१८७, नोट।

गुग्रस्थानों में त्राल्प बहुत्व का विचार पञ्चसंग्रह में है। पृ०-१६२, नोट। कर्म के भाव पञ्चसंग्रह में हैं। पृ०--२०४, नोट।

उत्तर प्रकृतियों के मूल बन्य-हेतु.का विचार कर्मग्रन्थ श्रीर पञ्चसंग्रह में।भिन-भिन्न शैली का है। ए०-२२७ ।

एक जीवाश्रित भावों की संख्या मूल कर्मग्रन्थ तथा मूल पञ्चसंग्रह में भिन्न नहीं है, किन्तु दोनों की व्याख्याश्रों में देखने योग्य थोड़ा सा विचार-भेद है। ए०-२२६। [चौथा कमपन्थ

## चौथे कर्गग्रन्थ के कुछ विशेष स्थल

जीवस्थान, मार्गणास्थान स्त्रीर गुणस्थान का पारस्परिक स्नन्तर । पृ०-५ । परमव की स्त्रायु बाँधने का समय-विभाग स्रिधिकारी-मेद के स्ननुसार किस-किस प्रकार का है १ इसका खुलासा । पृ०-२५, नोट ।

उदीरणा किस प्रकार के कर्म की होती है और वह कब तक हो सकती है? इस विषय का नियम। प्र०-२६. नोट।

द्रव्य लेश्या के स्वरूप के संबन्ध में कितने पत्त हैं ? उन सबका श्राशय क्या है ? भावलेश्या क्या वस्तु है श्रीर महाभारत में, योगदर्शन में तथा गोशा-त्तक के मत में लेश्या के स्थान में कैसी कल्पना है ? इस्थादि का विचार । प्र०-१३।

शास्त्र में एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय ऋादि जो इन्द्रिय-सापेस्त प्राणियों का विभाग है वह किस ऋपेसा से ? तथा ६न्द्रिय के कितने भेद-प्रभेद हैं और उनका क्या स्वरूप है ? इत्यादि का विचार | प्र०—३६ |

संशा का तथा उसके भेद-भमेदों का स्वरूप श्रौर संशित्व तथा श्रासंशित्व के व्यवहार का नियामक क्या है ! इत्यादि पर विचार । पू०—३⊏।

अप्रयांत तथा पर्यात और उसके भेद आदि का स्वरूप तथा पर्याप्ति का स्वरूप । ए० — ४० । केवलज्ञान तथा केवलदर्शन के क्रमभावित्य, सहभावित्य श्रीर श्रमेद, इन तीन पत्नों की मुख्य-मुख्य दलीलें तथा उक्त तीन पत्न किस-किस नय की श्रमेचा से हैं ! इत्यादि का वर्षान । पृ०—४३।

बोलने तथा सुनने की शक्ति न होने पर भी एकेन्द्रिय में श्रुत-उपयोग स्वीकार किया जाता है, सो किस तरह १ इस पर विचार । पृ०—४५ ।

पुरुप व्यक्ति में स्त्री-योग्य श्रीर स्त्री व्यक्ति में पुरुप-योग्य भाव पाए जाते हैं. श्रीर कभी तो किसी एक ही व्यक्ति में स्त्री-पुरुष दोनों के बाह्याम्यन्तर लज्ञ्ण होते हैं। इसके विश्वस्त सबूत। पू०-५३, नोट।

मनःपर्याय-उपयोग को कोई स्त्राचार्य दर्शनरूप भी मानते हैं, इसका प्रमाण । पृ०-६२, नोट ।

जातिभव्य किसको कहते हैं ? इसका खुलासा । पू०-६५, नोट ।

श्रीपशामिकसम्बक्त्व में दो जीवस्थान माननेवाले श्रीर एक जीवस्थान मानने बाले श्राचार्य श्रपने-श्रपने पक्ष की पुष्टि के लिए श्रपर्याप्त-श्रवस्था में श्रीपश-मिक सम्यक्त्व पाए जाने श्रीर न पाए जाने के विषय में क्या क्या युक्ति देते हैं ? इसका सविस्तर वर्णन । पू० – ७०, नोट।

संमूर्जिम मनुष्यों की उत्यक्ति के त्तेत्र श्रीर स्थान तथा उनकी श्रायु श्रीर योग्यता जानने के लिए श्रागमिक प्रमाण । प्र०—७२, नोट ।

स्वर्ग से च्युत होकर देव किन स्थानों में पैदा होते हैं ? इसका कथन । पृ०---७३, नोट।

चतुर्दर्शन में कोई तीन ही जीवस्थान मानते हैं स्त्रीर कोई छड़ । यह मत-भेद इन्द्रियपर्याप्ति की भिन्न-भिन्न व्याख्यात्रों पर निर्भर है । इसका सप्रमाख कथन । पृ० — ७६, नोट ।

ग्रज्ञान-त्रिक में दो गुण्स्थान माननेवालों का तथा तीन गुण्स्थान माननेवालों का त्राशय क्या है ? इसका खुलासा । पु०—८२ ।

कृष्ण आदि तीन अशुभ लेश्याओं में छह गुणस्थान इस कर्मग्रन्थ में माने हुए हैं और पञ्चसंग्रह आदि प्रन्थों में उक्त तीन लेश्याओं में चार गुर्णस्थान माने हैं। सो किस म्रापेचा से १ इसका प्रमाण पूर्वक खुलासा। पु०—स्स्र ।

जब मरस के समय स्थारह गुर्साथान पाए जाने का कथन है, तब विश्रह-गति में तीन ही गुरास्थान कैसे माने गए १ इसका खुलासा। पृ०—६!

स्त्रीवेद में तेरह योगों का तथा वेद सामान्य में बारह उपयोगों का श्रीर नी गुग्रस्थानों का जो कथन है, सो द्रव्य श्रीर भावों में से किस-किस प्रकार के वेद को लेने से घट सकता है ? इसका खुलासा । पू०-६७, नोट ।

उपशमसम्यक्त्व के योगों में क्रोदारिकिमिश्रयोग का परिगणन है, सो किस तरह सम्भव है ? इसका खुलासा । पू०-६ :: ।

मार्गणात्रों में जो ऋल्पबहुत्व का विचार कर्मग्रन्थ में है, वह श्चागम श्चादि किन प्राचीन प्रन्थों में है ? इसकी सूचना । पु०-११५, नोट।

काल की ऋषेबा च्रेत्र की स्क्ष्मता का सप्रमाण कथन । पृ०-१७७ नीट । शुक्क, पद्म ऋौर तेजो लेश्यावालों के संख्यातगुरा ऋल्प-बहुत्व पर शङ्का-समाधान तथा उस विषय में टबाकार का मन्तव्य । प्०-१३०, नोट ।

तीन योगों का स्वरूप तथा उनके बाह्य-ग्राभ्यन्तर कारणों का स्वष्ट कथन श्रीर योगों की संख्या के विषय में शङ्का-समाधान तथा द्रव्यमन, द्रव्यवचन श्रीर शरीर का स्वरूप । पृ०-१३४,

सम्यक्त्व सहेतुक है या निर्हेतुक ? ज्ञायोपशमिक स्त्रादि मेदों का श्राधार, श्रीपशमिक श्रीर ज्ञायोपशमिक सम्यक्त्व का श्रापस में ग्रन्तर, ज्ञायिक सम्यक्त्व की उन दोनों से विशेषता, कुछ शङ्का-समाधान, विपाकोदय ग्रीर प्रदेशोदय का स्वरूप, ज्योपशम तथा उपशम-शब्द की व्याख्या, एवं ग्रन्य प्रासङ्गिक विचार । पृ०—१३६।

श्रपर्याप्त श्रवस्था में इन्द्रिय पर्याप्ति पूर्ण होने के पहिले चबुर्दर्शन नहीं माने जाने श्रीर चबर्दर्शन माने जाने पर प्रमाख पूर्वक विचार । ए०—१४१ ।

वक्रगति के संबन्ध में तीन वातों पर सविस्तर विचार-(१) वक्रगति के विग्रहों की संख्या, (२) वक्रगति का काल-मान ग्रीर (३) वक्रगति में ग्रनाहारकत्व का काल-मान । पू० -- १४३।

स्रविध दर्शन में गुणस्थानों की संख्या के विषय में पद्म-भेद तथा प्रत्येक पद्म का तास्यर्थ स्रथीत् विभक्त ज्ञान से स्रविधिदर्शन का भेदाभेद । पृ०-१४६।

श्वेताम्बर-दिगम्बर संप्रदाय में कमलाहार-विषयक मत-मेद का समन्वय । पु०---१४८।

केवल ज्ञान प्राप्त कर सकने वाली स्त्रीजाति के लिए शुतज्ञान विशेष का

श्चर्यात् दृष्टिवाद के ऋष्ययन का निषेध करना, यह एक प्रकार से विरोध है। इस संबन्ध में विचार तथा नय-दृष्टि से विरोध का परिहार। पृ०—१४६।

चत्तुर्दर्शन के योगों में से श्रौदारिक मिश्र योग का वर्जन किया है, सो किस तरह सम्मव है ? इस विषय पर विचार । प्०—१५४।

केवलिसमुद्घात संबन्धी श्रमेक विषयों का वर्णन, उपनिषदों में तथा गीता में जो श्रात्मा की व्यापकता का वर्णन है, उसका जैन-दृष्टि से मिलान श्रीर केवलिसमुद्घात-जैसी क्रिया का वर्णन श्रन्य किस दर्शन में है ? इसकी सूचना। प०—१५५।

जैनदर्शन में तथा जैनेतर-दर्शन में काल का स्परूप किस-किस प्रकार का माना है ? तथा उसका वास्तविक स्वरूप कैसा मानना चाहिए ? इसका प्रमाण-पूर्वक विचार । पु०—१५७ ।

छह लेश्या का संबन्ध चार गुण्स्थान तक मानना चाहिए या छह गुण्-स्थान तक ! इस संबन्ध में जो पत्त हैं, उनका श्राशय तथा श्रुभ भावलेश्या के समय श्रुभ द्रव्य लेश्या श्रीर श्रशुभ इत्य लेश्या के समय श्रुभ भावलेश्या, इस प्रकार लेश्याश्रों की विषमता किन जीवों में होती है ! इत्यादि विचार । पृ०— १०२, नोट ।

कर्मबन्ध के हेतुश्रों की भिन्न-भिन्न संख्या तथा उसके संबन्ध में कुछ विशेष ऊद्दापोह । पृ०--१७४, नोट ।

स्त्राभिन्नहिक स्त्रनाभिन्नहिक स्त्रौर स्त्राभिनिवेशिक-भिथ्यात्व का शास्त्रीय खुलासा । पु० — १७६, नोट ।

तीर्थकरनामकर्म श्रौर श्राहारक-द्विक, इन तीन प्रकृतियों के बन्ध को कहीं कपाय-हेतुक कहा है श्रौर कहीं तीर्थंकरनामकर्म के बन्ध को सम्यक्त्व-हेतुक तथा श्राहारक द्विक के बन्ध को संयम-हेतुक, सो किस श्रपेक्षा से ? इसका खुलासा । प्र-रूद, नोट ।

छ्ह भाव श्रौर उनके भेदों का वर्णन श्रन्यत्र कहाँ-कहाँ मिलता है ? इसकी सूचना। पृ०-१६६, नोट।

मित श्रादि श्रज्ञानों को कहीं क्षायोपशमिक श्रीर कहीं श्रीदियक कहा है, सो किस श्रपेदा से ? इसका खुलासा। पु॰ १९६, नोट।

संख्या का विचार श्रन्य कहाँ कहाँ श्रौर किस-किस प्रकार है ? इसका निर्देश ।  $q_0 - 0$  , नोट ।

युगपद् तथा भिन्न-भिन्न समय में एक या श्रनेक जीवाश्रित पाए जाने-वाले भाव श्रौर श्रनेङ्क जीवों की श्रपेद्धा से गुणस्थानों में भावोंक उत्तर भेंद। पृ∘—-२३१। [चौथा कर्मप्रन्थ

# 'त्रमाण मीमांसा"

#### भाभ्यन्तर स्वरूप

प्रस्तुत ग्रन्थ प्रमाण मीमांसा का ठीक ठीक श्रीर वास्तविक परिचय पाने के लिए यह श्रीनवार्य रूप से जरूरी है कि उसके श्राभ्यन्तर श्रीर वाह्य स्वरूप का स्पष्ट विश्लेषण किया जाए तथा जैन तर्क साहित्य में श्रीर तद्द्वारा तार्किक दर्शन साहित्य में ग्रमाण मीमांसा का क्या स्थान है, यह भी देखा जाए।

ग्राचार्य ने जिस दृष्टि को लेकर प्रमाण मीमांसा का प्रयायन किया है और उसमें प्रमाय, प्रमाता, प्रमेय ग्रादि जिन तत्त्वों का निरूपण किया है उस दृष्टि और उन तत्त्वों के हार्द का स्पष्टीकरण करना यही प्रन्थ के श्राभ्यन्तर स्वरूप का वर्णन है। इसके वास्ते यहाँ नीचे लिखे चार मुख्य मुद्दों पर तुलनात्मक दृष्टि से विचार किया जाता है—

(१) जैन दृष्टि का स्वरूप (२) जैन दृष्टि की श्रपरिवर्तिष्णुता (३) प्रमाणशक्ति की मर्यादा (४) प्रमेय प्रदेश का विस्तार।

### १. जैन दृष्टि का स्वरूप

भारतीय दर्शन मुख्यतया दो विभागों में विभाजित हो जाते हैं। कुछ तो हैं वास्तववादी श्रीर कुछ हैं श्रवास्तववादी। जो स्थूल श्रयांत् लौकिक प्रमाणगम्य जगत को भी वैसा ही वास्तविक मानते हैं जैसा सूक्ष्म लोकोत्तर प्रमाणगम्य जगत को भी वैसा ही वास्तविक मानते हैं जैसा सूक्ष्म लोकोत्तर प्रमाणगम्य जगत को श्रयांत् जिनके मतानुसार क्या वहारिक श्रीर पारमार्थिक सत्य में कोई भेद नहीं; सत्य सब एक कोटि का है चाहे मात्रा न्यूनाधिक हो श्रयांत् जिनके मतानुसार मान चाहे न्यूनाधिक श्रीर स्पष्ट-श्रस्पष्ट हो पर प्रमाण मात्र में भासित होनेवाले सभी स्वरूप वास्तविक हैं तथा जिनके मतानुसार वास्तविक रूप भी वाणी प्रकाश्य हो सकते हैं—वे दर्शन वास्तववादी हैं। इन्हें विधिमुख, इदिमत्यंवादी या एवंवादी भी कह सकते हैं—जैसे चार्वाक, न्याय-वैशेषिक, पूर्वमीमांसा, सांख्ययोग, वैभाषिक-सौत्रान्तिक बौद्ध श्रीर माध्वादि वेदान्त।

जिनके मतानुसार बाह्य दृश्य जगत मिथ्या है श्रीर श्रान्तरिक जगत हो परम

१ ऋचार्य हेमचन्द्र कृत 'प्रमाण मीमांसा' की प्रस्तावना, ई० १६३६।

सत्य है; अर्थात् जो दर्शन सत्य के व्यावहारिक और पारमार्थिक अथवा सांवृतिक और वास्तविक ऐसे दो मेद करके लौकिक प्रमाणगम्य और वाणीप्रकाश्य माव को अवास्तविक मानते हैं, वे अवास्तववादी हैं। इन्हें निषेधमुल या अनेवंबादी भी कह सकते हैं। जैसे शृत्यवादी-विश्वानवादी बौद्ध और शांकरवेदान्त आदि दर्शन।

प्रकृति से अनेकान्तवादी होते हुए भी जैन दृष्टि का स्वरूप एकान्ततः वास्तव-वादी ही है क्योंकि उसके मतानुसार भी इन्द्रियजन्य मतिज्ञान आदि में भासित होनेवाले भावों के सत्यत्व का वही स्थान है जो पारमार्थिक केवलज्ञान में भासित होनेवाले भावों के सत्यत्व का स्थान है अर्थात् जैन मतानुसार दोनों सत्य की मात्रा में अन्तर है, योग्यता व गुण में नहीं। केवल ज्ञान में द्रव्य और उनके अनन्य पर्याय जिस यथार्थता से जिस रूप से भासित होते हैं उसी यथार्थता और उसी रूप से कुछ द्रव्य और उनके कुछ ही पर्याय मतिज्ञान आदि में भी भासित हो सकते हैं। इसी से जैन दशन अनेक सूक्ष्मतम भावों की अनिर्वचनीयता को मानता हुआ भी निर्वचनीय भावों को यथार्थ मानता है, जब कि शूत्यवादी और शांकर वेदांत आदि ऐसा नहीं मानते।

### २. जैन दृष्टिं की ऋपरिवर्तिष्णुता

जैन दृष्टि का जो वास्तववादित्व स्वरूप ऊपर बताया गया वह इतिहास के प्रारंभ से अब तक एक ही रूप में रहा है या उसमें कभी किसी के द्वारा थोड़ा बहुत परिवर्तन हुआ है, यह एक बढ़े महत्व का प्रश्न है। इसके साथ ही दूसरा प्रश्न यह होता है कि अगर जैन दृष्टि सदा एक सी स्थितिशील रही और बौद्ध वेदान्त दृष्टि की तरह उसमें परिवर्तन या चिन्तन विकास नहीं हुआ तो इसका क्या कारण ?

भगवान महावीर का पूर्व समय जब से थोड़ा बहुत भी जैन परम्परा का इति-हास पाया जाता है तब से लेकर ब्राजितक जैन दृष्टि का वास्तववादित्व स्वरूप बिलकुल ब्रपरिवर्तिष्णु या ध्रुव ही रहा है। जैसा कि न्याय-वैशेषिक, पूर्व मीमांसक, सांख्य योग ब्रादि दर्शनों का भी वास्तववादित्व ब्रपरिवर्तिष्णु रहा है। बेशक न्याय वैशेपिक ब्रादि उक्त दर्शनों की तरह जैन दर्शन के साहित्य में भी प्रमाण् प्रमेय ब्रादि सब पदायों की व्याख्याओं में लच्चण-प्रणयन में ब्रीर उनकी उपपत्ति में उत्तरोत्तर सूक्ष्म ब्रीर सुक्मतर विकास तथा स्पष्टता हुई है, यहाँ तक कि नव्य न्याय के परिष्कार का ब्राअय लेकर भी यशोविजयजी जैसे जैन विद्वानों ने व्याख्या एवं लच्चणों का विश्लेषण किया है फिर भी इस सारे ऐतिहासिक समय में जैन इष्टि के वास्तवबादित्व स्वरूप में एक श्रंश भी फर्क नहीं पड़ा है जैसा कि बौद ऋौर वेदांत परंपरा में हम पाते हैं।

बौद्ध परंपरा शुरू में वास्तववादी हो रही पर महायान की विज्ञानवादी और श्रास्ववादी शाखा ने उसमें आमूल परिवर्तन कर डाला । उसका वास्तववादित्व ऐकान्तिक अवास्तववादित्व में बदल गया । यही है बौद्ध परंपरा का दृष्टि परिवर्तन के अवास्तववादित्व में बदल गया । उपनिषदों और अद्यक्षस्त्र में जो अवास्तववादित्व के अस्पष्ट बीज ये और जो वास्तववादित्व के स्पष्ट स्वन ये उन सब का एकमात्र अवास्तववादित्व अर्थ में तात्पर्य बतलाकर शंकराचार्य ने वेदांत में अवास्तववादित्व की स्पष्ट स्थापना की जिसके ऊपर आगो जाकर दृष्टिस्टिश्च वाद आदि अनेक रूपों में और भी दृष्टि परिवर्तन व विकास हुआ । इस तरह एक तरफ बौद्ध और वेदान्त दो परंपराओं की दृष्टि परिवर्तिश्याता और बाकी के सब दर्शनों की दृष्टि अपरिवर्तिश्याता हों हिस से से के कारणों की लोज की ओर मेरित करती है ।

स्थल जगत को श्रासत्य या व्यावहारिक सत्य मानकर उससे भिन्न श्रांतरिक जगत को ही परम सत्य माननेवाले श्रवास्तववाद का उदगम सिर्फ तभी संभव है जब कि विश्लोषण किया की पराकाष्टा-श्रात्यन्तिकता हो या समन्वय की पराकाष्ट्रा हो। इस देखते हैं कि यह थोग्यता बौद्ध परंपरा श्रीर वेदान्त परंपरा के सिवाय अन्य किसी दार्शनिक परंपरा में नहीं है। बुद्ध ने प्रत्येक स्थूल सूच्म भाव का विश्लेषमा यहाँ तक किया कि उससे कोई स्थायी द्रव्य जैसा तत्त्व शेष न रहा। उपनिषदों में भी सब भेटों का-विविधताश्चों का समन्वय एक ब्रह्म-स्थिर तत्त्व में विश्रान्त हुआ । भगवान बुद्ध के विश्लेषण को आगे जाकर उनके सूक्ष्मप्रज्ञ शिष्यों ने यहाँ तक विस्तत किया कि श्रन्त में व्यवहार में उपयोगी होनेवाले श्राखरड इव्य या द्रव्य भेद सर्वथा नाम शेष हो गए। चारिक किन्तु श्रानिर्वचनीय परम सत्य ही शेष रहा । दसरी ऋोर शंकराचार्य ने ऋौपनिषद परम ब्रह्म की समन्वय भावना को यहाँ तक विस्तृत किया कि अन्त में भेदप्रधान व्यवहार जगत नाम-शेष या माथिक ही होकर रहा । वेशक नागार्जुन श्रीर शंकराचार्य जैसे ऐकान्तिक विश्लेषग्रकारी या ऐकान्तिक समन्वयकर्ता न होते तो इन दोनों परंपरास्त्रों में व्यावहारिक त्रीर परमसत्य के भेद का त्राविष्कार न होता । फिर भी हमें भलना न चाहिए कि श्रवास्तववादी दृष्टि की योग्यता बौद्ध श्रीर वेदांत परंपरा की भूमिका में ही निहित रही जो न्याय वैशेषिक श्रादि वास्तवबादी दर्शनों की भूमिका में बिलकुल नहीं है। न्याय वैशेषिक, मीमांसक श्रीर सांख्य-योग दर्शन केवल विश्ले-धगा ही नहीं करते बल्कि समन्वय भी करते हैं। उनमें विश्लेषण श्रीर समन्वय दोनों का समप्राचान्य तथा समान चलल होने के कारण दोनों में से कोई एक ही सत्य नहीं है अतप्व उन दर्शनों में अवास्तववाद के प्रवेश की न योग्यता है और न संभव ही है। अतप्य उनमें नागार्जु न शंकराचार्य आदि जैसे अनेक एक्समक विचारक होते हुए भी वे दर्शन वास्तववादी ही रहे। यही स्थिति जैन दर्शन की मी है। जैन दर्शन द्रव्य-द्रव्य के बीच विश्लेषण करते-करते अंत में एक्सतम पर्यायों के विश्लेषण तक पहुँचता है सही, पर यह विश्लेषण के अंतिम परिणाम स्वरूप पर्यायों को वास्तविक मानकर भी द्रव्य की वास्तविकता का परित्याग बौद दर्शन की तरह नहीं करता। इस तरह वह पर्यायों और द्रव्यों का समन्वय करते करते एक सत् तत्त्व तक पहुँचता है और उसकी वास्तविकता को स्वीकार करके भी विश्लेषण के परिणाम स्वरूप द्रव्यों और प्रयायों की वास्तविकता का परित्याग, अधवादी दर्शन की तरह नहीं करता। क्योंकि वह पर्यायार्थिक और द्रव्यार्थिक दोनों हिण्टयों को सापेच भाव से तुल्यवल और समान सत्य मानता है। यही सबब है कि उसमें भी न बौद परंपरा की तरह आत्यन्तिक विश्लेषण हुआ और न वेदान्त परंपरा की तरह आत्यन्तिक समन्वय। इससे जैन एप्टि का वास्तववादित्य स्वरूप स्थर ही रहा।

### ३. प्रमाण शक्ति की मर्यांदा

विश्व क्या वस्तु है, वह कैसा है, उसमें कीन से कीन से श्रीर कैसे कैसे तत्व हैं, इत्यदि प्रश्नों का उत्तर तत्व चिन्तकों ने एक ही प्रकार का नहीं दिया। इसका सबव यही है कि इस उत्तर का श्राधार प्रमाण की शक्ति पर निर्भर है श्रीर तत्वचिंतकों में प्रमाण की शक्ति के बारे में नाना मत हैं। भारतीय तत्व-चिंतकों का प्रमाण शक्ति के तारतम्य संबंधी मतभेद संन्तेप में पाँच पन्नों में विभक्त हो जाता है—

१ इन्द्रियाधिपत्य, २ श्रनिन्द्रियाधिपत्य, ३ उभयाधिपत्य, ४ श्रागमाधिपत्य, ५ प्रमायोपप्तन ।

१— जिस पच का मंतन्य यह है कि प्रमाण की सारी शक्ति इन्द्रियों के ऊपर ही अवलिम्बत है, मन खुद इन्द्रियों का अनुगमन कर सकता है पर वह इन्द्रियों की मदद के सिवाय कहीं भी अर्थात् जहाँ इन्द्रियों की पहुंच न हो वहाँ कभी प्रवृत्त होकर सच्चा ज्ञान पैदा कर ही नहीं सकता। सच्चे ज्ञान का अगरसंभव है तो इन्द्रियों के द्वारा ही, वह इन्द्रियाधिपत्य पक्ष । इस पच्च में चार्वाक दर्शन ही समाविष्ट है । यह नहीं कि चार्वाक अनुमान या शब्दन्यवहार रूप आगम आदि प्रमाणों को जो प्रतिदिन सर्वसिद्ध व्यवहार की वस्तु है, उसे न मानना हो फिर भी चार्वाक

अपने को प्रत्यसमानवादी कहता है; इसका अर्थ इतना ही है कि अनुमान, शब्द आदि कोई भी लौकिक प्रमाया क्यों न हो पर उसका प्रामायय इन्द्रियप्रत्यस्व के सिवाय कभी संभव नहीं। अर्थात् इन्द्रिय प्रत्यस्व से वाधित नहीं ऐसा कोई भी ज्ञानव्यापार अगर प्रमाया कहा जाए तो इसमें चार्वाक को आपत्ति नहीं।

२—श्रानिन्दिय के श्रंतःकरण-मन, चित्त श्रीर श्रात्मा ऐसे तीन श्रर्थ फिलत होते हैं, जिनमें से चित्तरुप श्रानिन्द्रिय का श्राधिपत्य माननेवाला श्रानिन्द्रिया- धिपत्य पत्त है। इस पत्त में विशानवाद, श्रू-यवाद श्रीर शांकरवेदांत का समावेश है। इस पत्त के श्रानुसार यथार्थ शान का संभव विशुद्ध चित्त के द्वारा ही माना जाता है। यह पत्त इन्द्रियों की सत्यशानजनन शक्ति का सर्वथा इन्कार करता है श्रीर कहता है जि इन्द्रियों वास्तविक ज्ञान कराने में पंगु ही नहीं बल्कि धोखे- बाज भी श्रवश्य है। इसके मंतव्य का निष्कर्ष इतना ही है कि चित्त, खासकर ध्यानश्रुद्धसात्विक चित्त से बाधित या उसका संवाद प्राप्त न कर सकनेवाला कोई ज्ञान प्रमाण हो ही नहीं सकता चाहे वह भले ही लोकव्यवहार में प्रमाण रूप से माना जाता हो।

३--- उभयाधिपत्य पत्त वह है जो चार्वाक की तरह इन्द्रियों को ही सब कुछ मानकर इन्द्रिय निरपेश मन का श्रासामर्थ्य स्वीकार नहीं करता श्रीर न इन्द्रियों को पंग या धोखेबाज मानकर केवल ग्रानिन्द्रिय या चित्त का ही सामर्थ्य स्वीकार करता है। यह पन्न मानता है कि चाहे मन की मदद से ही सही पर इन्द्रियाँ गणसम्पन हो सकती हैं श्रीर वास्तविक ज्ञान पैदा कर सकती हैं। इसी तरह यह मानता है कि इन्द्रियों की मदद जहाँ नहीं है वहाँ भी ऋनिन्द्रिय यथार्थ जान कर सकता है। इसी से इसे उभयाधिपत्य पत्न कहा है। इसमें सांख्य-योग, न्याय-वैशेषिक, मीमांसक, श्रादि दर्शनों का समावेश है। सांख्य-योग इन्द्रियों का साद-गएय मानकर भी ऋंतःकरण की स्वतंत्र यथार्थ शक्ति मानता है। न्याय-वैशेषिक त्रादि भी मन की वैसी ही शक्ति मानते हैं पर एक यह है कि सांख्य-योग **त्रात्मा** का स्वतंत्र प्रमाण सामर्थ्य नहीं मानते क्योंकि वे प्रमाण सामर्थ्य बढि में ही मानकर परुप या चेतन को निरितशय मानते हैं। जब कि न्याय-वैशेषिक चाडे ईश्वर के ब्रास्मा का ही सही पर ब्रास्मा का स्वतंत्र प्रमाणसामर्थ्य मानते हैं। अर्थात वे शरीर मन का अभाव होने पर भी ईश्वर में शानशक्ति मानते हैं। वैभाषिक ग्रीर सौत्रांतिक भी इसी पद्ध के श्रंतर्गत हैं। क्योंकि वे भी इन्द्रिय ग्रीर मन दोनों का प्रमाशसामर्थ्य मानते है।

४--श्रागमाधिपत्य पश्च वह है जो किसी न किसी विषय में श्रागम के सिवाय

किसी इन्द्रिय या श्रानिन्द्रिय का प्रमाणसामध्ये स्वीकार नहीं करता। यह पद्ध केवल पूर्व मीमांसक का ही है। यद्यपि वह श्रान्य विषयों में सांख्य-योगादि की तरह उभयाधिपत्य पद्ध का ही श्रानुगामी है। फिर भी धर्म श्रीर श्राधर्म इन दो विषयों में वह श्रागम मात्र का ही सामध्ये मानता है। यद्यपि वेदांत के श्रानुसार ब्रह्म के विषय में श्रागम का ही प्राधान्य है फिर भी वह श्रागमाधिपत्य पद्ध में इसलिए नहीं श्रा सकता कि ब्रह्म के विषय में ध्यानशुद्ध श्रंत:करण का भी सामध्ये उसे मान्य है।

५ — प्रमाणोपम्नव पद्म वह है जो इन्द्रिय, ऋनिन्द्रिय या आगम किसी का साद्गुण्य या सामर्थ्य स्वीकार नहीं करता। वह मानता है कि ऐसा कोई साधन गुणसम्पन्न है ही नहीं जो अवाधित ज्ञान की शक्ति रखता हो। सभी साधन उसके मन से पंगु या विप्रलंभक हैं। इसका अनुगामी तत्त्वोपम्नपवादी कहलाता है जो आखिरी हद का चार्वोक ही है। यह पद्म जयराशिकृत तत्त्वोपम्नव में स्पष्टतया प्रतिपादित हुआ है।

उक्त पांच में से तीसरा उपयाधिपत्य पत्त ही जैनदर्शन का है क्योंकि वह जिस तरह इंद्रियों का स्वतंत्र सामर्थ्य मानता है उसी तरह वह ब्रानिन्दिय श्रर्थात् मन श्रीर श्रात्मा दोनों का श्रातग्र श्रात्मा में स्वतंत्र सामर्थ्य मानता है। श्रात्मा के स्वतंत्र सामर्थ्य के विषय में न्याय-वैशोषिक श्रादि के मंतव्य से जैन दर्शन के मंतव्य में फर्क यह है कि जैन दर्शन सभी श्रात्माश्रों का स्वतंत्र प्रमाणसामर्थ्य वैसा ही मानता है जैसा न्याय श्रादि ईश्वर मात्र का। जैनदर्शन प्रमाणोपभ्रव पत्त का निराकरण इसलिए करता है कि उसे प्रमाणसामर्थ्य श्रवश्य इष्ट है। वह विश्वान, श्रद्ध श्रीर ब्रह्म इन तीनों वादों का निरास इसलिए करता है कि उसे इन्द्रियों का प्रमाणसामर्थ्य भी मान्य है। वह श्रागमाधिपत्य पत्त का भी विरोधी है सो इसलिए कि उसे धर्माधर्म के विषय में श्रनिन्द्रिय श्रर्थात् मन श्रीर श्रात्मा दोनों का प्रमाणसामर्थ्य इष्ट है।

#### ४-- प्रमेयप्रदेश का विस्तार

जैसी प्रमाणशक्ति की मर्यादा वैसा ही प्रमेय का द्वेत्र विस्तार, श्रतएव माश्र इंद्रिय सामर्थ्य मानने वाले चार्यांक के सामने सिर्फ स्यूल या दृश्य विश्व का ही प्रमेयद्वेत्र रहा, जो एक या दूसरे रूप में श्रतिन्द्रिय प्रमाण का सामर्थ्य मानने वालों की दृष्टि में श्रतेकथा विस्तीर्ण हुआ। श्रतिन्द्रियसामर्थ्यादी कोई क्यों न हो पर सबको स्यूल विश्व के श्रतावा एक स्कूम विश्व भी नजर श्राया। सूक्म विश्व का दर्शन उन सबका बराबर होने पर भी उनकी श्रयनी जुदी-जुदी कल्प-

नाश्चों के तथा परंपरागत भिन्न भिन्न कल्पनाश्चों के आधार पर सक्ष्म प्रमेख के चेत्र में भी अपनेक मत व सम्प्रदाय स्थिर हुए जिनको हम आति संचेप में दो विभागों में बाँटकर समक्ष सकते हैं। एक विभाग तो वह जिसमें जड ह्यौर चेतक दोनों प्रकार के सूक्ष्म तत्त्वों को माननेवालों का समावेश होता है। दसरा वह जिसमें केवल चेतन या चैतन्य रूप ही सक्ष्म तत्त्व की माननेवालों का समावेश होता है। पाञ्चात्य तत्त्वज्ञान की अप्रेपेश भारतीय तत्त्वज्ञान में यह एक ध्यान देते। योग्य भेद है कि इसमें सूक्ष्म प्रमेय तत्व माननेवाला अभी तक कोई ऐसा नहीं हुआ जो स्थूल भौतिक विश्व की तह में एक मात्र सूझ्म जड़ तत्त्व ही मानता हो श्रीर सूक्ष्म जगत में चेतन तत्त्व का श्रास्तत्व ही न मानता हो । इसके विरुद्ध भारत में ऐसे तत्त्वज्ञ होते श्राए हैं जो स्थल विश्व के श्रांतस्तल में एक मात्र चेतन तत्त्व का सक्ष्म जगत मानते हैं। इसी श्रर्थ में भारत का चैतन्यवादी समभाना चाहिए । भारतीय तत्त्वज्ञान के साथ पुनर्जन्म, कर्मवाद श्रीर बंध-मोध की धार्मिक या श्राचरणलक्षी कल्पना भी मिली हुई है जो सक्ष्म विश्व मानने वाले सभी को निर्विवाद मान्य है श्रीर सभी ने श्रपने २ तत्त्वज्ञान के दांचे के ब्रनसार चेतन तत्त्व के साथ उसका मेल विठाया है। इन सक्ष्मतत्त्वदर्शी परम्प-राश्रों में मुख्यतया चार वाद ऐसे देखे जाते हैं जिनके बलपर उस-उस परंपरा के श्राचार्यों ने स्थूल श्रीर सूक्ष्म विश्व का संबंध बतलाया है या कार्य-करण का मेल बिठाया है। वे बाद ये हैं-१ आरंभवाद, २ परिणामवाद, ३ प्रतीस्यसमृत्यादवाद, ४ विवर्तवाद ।

श्रारम्भवाद के संदोप में चार लक्षण हैं — १-परस्पर भिन्न ऐसे श्रनंत मूल कारणों का स्वीकार, २-कार्य कारण का श्रात्यंतिक भेद ३-कारण नित्य हो या श्रानित्य पर कार्योत्पत्ति में उसका श्रपरिणामी ही रहना, ४-श्रपूर्व श्रयंत् उत्पत्ति के पहले श्रसत् ऐसे कार्य की उत्पत्ति या किश्चित्कालीन सत्ता।

परिणामवाद के लच्चण ठीक आरंभवाद से उलटे हैं—१ एक **ही मूल** कारण का स्वीकार २-कार्यकारण का वास्तविक अभेद, ३—नित्य कारण का भी परिणामी होकर ही रहना तथा प्रवृत्त होना ४—कार्य मात्र का अपने अधने अधने कारण में और सब कार्यों का मूल कारण में तीनों काल में अस्तित्व अर्थात् अपूर्व वस्तु की उत्पत्ति का सर्वथा इन्कार।

प्रतीत्यसमुत्पादवाद के तीन लक्षण हैं—१-कारण श्रौर कार्य का श्रात्यं-तिक भेद, २—किसी भी निश्य या परिणामीकारण का सर्वथा श्रस्त्रीकार, ३— : प्रथम से श्रसत् ऐसे कार्यमात्र का उत्पाद ।

विवर्तवाद के तीन लद्मण ये हैं-१-किसी एक पारमार्थिक सत्य काखी कार

जो न उत्पादक है और न परिचामी, २-स्यूच या स्क्ष्म भासमान जगत् की उत्पत्ति का या उसे परिचाम मानने का सर्वथा निषेष, २-स्यूच जगत् का अवास्तविक या काल्पनिक श्रास्तित्व श्रार्थात् मायिक भास मात्र । १ आरम्भवाद

इसका मंतन्य यह है कि परमासु रूप श्रमंत स्क्षम तत्व खुदे-खुदे हैं जिनके पारस्परिक धंवंधों से स्थूल भौतिक जगत का नया ही निर्माण होता है जो फिर सबंधा नण्ट भी होता है। इसके श्रमुतार वे स्क्षम श्रारंभक तत्त्व श्रमादि निधन हैं, श्रपरिखामी हैं। श्रमर फेरफार होता है तो उनके मुख्यमों में ही होता है। इस वाद ने स्थूल भौतिक जगत का संबंध स्क्षम भूत के साथ लगाकर फिर स्क्षम चेतन तत्त्व का भी श्रस्तित्व माना है। उसने परस्पर भिन्न ऐसे श्रमंत चेतन तत्त्व माने जो श्रमादिनधन एवं श्रपरिखामी ही हैं। इस वाद ने जैसे स्क्षम भूत तत्त्वां को श्रापरिखामी ही मानकर उनमें उत्पन्न नष्ट होने वाले गुख धर्मों के श्रास्तित्व की श्रलग कल्पना की वैसे ही चेतन तत्त्वों को श्रपरिखामी मानकर भी उनमें उत्पाद विनाशशाली गुख-धर्मों का श्रलग ही श्रस्तित्व स्थीकार किया है। इस मत के श्रमुसार स्थूल भौतिक विश्व का स्क्षम भूत के साथ तो उपादानो-पादेय भाव संबंध है पर स्क्षम चेतन तत्त्व के साथ सिर्फ संयोग संबंध है। इ परिखामवाद

इसके मुख्य दो भेद हैं (श्र) प्रधानपरिणामवाद श्रीर (ब) ब्रह्म परिणामवाद ।
(श्र) प्रधानपरिणामवाद के श्रमुसार स्थूल विश्व के श्रंतस्तल में एक
सूक्ष्म प्रधान नामक ऐसा तत्व है जो जुदे-जुदे स्थनंत परमाणुरूप न होकर उनसे
भी सूक्ष्मतम स्वरूप में श्रवण्ड रूप से वर्तमान है श्रीर जो लुद ही परमाणुर्श्रों
की तरह स्थपरिणामी न रहकर श्रमादि श्रमंत होते हुए भी नाना परिणामों में
परिणत होता रहता है। इस बाद के श्रमुसार स्थूल भौतिक विश्व यह सूक्ष्म
प्रधान तत्त्व के हश्य परिणामों के सिवाय श्रीर कुछ नहीं। इस बाद में
परमाणुवाद की तरह सूक्ष्म तत्त्व श्रमरिणामी रहकर उसमें स्थूल भौतिक
विश्व का नया निर्माण नहीं होता। पर वह सूक्ष्म प्रधान तत्त्व जो स्वयं परमाणु
की तरह जड़ ही है, नाना हश्य भौतिक रूप में बदलता रहता है। इस प्रधान
परिणामवाद ने स्थूल विश्व का सूक्ष्म पर जड़ ऐसे एक मात्र प्रधान तत्त्व के
साथ श्रमेद संबंध लगाकर सूक्ष्म जगत् में चेतन तत्त्वों का मी श्रस्तित्व स्वीकार
किया। इस वाद के चेतन तत्त्व श्रारंमवाद की तरह श्रमंत ही हैं पर फर्क दोनों
का यह है कि श्रारंमवाद के चेतन तत्त्व श्रपरिणामी होते हुए मी उत्पाद विनाश
वाले गुणुष्मम सुक्त है क्ष्म कि प्रधान परिणामवाद के चेतन तत्त्व ऐसे गुणुधमाँ

से युक्त नहीं । वे स्थयं भी कूटस्य होने से अपरिणामी हैं और निर्धर्मक होने से किसी उत्पाद-विनाशशाली गुण्धर्म को भी धारण नहीं करते । उसका कहना यह है कि उत्पाद-विनाश वाले गुण्धर्म जब सूक्ष्म भूत में देखे जाते हैं तब सूक्ष्म चेतन कुछ विलक्षण ही होना चाहिए । अगर सूक्ष्म चेतन चेतन होकर भी वैसे गुण्धर्म युक्त हो तब जड़ सूक्ष्म से उनका वैलक्षण्य क्या रहा ? अत्रव्य वह कहता है कि अगर सूक्ष्म चेतन का अस्तित्व मानना ही है तय तो सूक्ष्म भूत की अपेक्षा विलक्षण्या लाने के लिए उन्हें न केवल निर्धर्मक ही मानना उचित है बल्कि अपरिणामी भी मानना जरूरी है। इस तरह प्रधान परिणामवाद में चेतन तस्व आए पर वे निर्धर्मक और अपरिणामी ही माने गए।

(व) ब्रह्मपरिणामवाद जो प्रधानपरिणामवाद का ही विकसित रूप जान पड़ता है उसने यह तो मान लिया कि स्थल विश्व के मल में कोई सुक्ष्म तत्त्व है जो स्थल विश्व का कारण है। पर उसने कहा कि ऐसा सूक्ष्म कारण जड़ प्रधान तत्त्व मानकर उससे भिन्न सक्ष्म चेतन तत्त्व भी मानना श्रीर वह भी ऐसा कि जो श्रजागलस्तन की तरह सर्वथा श्रकिञ्चित्कर सो युक्ति संगत नहीं। उसने प्रधानवाद में चेतन तत्त्व के श्रास्तित्व की श्रानुपयोगिता को ही नहीं देखा बल्कि चेतन तत्त्व में श्रनंत संख्या की कल्पना को भी श्रनावश्यक समभा। इसी समभा से उसने सूक्ष्म जगत् की कल्पना ऐसी की जिससे स्थल जगत की रचना भी घट सके श्रीर श्रकिञ्चित्कर ऐसे श्रनंत चेतन तत्त्वों की निष्प्रयोजन कल्पना का दोप भी न रहे। इसी से इस बाद ने स्थल विश्व के ग्रांतस्तल में जड़ चेतन ऐसे परस्पर विरोधी दो तत्त्व न मानकर केवल एक ब्रह्म नामक चेतन तत्त्व ही स्वीकार किया श्रौर उसका प्रधान परिगाम की तरह परिगाम मान लिया जिससे उसी एक चेतन ब्रह्म तत्त्व में से दूसरे जड़ चेतनमय स्थल विश्व का ब्राविर्भाव-तिरोभाव घट सके। प्रधान परिणामवाद और ब्रह्म परिणामवाद में पर्क इतना ही है कि पहले में जड परिणामी ही है श्रीर चेतन श्रपरिणामी ही है जब दूसरे में श्रांतिम सक्ष्म तत्त्व एक मात्र चेतन ही है जो स्वयं ही परिणामी है श्रीर उसी चेतन में से स्नागे के जड़ चेतन ऐसे दो परिलाम प्रवाह चले।

### ३----प्रतीत्यसमुत्पादवाद

यह भी स्थूल भूत के नीचे जड़ स्त्रीर चेतन ऐसे दो सूक्ष्म तस्त्र मानता है जो क्रमशः रूप स्त्रीर नाम कहलाते हैं। इस वाद के जड़ श्रीर चेतन दोनों सूक्ष्म तस्त्र परमाग्रुरूप हैं, स्त्रारंभवाद की तरह केस्त्र जड़ तस्त्र ही परमाग्रु रूप नहीं। इस वाद में परमाग्रु का स्वीकार होते हुए भी उसका स्वरूप ब्रारंभवाद के परमाहा से बिलकुल भिन्न माना गया है। आरंभवाद में परमाण् श्रपरिणामी होते हुए भी उनमें गुण्धमों की उर**ादविनाश** बरंपरा अलग मानी जाती है। जब कि यह प्रतीक्ष्यसमत्यादवाद उस गुण्धमी की उत्गद्विनाश परंपरा को ही ऋपने मत में विशिष्ट रूप से दालकर उसके श्राधारभूत स्थायी परमासु द्रव्यों को बिलकुल नहीं मानता । इसी तरह चेतन तत्व के विषय में भी यह बाद कहता है कि स्थायी ऐसे एक या स्त्रनेक कोई चेतन तन्त्र नहीं । यद्यपि सूक्ष्म जड़ उत्पादविनाशशाली परंपरा की तरह दूसरी चैतन्य-ह्म उत्पादविनाशशाली परंपरा भी मूल में जड़ से भिन्न ही सुक्ष्म जगत में विद्यमान है जिसका कोई स्थायी श्राधार नहीं ! इस बाद के परमाण इसलिए परमारा कहलाते हैं कि वे सबसे श्रातिसक्ष्म ग्रीर श्राविभाज्य मात्र हैं। पर इस लिए परमारा नहीं कहलाते कि वे कोई अविभाज्य स्थायी द्रव्य हों। यह वाद हाता है कि गुणुधर्म रहित कटस्थ चेतन तत्त्व जैसे अनुपयोगी हैं वैसे ही गुण-धर्मों का उत्पादविनाश मान लेने पर उसके आधार रूप से फिर स्थायी द्रव्य की कल्पना करना भी निरर्थक है। ब्रातएव इस वाद के ब्रानुसार सूचम जगत में दो आराएँ फलित होती हैं जो परस्पर विलकुल भिन्न होकर भी एक दूसरे के अप्तर से खालो नहीं। प्रधान परिणाम या ब्रह्म परिणामवाद से इस वाद में फर्क यह है कि इसमें उक्त दोनों वादों की तरह किसी भी स्थायी द्रव्य का ऋस्तित्व नहीं माना जाता। ऐसा शंकु या कीलक स्थानीय स्थायी द्रव्य न होते हुए भी पूर्व परिणाम च्रण का यह स्वभाव है कि वह नष्ट होते-होते दूसरे परिणाम च्रण को पैदा करता ही जाएगा ऋर्थात् उत्तर परिणाम क्रण विनाशोनमुख पूर्व परिणाम के श्रस्तित्वमात्र के श्राश्रय से श्राप ही श्राप निराधार उत्पन्न हो जाता है। इसी मान्यता के कारण यह प्रतीत्यसमत्पादवाद कहलाता है। वस्तृतः प्रतीत्यसमत्पाद-वाद परमारा वाद भी है श्रीर परिग्रामवाद भी। फिर भी तात्विक रूप में वह दोनों से भिन्न है।

४-विवर्तवाद-विवर्तवाद के मुख्य दो भेद-

विवर्तवाद के मुख्य दो भेद हैं—( ग्र ) नित्य ब्रह्म विवर्त श्रौर ( ब ) स्विश्व विज्ञान विवर्त । दोनों विवर्तवाद के श्रमुतार स्थल विश्व यह निरा भासभात्र या करूपना मात्र है जो माया या वासनाजनित है । विवर्तवाद का श्रभिप्राय यह है कि जगत् या विश्व कोई ऐसी वस्तु नहीं हो सकती जिसमें बाह्य श्रौर श्रान्तरिक या स्पूल श्रौर सहम तत्त्व श्रलग-श्रलग श्रौर खिरुव हों। विश्व में जो कुछ वास्तविक सत्य हो सकता है वह एक ही हो सकता है क्योंक विश्व वस्तुतः श्रालयह श्रौर

ऋविभाज्य ही है। ऐसी दशा में जो बाह्यत्व-क्यान्तरत्व, ह्रस्वत्व-दीर्घत्व, दूरत्व-समीपत्व श्रादि धर्म-इन्द्र मालूम होते हैं वे मात्र काल्पनिक हैं। श्रतएव इस वाद के श्रतुसार लोक सिद्ध स्थूल विश्व केवल काल्पनिक श्रौर प्रातिभासिक सत्य है। पारमार्थिक सत्य उसकी तह में निहित है जो विशुद्ध ध्यानगम्य होने के कारण श्रपने श्रसत्ती स्वरूप में प्राकृतजनों के द्वारा श्राह्य नहीं।

न्याय वैशेषिक श्रीर पूर्व मीमांसक श्रारंभवादी हैं। प्रधान परिणामवाद सांख्य-योग श्रीर चरक का है। ब्रह्म परिणामवाद के समर्थक भर्तप्रपञ्च श्रादि प्राचीन वेदांती श्रीर श्राधुनिक बल्लभाचार्य हैं। प्रतीत्यसमुः पादवाद बौद्धों का है श्रीर विवर्तवाद के समर्थक शांकर वेदान्ती, विज्ञानवादी श्रीर शून्यवादी हैं।

ऊपर जिन वादों का वर्णन किया है उनके उपादानरूप विचारों का ऐति-हासिक कम संभवतः ऐसा जान पडता है--शरू में वास्तविक कार्यकारणभाव की खोज जड़ जगत तक ही रही। वहीं तक वह परिमित रहा। क्रमश: स्थूल के उस पार चेतन तत्त्व की शोध-कल्पना होते ही दृश्य श्रीर जड जगत में प्रथम से ही सिद्ध उस कार्य कारण भाव की परिणामिनित्यतारूप से चेतन तत्त्व तक पहुँच हुई । चेतन भी जड़ की तरह अगर परिणामिनित्य हो तो फिर दोनों में श्रंतर ही क्या रहा ? इस प्रश्न ने फिर चेतन को कायम रखकर उसमें कृटस्थ नित्यता मानने की श्रोर तथा परिणामिनित्यता या कार्यकारणभाव को जड जगत तक ही परिभित रखने की श्रोर विचारकों को प्रेरित किया। चेतन में मानी जानेवाली कृटस्थ नित्यता का परीक्षण फिर शुरू हुन्ना। जिसमें से श्रांततीगत्वा केवल कुटस्थ नित्यता ही नहीं बल्कि जड़ जगत की परिगामिनित्यता भी लुप्त होकर मात्र परिग्रमन धारा ही शेष रही। इस प्रकार एक तस्फ आ्रात्यतिक विश्लेषण ने मात्र परिणाम या चिणिकत्व विचार को जन्म दिया तब दसरी स्त्रोर श्रात्यंतिक समन्वय बुद्धि ने चैतन्यमात्र पारमार्थिक वाद को जन्माया। समन्वय बुद्धि ने श्रंत में चैतन्य तक पहुँच कर सोचा कि जब सर्वव्यापक चैतन्य तत्त्व है तत्र उससे भिन्न जड तत्त्व की वास्तविकता क्यों मानी जाए ? श्रीर जब कोई जड़ तत्त्व श्रलग नहीं तब वह दृश्यमान परिएमन धारा भी वास्तविक क्यों ? इस विचार ने सारे भेद श्रीर जड़ जगत को मात्र काल्पनिक मनवाकर पारमार्थिक चैतन्यमात्रवाद की स्थापना कराई।

उक्त विचार कम के सोपान इम तरह रखे जा सकते हैं-

१--जड़मात्र में परिणामिनित्यता।

२-जड़ चेतन दोनों में परिणामिनित्यता ।

 जड़ में परिणामि नित्यता श्रीर चेतन में कूटस्थ नित्यता का विवेक ।
 (आ) कूटस्थ श्रीर परिणामि दोनों निस्थता का लोप श्रीर मात्र परिणाम-प्रवाह की सत्यता ।

(ब) केवल क्टस्थ चैतन्य की ही या चैतन्य मात्र की सत्यता और तदिन्न सब की काल्पनिकता या श्रसत्यता।

जैन परंपरा हुश्य विश्व के आलावा परस्पर श्रात्यंत भिन्न ऐसे जड़ श्रीर चेतन श्चनन्त सूक्ष्म तत्त्वों को मानती है । वह स्थूल जगत को सूक्ष्म जड़ तत्त्वों का ही कार्य या रूपान्तर मानतीं है। जैन परंपरा के सुक्ष्म जड़ तत्त्व परमासु रूप हैं। पर वे श्रारंभवाद के परमाग्र को श्रपेदा श्रत्यंत सुक्ष्म माने गए हैं। परमाग्रुवादी होकर भी जैन दर्शन परिणामवाद की तरह परमाग्रास्त्रों को परिणामी मानकर स्थल जगत को उन्हीं का रूपान्तर या परिणाम मानता है । वस्ततः जैन दर्शन परिणाम-बाटी है। पर सांख्ययोग तथा प्राचीन वेदान्त ऋादि के परिणामवाद से जैन परिणामवाद का खास अन्तर है। वह अन्तर यह है कि सांख्ययोग का परिणाम-बाद चेतन तत्त्व से ग्रहपुष्ट होने के कारण जड़ तक ही परिमित है ग्रीर भर्तप्रपञ्च श्चादि का परिणामवाद मात्र चेतनतत्त्वस्पर्शों है। जब कि जैन परिणामवाद जड-चेतन, स्थूल-सूच्म समग्र वस्तुस्पर्शा है। श्रतएव जैन परिगामवाद को सर्वन्यापक परिणामवाद सम्भना चाहिए। भर्तप्रपञ्च का परिणामवाद भी सर्वन्यापक कहा जा सकता है फिर भी उसके और जैन के परिणामवाद में अन्तर यह है कि भर्तृप्रपञ्च का 'सर्व' चेतन ब्रह्म मात्र है, तिद्धन्न श्रीर कुछ नहीं जब कि जैन का सर्व अनन्त जड श्रीर चेतन तत्त्वों का है। इस तरह श्रारंभ श्रीर परिणाम दोनों वादों का जैन दर्शन में व्यापक रूप में पूरा स्थान तथा समन्वय है। पर उसमें प्रतीत्यसमुत्पाद तथा विवर्तवाद का कोई स्थान नहीं है। वस्तु मात्र को परिणामी नित्य श्रीर समान रूप से वास्तविक सत्य मानने के कारण जैन दर्शन प्रतीत्यसमस्पाद तथा विवर्तवाद का सर्वथा विरोध ही करता है जैसा कि न्याय-वैशेषिक सांख्य-योग आदि भी करते हैं। न्याय-वैशेषिक सांख्य-योग आदि की तरह जैन दर्शन चेतन बहुत्ववादी है सही, पर उसके चेतन तत्त्व अपनेक दृष्टि से भिन्न स्वरूप वाले हैं। जैनदर्शन, न्याय, सांख्य ऋदि की तरह चेतन को न सर्वव्यापक द्रव्य मानता है श्रीर न विशिष्ट हैत श्रादि की तरह श्रारामात्र ही मानता है श्रीर न बीद दर्शन की तरह ज्ञान की निर्वाब्यक-धारामात्र । जैनाभिमत समग्र चेतन तत्त्व मध्यम परिमाणवाले श्रीर संबोजन विस्तारशील होने के कारण इस विषय में जब द्रव्यों से श्रात्यन्त विलक्षण नहीं। न्याय-वैरोधिक श्रीर योग दर्शन मानते हैं कि श्रात्मत्व या चेतनत्व समान होने

पर मी जीवात्मा और परमात्मा के बीच मीलिक मेद है अर्थात् जीवात्मा कभी परमात्मा या ईश्वर नहीं और परमात्मा सदा से ही परमात्मा या ईश्वर नहीं और परमात्मा सदा से ही परमात्मा या ईश्वर है कभी जीव—बंधनवान नहीं होता। जैन दर्शन इससे बिलकुल उल्टा मानता है जैसा कि वेदान्त आदि मानते हैं। वह कहता है कि जीवाश्मा और ईश्वर का कोई सहज मेद नहीं। सब जीवात्माओं में परमात्मशक्ति एक सी है जो साधन पाकर व्यक्त हो सकती है और होती भी है। अज्ञवनता जैन और वेदांत का इस विषय में इतना अन्तर अवश्य है कि वेदान्त एक परमात्मवादी है जब जैनदर्शन चेतन बहुस्ववादी होने के कारण तात्विकरूप से बहुपरमात्मवादी है।

जैन परंपरा के तत्त्वप्रतिपादक प्राचीन, श्रवांचीन, प्राकृत, संस्कृत कोई भी प्रंथ क्यों न हों पर उन सब में निरूपण और वर्गीकरण प्रकार भिन्न-भिन्न होने पर भी प्रतिपादक दृष्टि और प्रतिपाद्य प्रमेय, प्रमाता आदि का स्वरूप वही है जो संचेप में ऊपर स्पष्ट किया गया। 'प्रमाण मीमांसा' भी उसी जैन दृष्टि से उन्हीं जैन मान्यताओं का हार्ट अपने दंग से प्रगट करती है।

#### २--बाद्यस्वरूप

प्रस्तुत 'प्रमाया मीमांसा' के गाह्यस्वरूप का परिचय निम्नलिखित सुद्दों के वर्षान से हो सकेगा—शैली, विभाग, परिमाया श्रौर माषा ।

प्रमाण मीमांसा स्वशेली का प्रत्य है। वह कसाद स्वां या तत्वार्थ स्वां की तरह वार अध्यायों में है और न जैमिनीय स्वां की तरह वारह अध्यायों में है और न जैमिनीय स्वां की तरह वारह अध्यायों में । वादरायण स्वों की तरह चार अध्याय भी नहीं और पातञ्जल स्वों की तरह चारपाद ही नहीं। वह अल्पाद के स्वों की तरह पाँच अध्यायों में विभक्त है और प्रत्येक अध्याय करवाद या अवपाद के अध्याय की तरह दो दो आहिकों में विभक्त है। हेमचन्द्र ने अपने जुदे-जुदे विषय के अधों में विभाग के जुदे-जुदे कम का अवलम्बन करके अपने समय तक में प्रसिद्ध संस्कृत वाङ्मय के प्रतिष्ठित समी शाखाओं के प्रत्यों के विभागकम को अपने साहित्य में अपनाया है। किसी में उन्होंने अध्याय और पाद का विभाग स्वा, कहीं अध्याय मात्र का और कहीं पर्व, सर्ग, काण्ड आदि का। प्रमाण मीमांसा तर्क अंथ होने के कारण उसमें उन्होंने अञ्चलाद के प्रसिद्ध न्यायस्त्रों के अध्याय आहिक का ही विभाग स्वा, जो हेमचंद्र के पूर्व अक्ष्वंक ने जैन वाङ्मय में शुरू किया था।

प्रमाण मीमांसा पूर्ण उपलब्ध नहीं । उसके मूल सूत्र भी उतने ही मिस्रते हैं कितनों की हति सम्य है । इस्तएव ऋगर उन्होंने सब मूल सूत्र रचे भी हों तब भी पता नहीं चल सकता है कि उनकी कुल संख्या कितनी होगी। उपलब्ध सूत्र सी ही हैं और उतने ही सूत्रों की दृति भी है। ग्रंतिम उपलब्ध २-१-१-१५ की दृति पूरी होने के बाद एक नए सूत्र का उत्थान उन्होंने ग्रुरू किया है और उस श्रधूरे उत्थान में ही खिएडत लभ्य ग्रंथ पूर्ण हो जाता है। मालूम नहीं कि इसके श्रागे कितने सूत्रों से वह, ग्राह्मिक पूरा होता? जो कुछ हो पर उपलब्ध ग्रंथ दो श्रध्याय तीन ग्राह्मिक मात्र है जो स्वोपश दृति सहित ही है।

यह कहने की तो जरूरत ही नहीं कि प्रमाण मीमांसा किस भाषा में है, पर उसकी माषा विषयक योग्यता के बारे में थोड़ा जान लेना जरूरी हैं। इसमें संदेह नहीं कि जैन वाङ्म्य में संस्कृत भाषा के प्रवेश के बाद उत्तरोत्तर संस्कृत भाषा का वैशारदा और प्राञ्जल लेखपाटव बढ़ता ही आ रहा था फिर भी हैमचंद्र का लेख-वैशारदा, कम से कम जैन वाङ्म्य में तो मूर्षन्य स्थान रखता है। वैयाकरण, आलंकारिक, किव और कोषकार रूप से हेमचंद्र का स्थान न केवल समग्र जैन परंपरा में विलेक भारतीय विद्वत्यरंपरा में भी अक्षाधारण रहा। यही उनकी अक्षाधारणता और व्यवहारदत्वता प्रमाण-भीमांसा की भाषा व रचना में स्पष्ट होती है। भाषा उनकी वाचस्पित मिश्र की तरह नपीनुली और शब्दा-दम्पर सून्य सहज प्रसन्न है। वर्णन में न उतना संक्षेप है जिससे वक्तव्य अस्पष्ट रहे और न इतना विस्तार है जिससे ग्रंथ केवल शोभा की वस्तु बना रहे।

## ३-जैन तर्क साहित्य में प्रमाण मीमांसा का स्थान

जैन तर्क साहित्य में प्रमाण मीमांसा का स्थान क्या है, इसे समफ्ते के लिए जैन साहित्य के परिवर्तन या निकास संबंधी युगों का ऐतिहासिक अवलोकन करना जरूरी है। ऐसे युग संबंध में तीन हैं—१-स्नागमयुग, २-संस्कृत प्रवेश या अनेकांतस्थापन युग, ३---न्याय-प्रमाण स्थापन युग।

पहला युग भगवान महावीर या उनके पूर्ववतां भागवान पार्ववनाथ से लेकर आगम संकलना—विक्रमीय पंचम-पष्ट शताब्दी तक का करीव हजार बारह सी वर्ष का है। दूसरा युग करीव दो शताब्दियों का है जो करीव विक्रमीय छुठी शताब्दी से शुरू होकर सातवीं शताब्दी तक में पूर्ण होता है। तोसरा युग विक्रमीय आठवीं शताब्दी से लेकर झठारहवीं शताब्दी तक करीव एक हजार वर्ष का है।

सांप्रदायिक संघर्ष और दार्शनिक तथा दूसरी विविध विद्याओं के विकास

विस्तार के प्रभाव के सबब से जैन परंपरा की साहित्य की आतर्भुख या बहिर्भुख प्रवित्तों में कितना ही युगांतर जैसा स्वरूप भेद या परिवर्तन क्यों न हुआ पर जैसा हमने पहले सूचित किया है वैसा ही अध्य से इति तक देखने पर भी हमें न जैन हिण्ट में परिवर्तन मालूम होता है श्रीर न उसके बाह्य-श्राम्यंतर तात्विक मंतव्यों में।

### १-श्रागम युग

इस युग में भाषा की दिष्ट से प्राकृत या लोक भाषाओं की ही प्रतिष्ठा रहीं जिससे संस्कृत भाषा और उसके वाङ्मय के परिशीलन की ओर आत्यंतिक उपेत्ता होना सहज था जैसा कि बौद परंपरा में भी था। इस युग का प्रमेय निरूपण आनारलची होने के कारण उसमें मुख्यतया स्वमत प्रदर्शन का ही भाव है। राजसभाओं और इतर वादगोष्ठियों में विजय भावना से प्रेरित होकर शास्त्रार्थ करने की तथा खरडनप्रधान ग्रंथनिमीण की प्रवृत्ति का भी इस युग में अभाव सा है। इस युग का प्रधान लत्त्रण जड़-चेतन के भेद-प्रभेदों का विस्तृत वर्णन तथा आहिंसा, संयम, तप आदि आचारों का निरूपण करना है।

श्रागमयुग श्रीर संस्कृत युग के साहित्य का पारस्परिक श्रांतर संत्रेप में कहा जा सकता है कि पहिले युग का जैन साहित्य भीद्ध साहित्य की तरह श्रपने मूल उद्देश्य के श्रनुसार लोकभोग्य ही रहा है। जब कि संस्कृत भाषा श्रीर उसमें निबद्ध तर्क साहित्य के श्रप्ययन की व्यापक प्रवृत्ति के बाद उसका निरूपण सूक्षम श्रीर विशद होता गया है सही पर साथ ही साथ वह इतना जटिल भी होता गया कि श्रांत में संस्कृत कालीन साहित्य लोकभोग्यता के मूल उद्देश्य से च्युत होकर केवल विद्वन्द्रोग्य ही बनता गया।

## २-संस्कृत ववेश या अनेकान्तस्यापन युग

संभवतः वाचक उमास्वाति या तत्सदृश श्रन्य श्राचार्यों के द्वारा जैन वाङ्मय में संस्कृत भाषा का प्रवेश होते ही दूसरे युग का परिवर्तनकारी लच्चण श्रुरू होता है जो बौद्ध परंपरा में तो श्रनेक शताब्दी पहिले ही श्रुरू हो गया था। इस युग में संस्कृत भाषा के श्रम्यास की तथा उसमें ग्रंथमण्यन की प्रतिष्ठा स्थिर होती है। इसमें राजसभा प्रवेश, परवादियों के साथ वादगोष्ठी श्रीर परमत खंडन की प्रधान दृष्टि से स्वमतस्थापक ग्रंथों की रचना —ये प्रधानतथा नजर श्राते हैं। इस युग में सिद्धसेन जैसे एक श्राव श्राव वार्य ने जैन-न्याय की व्यवस्था दशाने वाला एक श्राव ग्रंथ भले ही रचा हो पर श्रव तक इस युग में

बैन न्याय या प्रमाणशास्त्रों की न तो पूरी व्यवस्था हुई जान पड़ती है और न तिह्रियक तार्किक साहित्य का निर्माण ही देखा जाता है। इस युग के जैन तार्किकों की प्रवृत्ति की प्रधान दिशा दार्शनिक चुत्रों में एक ऐसे जैन मंतव्य की स्थापना की श्रोर रही है जिसके विखरे हुए श्रीर कुछ सफ्ट-श्रसफ्ट बीज श्रागम में रहे श्रीर जो मंतव्य श्रागे जाकर भारतयी सभी दर्शन परंपरा में एक मात्र जैन परंपरा का ही समभ्ता जाने लगा तथा जिस मंतव्य के नाम पर स्त्राज तक सारे जैन दर्शन का व्यवहार किया जाता है. वह मंतव्य है अपनेकांतवाद का । दूसरे युग में सिद्धसेन हो या समतभद्र, मल्लवादी हो या जिनभद्र सभी ने दर्शनांतरों के सामने श्रपने जैनमत की श्रानेकांत हुन्दि तार्किक शैली से तथा परमत खंडन के त्राभिपाय से इस तरह रखी है कि जिससे इस यग को अनेकांतस्थापन युग ही कहना समुचित होगा । हम देखते हैं कि उक्त स्त्राचार्यों के पूर्ववर्ती किसी के प्राकृत या संस्कृत ग्रंथ में न तो वैसी श्रनेकांत की तार्किक स्थापना है श्रीर न श्रनेकात मूलक सप्तभगी श्रीर नयवाद का वैसा तार्किक विश्लेषण है, जैसा इम सम्मति, द्वात्रिंशतृद्वात्रिंशिका, न्यायावतार स्वयंभुस्तोत्र, त्र्याप्तमीमांसा, युक्त्यनुशासन, नयचक श्रीर विशेष।वश्यक भाष्य में पाते हैं। इस यग के . तर्क-दर्शननिष्णात जैन श्राचार्यों ने नयवाद. सप्तमंगी श्रीर स्रनेकांतवाद की प्रवल और स्पष्ट स्थापना की श्रोर इतना श्रधिक पुरुषार्थ किया कि जिसके कारण जैन स्त्रीर जैनेतर परंपरास्त्रों में जैन दर्शन स्त्रनेकान्तदर्शन के नाम से ही प्रतिष्ठित हुआ । बौद तथा ब्राह्मण टार्शनिक परिष्ठतों का लक्ष्य श्रानेकांतस्वरहन की श्रीर गया तथा वे किसी न किसी प्रकार से ऋपने ग्रंथों में मात्र ऋनेकांत या सप्तभंगी का लएडन करके ही जैन दर्शन के मंतव्यों के खएडन की इतिश्री समझने लगे। इस युग की ऋनेकांत और तन्मलक वादों की स्थापना इतनी गहरी हुई कि जिस पर उत्तरवर्ता अनेक जैनाचायों ने अनेक्या पल्लवन किया है फिर भी उसमें नई मौलिक युक्तियों का शायद ही समावेश हुआ है। दो सौ वर्ष के इस युग की साहित्यिक प्रवृत्ति में जैनन्याय ऋौर प्रमाणशास्त्र की पूर्व भूमिका तो तैयार हुई जान पड़ती है पर इसमें उस शास्त्र का व्यवस्थित निर्माण देखा नहीं जाता । इस युग की परमतों के सयुक्तिक खरडन और दर्शनांतरीय समर्थ विद्वानों के सामने स्वमत के प्रतिष्ठित स्थापन की भावना ने जैन परंपरा में संस्कृत भाषा के तथा संस्कृतनिबद्ध दर्शनांतरीय प्रतिष्ठित ग्रंथों के परिशीलन की प्रवल जिज्ञासा पैदा कर दी श्रीर उसी ने समर्थ जैन श्राचार्यों का लक्ष्य श्रपने निजी न्याय तथा प्रमाणशास्त्र के निर्माण की श्रीर खींचा जिसकी कमी बहत ही श्रव्यर रही थी।

### ३-न्याय-प्रमाण स्थापन युग

उसी परिस्थिति में से अकलंक जैसे ध्रांधर व्यवस्थापक का जन्म हन्ना। सम्भवतः ऋकलंक ने ही पहले पहल सोचा कि जैन परंपरा के ज्ञान, होय, ज्ञाता ब्रादि सभी पदार्थों का निरूपण तार्किक शैली से संस्कृत भाषा में वैसा ही शास्त्र-बद्ध करना त्रावश्यक है जैसा ब्राह्मण श्रीर बौद्ध परंपरा के साहित्य में बहत पहले से हो गया है और जिसका ऋध्ययन ऋनिवार्य रूप से जैन तार्किक करने लगे हैं। इस विचार से अकलाइ ने दिमली प्रवृत्ति शरू की। एक तो बौद और ब्राह्मण परंपरा के महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का सहम परिशीलन श्रीर दसरी श्रोर समस्त जैन मंतव्यों का तार्किक विश्लेषण । केवल परमतों को निरास करने ही से श्रकलक्क का उद्देश्य सिद्ध नहीं हो सकता था। श्रतएव दर्शनांतरीय शास्त्रां के सक्ष्म परिशीलन में से श्रौर जैनमत के तलस्पर्शी ज्ञान से उन्होंने छोटे-छोटे पर समस्त जैन तर्क प्रमाण के शास्त्र के आधारस्तम्भभूत अनेक न्याय-प्रमाण विषयक प्रकरण रचे जो दिङ्नाग और खासकर धर्मकीर्ति जैसे बौद्ध तार्किकों के तथा उद्योतकर, कमारिल ऋदि जैसे ब्राह्मण तार्किकों के प्रभाव से भरे हए होने पर भी जैन मंतव्यों की बिलुकुल नए सिरे और स्वतंत्र भाव से स्थापना करते हैं। अकलंक ने न्याय-प्रमाणशास्त्र का जैन परंपरा में जो प्राथमिक निर्माण किया. जो परिभाषाएँ, जो लब्बण व परिचण किया, जो प्रमाण, प्रमेय श्रादि का वर्गी-करण किया और परार्थानमान तथा वादकथा ऋादि परमत-प्रसिद्ध वस्तऋं। के संबंध में जो जैन-प्रणाली स्थिर की, संदोप में श्रव तक में जैन परंपरा में नहीं पर श्रान्य परंपरात्रों में प्रसिद्ध ऐसे तर्कशास्त्र के श्रानेक पढार्थों को जैनहिंद से जैन परंपरा में जो सात्मीभाव किया तथा श्रागमसिद्ध श्रपने मंतव्यों को जिस तरह दार्शनिकों के सामने रखने योग्य बनाया. वह सब छोटे-छोटे ग्रंथों में विद्यमान उनके ग्रासाधारण व्यक्तित्व का तथा न्याय-प्रमाण स्थापन यग का द्योतकं है .

श्चकलङ्क के द्वारा प्रारव्ध इस युग में सालात् या परंपरा से श्चकलङ्क के शिष्य-प्रशिष्यों ने ही उनके सूत्र स्थानीय प्रंथों को बड़े-बड़े टीका प्रंथों से वैसे ही श्चलंकृत किया जैसे धर्मकीर्ति के प्रंथों का उनके शिष्यों ने।

त्रप्रेनेकांत युग की मात्र पद्यप्रधान रचना को त्रकलक्क ने गद्य-पद्य में परि-वर्तित किया या पर उनके उत्तरवर्ती ऋनुगामियों ने उस रचना को नाना रूपों में परिवर्तित किया, जो रूप बीद और ब्राइसण परंपरा में प्रतिष्ठित हो चुके थे। माखिक्यनंदी ऋकलक्क के ही विचार दोहन में से सूत्रों का निर्माण करते हैं।

विद्यानंद अकलङ्क के ही सुक्तों पर या तो भाष्य रचते हैं या पद्यवार्तिक बनाते हैं या दसरे छोटे २ श्रनेक प्रकरण बनाते हैं। श्रनन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र श्रौर वादिराज जैसे तो श्रकलङ्क के संवित सक्तों पर इतने वहे श्रीर विशद तथा जटिल भाष्य व विवरण कर डालते हैं कि जिससे तब तक में विकसित दर्शनांतरीय विचार परंपराश्चों का एक तरह से जैन वाङ्मय में समावेश हो जाता है। दूसरी तरफ श्रेताम्बर परंपरा के ज्याचाय भी उसी अकलक्क स्थापित प्रणाली की स्रोर सकते हैं। हरिभद्र जैसे आगिमिक और तार्किक प्रन्थकार ने तो सिद्धसेन और समंतभद्र श्रादि के मार्ग का प्रधानतया श्रनेकांतजयपताका श्रादि में श्रनुसरण किया पर धीरे २ न्याय-प्रमाण विषयक स्वतंत्रग्रन्थ प्रणयन की प्रवृत्ति भी श्रेतास्वर परंपरा में शरू हुई । श्रेतास्वर ब्राचार्य सिद्धसेन ने न्यायावतार रचा था। पर वह निरा प्रारम्भ मात्र था। श्रकलङ्कः ने जैन न्याय की सारी व्यवंस्था स्थिर कर दी। हरिभद्र ने दर्शनांतरीय सत्र वार्तास्त्रों का समुब्चय भी कर दिया। इस भिका को लेकर शांत्याचार्य जैसे श्वेताम्बार तार्किक ने तर्कवार्तिक जैसा लोटा किन्त सारगर्भ ग्रन्थ रचा । इसके बाद तो श्वेताम्बर परंपरा में न्याय श्रौर प्रमाण ग्रन्थों के संग्रह का. परिशीलन का ग्रीर नए नए ग्रन्थ निर्माण का ऐसा पूर श्राया कि मानं। समाज में तब तक ऐसा कोई प्रतिष्ठित विद्वान् ही न समभा जाने लगा जिसने संस्कृत भाषा में खास कर तर्क या प्रमाण पर मूल या टीका रूप से कुछ न कुछ लिखान हो। इस भावना में से ही श्रमयदेव का वादार्णव तैयार हुन्ना जो संभवतः तव तक के जैन संस्कृत ग्रन्थों में सब से बडा है। पर जैन परंपरा पोषक गुजरात गत सामाजिक-राजकीय सभी वलों का सब से ऋधिक उपयोग वादिदेव सारी ने किया । उन्होंने ऋपने ग्रंथ का स्याद्वा-दरत्नाकर यथार्थ ही नाम रखा । क्योंकि उन्होंने ऋपने समय तक में प्रसिद्ध सभी श्रेताम्बर-दिशम्बरों के तार्किक विचारों का दोहन ऋपने ग्रंथ में रख दिया जो स्याद्वाद ही था । साथ ही उन्होंने ऋपनी जानीत्र से ब्राह्मण ऋौर बौद्ध परंपरा की किसी भी शाला के मंतन्यों की विस्तृत चर्चा ऋगने ग्रंथ में न छोडी। चाहे विस्तार के कारण वह ग्रंथ पाठ्य रहा न हो पर तर्कशास्त्र के निर्माण में ऋौर विस्तृत निर्माण में प्रतिष्ठा माननेवाले जैनमत की बदौलत एक रत्नाकर जैसा समग्र मंतव्यरत्नों का संग्रह बन गया जो न केवल तत्त्वज्ञान की दृष्टि से ही उपयोगी है पर ऐतिहासिक हष्टि से भी बढ़े महत्त्व का है।

श्रागिमक साहित्य के प्राचीन श्रीर श्रिति विशाल खजाने के उपरांत तत्त्वार्थं से लेकर स्याद्वादरत्नाकर तक के संस्कृत व तार्किक बैन साहित्य की भी बहुत बड़ी गशि हेमचन्द्र के परिशीलन पय में श्राई जिससे हेमचन्द्र का सर्वाङ्गीण संर्जक व्यक्तित्व संतुष्ट होने के बजाय एक ऐसे नए सर्जन की श्रोर प्रवृत्त हुआ। जो तत्र तक के जैन वाङ्मय में श्रपूर्व स्थान रख सके।

दिङनाग के न्यायमुख, न्यायप्रवेश स्त्रादि से प्रेरित होकर सिद्धसेन ने जैन परंपरा में न्याय-परार्थानुमान का अवतार कर ही दिया था। समंतभद्र ने अखपाद के प्रावादकों ( श्राध्याय चतर्थ ) के मतनिरास की तरह श्राप्त की मीमांसा के बहाने समुमंगी की स्थापना में परप्रवादियों का निरास कर ही दिया था। तथा उन्होंने जैनेतर शासनों से जैन शासन की विशेष संयुक्तिकता का अनुशासन भी यक्त्यनशासन में कर ही दिया था। धर्मकीर्ति के प्रमाखवार्तिक, प्रमाखिनि-प्रचय त्यादि से बल पाकर तीक्षण इहिट श्रकलङ्क ने जैन न्याय का विशेषनिश्चय+ ब्यवस्थापन तथा जैन प्रमाणों का संग्रह ग्रार्थात् विभाग, लच्चण श्रादि द्वारा निरूपमा अनेक तरह से कर दिया था। अकलक ने सर्वज्ञत्व जीवत्व आदि की सिद्धि के द्वारा धर्मकीर्ति जैसे प्राज्ञ बौद्धों को जबाब भी दिया था। सक्ष्मप्रज्ञ विद्यानंद ने त्राप्त की, पत्र की ऋौर प्रमाणां की परीचा द्वारा धर्मकीर्ति की तथा शांतरितत की विविध परीतात्रों का जैन परंपरा में सत्रपात भी कर ही दिया था। माणिक्यनंदी ने परीचामुल के द्वारा न्यायविंदु के से सूत्रग्रंथ की कमी को दूर कर ही दिया था। जैसे धमंकीर्त के अनुगामी विनीतदेव, धर्मोत्तर, प्रशाकर, श्चर्य श्चादि प्रखर तार्किकों ने उनके सभी मूल ग्रंथों पर छोटे-वहें भाष्य या विवरण लिखकर उनके ग्रंथों को पठनीय तथा विचारणीय बनाकर भीद न्याय-शास्त्र को प्रकर्प की भूमिका पर पहुँचाया था वैसे ही एक तरफ से दिगम्बर परंपरा में अकलङ्क के संज्ञित पर गहन सक्तां पर उनके अनुगामी अनंतवीर्य, विद्यानंद, प्रभाचंद्र और वादिराज जैसे विशारद तथा प्रक्पार्थी तार्किकों ने विस्तृत व गहन भाष्य-विवरण श्रादि रचकर जैन न्याय शास्त्र को श्रातिसमद बनाने का सिलसिला भी जारी कर ही दिया था ख्रीर दूसरी तरफ से श्वेताम्बर परंपरा में सिद्धसेन के संस्कृत तथा प्राकृत तर्क प्रकरणों को उनके श्रनगामियों ने टीकाग्रंथों से भूषित करके उन्हें विशेष सगम तथा प्रचारणीय बनाने का भी प्रयत्न इसी युग में शुरू किया था। इसी सिलसिले में से प्रभाचंद्र के द्वारा प्रमेयों के कमल पर मार्तगड का प्रखर प्रवाश तथा न्याय के कुमुदों पर चंद्र का सौम्य प्रकाश डाला ही गया था। अप्रभयदेव के द्वारा तत्त्ववोधविधायिनी टीका या वादार्णव रचा जाकर तत्त्वसंग्रह तथा प्रमाणवार्तिकालंकार जैसे वह ग्रंथों के श्रभाव की पूर्ति की गई थी। वादिदेव ने रत्नाकर रचकर उसमें सभी पूर्ववर्ती जैनग्रंथरत्नों का पूर्णतया संग्रह कर दिया था। यह सब हेमचंद्र के सामने था। पर उन्हें माल्यम हन्ना कि उस न्याय-प्रमाण विषयक साहित्य में कुछ भाग तो ऐसा है जो

अपि महत्त्व का होते हुए भी एक एक विषय की ही चर्चा करता है या बहुत ही संजित है। दसरा भाग ऐसा है कि जो है तो सर्व विषय संग्राही पर वह उत्तरोत्तर इतना अधिक विस्तृत तथा शब्द क्रिष्ट है कि जो सर्वसाधारण के अभ्यास का बिषय बन नहीं सकता । इस विचार से हेमचंद्र ने एक ऐसा प्रमाण विषयक ग्रंथ बनाना चाहा जो कि उनके समय तक चर्चित एक भी दार्शनिक विषय की चर्चा से खाली न रहे श्रीर फिर भी वह पाठ्यकम योग्य मध्यम कद का हो। इसी इष्टि में से प्रमाणमीमांसा का जन्म हुआ। इसमें हैमचंद्र ने पूर्ववर्ती आगमिक-तार्किक सभी जैन मंतव्यों को विचार व मनन से पचाकर अपने दंग की विशद व स्प्रपुनकक सुत्रशैली तथा सर्वसंग्राहिणी विशद्तम स्वोपज्ञवृत्ति में सन्निविष्ट किया। यद्यपि पूर्ववर्ती अनेक जैन अंथों का सुसम्बद्ध दोहन इस मीमांसा में है जो हिन्दी टिप्पणियों में की गई तुलना से स्पष्ट हो जाता है फिर भी उसी अधूरी तला के आधार से यहाँ यह भी कह देना समुचित है कि प्रस्तुत प्रंथ के निर्माण में हेमचंद ने प्रधानतया किन किन ग्रंथों या ग्रन्थकारों का त्राश्रय लिया है। निर्युक्ति, विशेषावश्यक भाष्य तथा तत्त्वार्थ जैसे स्त्रागमिक प्रन्थ तथा सिद्ध-मेन, समंतभद्र, श्रकलुङ्ग, माणिक्यनंदी श्रीर विद्यानंद की प्राय: समस्त कृतियाँ इसकी उपादन सामग्री बनी हैं। प्रभाचंद्र के मार्तएड का भी इसमें पूरा श्रासर 🕯 । ऋगर ऋनंतवीर्य सचमुच हेमचंद्र के पूर्ववर्ती या समकालीन वृद्ध रहे होंगे तो यह भी सुनिश्चित है कि इस प्रन्थ की रचना में उनकी छोटी सी प्रमेयरत्न-माला का विशेष उपयोग हुन्ना है। वादिदेवसरि की कृति का भी उपयोग इसमें सफ्ट है फिर भी जैन तार्किकों में से श्रकलंक श्रीर माणिक्यनंदी का ही मार्गानु-गमन प्रधानतया देखा जाता है। उपयुक्त जैन ग्रंथों में त्राप हए ब्राह्मण बौद्ध ग्रंथों का भी उपयोग हो जाना स्वाभाविक ही था। फिर भी प्रमाण मीमांसा के सक्ष्म अवलोकन तथा तुलनात्मक अप्यास से यह भी पता चल जाता है कि हेमचंद्र ने बौद्ध ब्राह्मण परंपरा के किन किन विद्वानों की कृतियों का श्रध्ययन व विश्वीलन विशेषरूप से किया था जो प्रमाण मीमांसा में उपयुक्त हुआ हो। दिङ्नाग, खासकर धर्मकीर्ति, धर्मोत्तर, श्रर्चट श्रीर शांतरित्तत ये बौद्ध तार्किक इनके श्चाध्ययन के विषय त्रावश्य रहे हैं। कणाद, भासर्वज्ञ, व्योमशिव, श्रीधर, त्राचपाद, वात्स्यायन, उदद्योतकर, जयंत, वाचस्पति मिश्र, शवर, प्रभाकर, कुमारिल श्रादि जदी २ वैदिक परंपराश्चों के प्रसिद्ध विद्वानों की सब कृतियाँ प्रायः इनके अध्ययन की विषय रही। चार्वाक एकदेशीय जयराशि भट्ट का तत्त्वोपन्नव भी इनकी हुन्दि के बाहर नहीं था। यह सब होते हुए भी हेमचन्द्र की भाषा तथा निरूपण शैली पर धर्मकीर्ति, धर्मोत्तर, ऋर्चट, भासर्वज्ञ, वात्स्यायन, जयंत, वाचस्पति, कुमारिक

श्रादि का ही श्राकर्षक प्रभाव पड़ा हुत्रा जान पड़ता है। श्रतएव यह श्रधूरे रूप में उपलब्ध प्रमाणमीमांसा भी ऐतिहासिक रिट से जैन तर्क साहित्य में तथा भारतीय दर्शन साहित्य में एक विशिष्ट स्थान रखती है।

भारतीय प्रमाणशास्त्र में 'प्रमाण मीमांसा' का स्थान-

भारतीय प्रमाण्शास्त्र में प्रमाण मीमांसा का तत्त्वज्ञान की हिष्ट से क्या स्थान है इसे ठीक र समफने के लिए मुख्यत्या दो प्रश्नों पर विचार करना ही होगा। जैन तार्किकों की भारतीय प्रमाण्शास्त्र को क्या देन है जो प्रमाण मीमांसा में सिन्निविष्ट हुई हो श्रौर जिसको कि बिना जाने किसी तरह भारतीय प्रमाण्शास्त्र का पूरा ऋथ्ययन हो ही नहीं सकता। पूर्वाचारों की उस देन में हेमचन्द्र ने श्रवनी श्रोर से भी कुछ विशेष श्रपण किया है या नहीं श्रौर किया है तो किन मुद्दों पर ?

## (१) जैनाचार्यों की भारतीय प्रमाणशास्त्र को देन

#### १--अनेकांतवाद-

सबसे पहली ख्रौर सबसे श्रेष्ट सब देनों की चात्री रूप जैनाचार्यों की सुख्य देन है ख्रनेकांत तथा नयवाद का शास्त्रीय निरूपण ।

तत्व-चितन में स्रनेकांतदृष्टिका व्यापक उपयोग करके जैन तार्किकों ने स्राप्त प्राप्तिक प्रमेशों तथा सर्वसाधारण न्याय के प्रमेशों में से जो-जो मंतव्य तार्किक दृष्टि से स्थिर किये स्रीर प्रमाण शास्त्र में जिनका निरूपण किया उनमें से थोड़े ऐसे मंतव्यों का भी निर्देश उदाहरण के तौर पर यहाँ कर देना जरूरी है जो एक मात्र जैन तार्किकां की विशेषता दरसाने वाले हैं— प्रमाण विभाग, पत्यन्त का तत्विकत्व, इन्द्रियज्ञान का व्यापारकम, परोन्त के प्रकार, हेतु का रूप, स्रवयवां की प्रायोगिक व्यवस्था, कथा का स्वरूप, निग्रहस्थान या जयपराजय व्यवस्था, प्रमेय स्रीर प्रमाता का स्वरूप, सर्वज्ञत्व-समर्थन स्रादि।

#### २-- प्रमाण विभाग

जैन परंपरा का प्रमाणविषयक मुख्य विभाग दो दृष्टियों से अन्य परंपराओं

१ 'स्रनेकांतवाद' का इस प्रसंग में जो विस्तृत ऊहापोह किया गया है उसे स्रन्यत्र मुद्रित किया गया है। देखो ए० १६१-१७३। स्रतः यहाँ उसकी पुनरावृत्ति नहीं की गई—संपादक।

२---प्रमाग मीमांसा १-१-१० तथा टिप्पण पृ० १६ पं० २६ ।

की अपेक्षा विशेष महत्त्व रखता है। एक तो यह कि ऐसे सर्वान्भवसिद्ध वैलद्धाय पर मुख्य विभाग श्रवलंतित है जिससे एक विभाग में श्रानेवाले प्रमाण दूसरे विभाग से श्रसंकीर्ण रूप में श्रलग हो जाते हैं — जैसा कि इतर परंपराश्चों के प्रमाण विभाग में नहीं हो पाता। दसरी दृष्टि यह है कि चाहे किसी दर्शन की न्यून या ऋधिक प्रमाण संख्या क्यों न हो पर वह सब बिना खींचतान के इस विभाग में समा जाती है। कोई भी ज्ञान या तो सीधे तौर से साचात्कारात्मक, होता है या असाचात्कारात्मक, यही प्राकृत-पंडितजन साधारण श्चनभव है। इसी श्चनभव को सामने रखकर जैन चिन्तकों ने प्रमाण के प्रत्यक्त श्रीर परोच ऐसे दो मुख्य विभाग किये जो एक दूसरे से बिलकल विलच्च हैं। दसरी इसकी यह खुबी है कि इसमें न तो चार्वाक की तरह परोचानुभव का श्चरलाय है. न बौद्धदर्शन संमत प्रत्यक्त-श्चनुमान द्वैविध्य की तरह श्चागम श्चादि इतर प्रमाख व्यापारों का ऋपलाप है या खींचातानी से ऋनमान में समावेश करना पडता है श्रीर न त्रिविध प्रमाणवादी सांख्य तथा प्राचीन वैशेपिक, चतर्विध प्रमाणवादी नैयायिक, पंचविध प्रमाणवादी प्रभाकर, षडविध प्रमाणवादी मीमांसक, समविध या ऋपविध प्रभागवादी पौराणिक ऋादि की तरह ऋपनी २ ऋभिमत प्रमाणसंख्या को स्थिर बनाए रखने के लिए इतर संख्या का ऋपलाप या उसे तोइ-मरोड करके श्रपने में समावेश करना पडता है। चाहे जितने प्रमाण मान लो पर वे सीधे तौर पर या तो प्रत्यन्न होंगे या परोन्न । इसी सादी किन्त उपयोगी समक्त पर जैनां का मुख्य प्रमाण विभाग कायम हुन्ना जान पडता है।

### ३-प्रत्यच का तात्त्विकस्व

प्रत्येक चिन्तक इन्द्रियजन्य शान को प्रत्यच् मानता है। जैन दृष्टि का कहना है कि दूसरे किसी भी ज्ञान से प्रत्यच्च का ही स्थान ऊँचा व प्राथमिक है। इन्द्रियां जो परिमित प्रदेश में श्रातिस्थूल वस्तुश्रों से श्रागे जा नहीं सकतीं, उनसे पैदा होनेवाले ज्ञान को परीच से ऊँचा स्थान देना इन्द्रियों का श्राति मूल्य श्रांकने के बरावर है। इन्द्रियां कितनी ही पट्ट क्यां न हों, पर वे श्रान्ततः हैं तो परतन्त्र ही। श्रतएव परतन्त्रजनित ज्ञान को सर्वश्रेष्ठ प्रत्यच्च मानने की श्रपेच्चा स्वतन्त्रजनित ज्ञान को ही प्रत्यच्च मानना न्यायसंगत है। इसी विचार से जैन चिन्तकों ने उसी ज्ञान को वस्तुतः प्रत्यच्च माना है जो स्वतन्त्र श्रात्मा के श्राश्रित है। यह जैन विचार तत्वचिंतन में मौतिक है। ऐसा होते हुए भी लोकसिद प्रत्यच्च को सांव्यवहारिक प्रत्यच्च कहकर उन्होंने श्रनेकान्त हृष्टि का उपयोग कर दिया है।

#### ४-इन्द्रिय ज्ञान का व्यापारकम

सर्व दर्शनों में एक या दूसरे रूप में थोड़े या बहुत परिमाय में ज्ञान व्यापार का कम देखा जाता है। इसमें ऐन्द्रियक ज्ञान के व्यापार कम का भी स्थान है। परन्तु जैन परंपरा में सन्निपातरूप प्राथमिक इन्द्रिय व्यापार से लेकर अन्तिम इन्द्रिय व्यापार तक का जिस विश्लेषण और जिस स्पष्टता के साथ अनुभव सिख अतिविस्तृत वर्णन है वैसा दूसरे दर्शनों में नहीं देखा जाता। यह जैन वर्णन है तो अति पुराना और विज्ञान युग के पहिले का, फिर भी आधुनिक मानस शास्त्र तथा इन्द्रिय-व्यापारशास्त्र के वेज्ञानिक अभ्यासियों के वास्ते यह बहुत महत्त्व का है।

### ५--परोच्च के प्रकार

केवल स्पृति, प्रत्यभिज्ञान श्रीर श्रागम के ही प्रामाएय-श्रप्रामाएय मानने में मतभेदों का जंगल न था; बिल्क श्रनुमान तक के प्रामाएय-श्रप्रामाएय में विप्रतिपत्ति रही। जैन तार्किकों ने देखा कि प्रत्येक पद्मकार श्रपने पद्म को श्रात्यन्तिक खींचने में दूसरे पद्मकार का सत्य देख नहीं पाता। इस विचार में से उन्होंने उन सब प्रकार के ज्ञानों को प्रमाण कोटि में दाखिल किया जिनके बल पर वास्तविक व्यवहार चलता है श्रीर जिनमें से किसी एक का श्रपलाप करने पर तुल्य युक्ति से दूसरे का श्रपलाप करना श्रनिवार्य हो जाता है। ऐसे सभी प्रमाण प्रकारों को उन्होंने परोद्य में डालकर श्रपनी समन्वय दृष्टि का परिचय कराया ।

### ६-हेतु का रूप

हेतु के स्वरूप के विषय में मतभेदों के श्रनेक श्राखा कायम हो गए थे। इस युग में जैन तार्किकों ने यह सोचा कि क्या हेतु का एक ही रूप ऐसा मिल सकता है या नहीं जिस पर सब मतभेदों का समन्वय भी हो सके श्रीर जो वास्तविक भी हो। इस चिन्तन में से उन्होंने हेतु का एक मात्र श्राययानुपपित रूप निश्चित किया जो उसका निर्देष लच्चण भी हो सके श्रीर सब मतों के समन्वय के साथ जो सर्वमान्य भी हो। जहाँ तक देखा गया है हेतु के ऐसे एक मात्र तात्विक रूप के निश्चित करने का तथा उसके द्वारा तीन, चार, पाँच श्रीर छुः, पूर्व प्रसिद्ध हेतु रूपों के यथासंभव स्वीकार का श्रेय जैन तार्किकों को ही है।

#### १ प्रमाश मीमांसा १-२-२

#### ७ — अवयवों की प्रायोगिक व्यवस्था —

परार्थानुमान के श्रवयवों की संख्या के विषय में भी प्रतिद्वन्द्वीभाव प्रमाण् चेत्र में कायम हो गया था। जैन तार्किकों ने उस विषय के पद्धमेद की यथार्थता- श्रयथार्थता का निर्णय श्रोता की योग्यता के श्राधार पर ही किया, जो वस्तुतः सची कसीटी हो सकती है। इस कसीटी में से उन्हें श्रवयव प्रयोगकी व्यवस्था ठीक २ स्भा श्राई जो वस्तुतः श्रनेकान्त दृष्टिमूलक होकर सर्व संप्राहिणी है श्रीर वैसी स्वष्ट श्रम्य परम्परात्रों में शायद ही देखी जाती है।

#### ८--कथा का स्वरूप

श्राप्यात्मिकता मिश्रित तत्त्वचितन में भी साम्प्रदायिक बुद्धि दाखिल होते ही उसमें से श्राप्यात्मिकता के साथ श्रसंगत ऐसी चर्चाएँ जोरों से चलने लगीं, जिनके फलस्वरूप जल्प श्रीर वितंडा कथा का चलाना भी प्रतिष्ठित समभा जाने लगा जो छुल, जाति श्रादि के श्रसत्य दाव पेचों पर निर्भर था। जैन तार्किक साम्प्रदायिकता से मुक्त तो न थे, फिर भी उनकी परंपरागत श्रिहिसा व वीतरागत्व की प्रकृति ने उन्हें वह श्रसंगति सुभाई जिससे प्रेरित होकर उन्होंने श्रपने तर्कशास्त्र में कथा का एक वादात्मक रूप ही थियर किया; जिसमें छुल श्रादि किसो भी चालवाजी का प्रयोग वर्ज्य है श्रीर जो एक मात्र तत्त्व जिश्रास की दृष्टि से चलाई जाती है। श्रिहिसा की श्रास्पन्तिक समर्थक जैन परंपरा की तरह बोद्ध परंपरा भी रही, फिर भी छुल श्रादि के प्रयोगों में हिंसा देखकर निद्य ठहराने का तथा एक मात्र वाद कथा को ही प्रतिष्ठित बनाने का मार्ग जैन तार्किकां ने प्रशस्त किया, जिसकी श्रोर तत्त्व-विन्तकां का लक्ष्य जाना जरुरी है।

### ६-- निषद्स्थान या जयपराजय व्यवस्था

वैदिक श्रीर बीद परंपरा के संघर्ष ने निप्रह स्थान के स्वरूप के विषय में विकासस्वक बड़ी ही भारी प्रगति सिद्ध की.थी। फिर भी उस च्रेत्र में जैन तार्किकों ने प्रवेश करते ही एक ऐसी नई बात सुकाई जो न्यायविकास के समग्र इतिहास में बड़े मार्के की श्रीर अब तक सबसे श्रन्तिम है। वह बात है जय-पराजय व्यवस्था का नया निर्माण करने की। वह नया निर्माण सस्य श्रीर श्रिहिंसा दोनों तत्त्वों पर प्रतिष्ठित हुश्चा जो पहले की जय-पराजय व्यवस्था में न थे।

### १०-प्रमेय श्रीर प्रमाता का स्वरूप

प्रमेय जड़ हो या चेतन, पर सब का स्वरूप जैन तार्किकों ने अनेकान्त हिष्ट

का उपयोग करके ही स्थापित किया और सर्वव्यापक रूप से कह दिया कि वर्ख मात्र परिणामी नित्य है। नित्यता के ऐकान्तिक आग्रह की धुन में अनुभव सिद्ध अनित्यता का इनकार करने की अश्रक्यता देखकर कुछ तत्व-चिंतक गुण, धर्म आदि में अनित्यता घटाकर उसका को मेल नित्य द्रव्य के साथ ग्रींचातानी से विठा रहे थे और कुछ तत्व-चिंतक अनित्यता के ऐकान्तिक आग्रह की धुन में अनुभव सिद्ध नित्यता को भी जो करना मात्र बतला रहे थे उन दोनों में जैन तार्किकों ने स्पष्टतया अनुभव की आश्रिक असंगित देखी और पूरे विश्वास के साथ बलपूर्वक प्रतिपादन कर दिया कि जब अनुभव न केवल नित्यता का है और न केवल अनित्यता का, तब किसी एक अंश को मानकर दूसरे अंश का बलात मेल बैठाने की अपेदा दोनों अंशों को तुल्य सत्यरूप में स्वीकार करना ही न्यायसंगत है। इस प्रतिपादन में दिखाई देनेवाले विरोध का परिहार उन्होंने द्रव्य और पर्याय या सामान्य और विशेष ग्राहिणी दो दृष्टियों के स्पष्ट पृथवकरण से कर दिया। द्रव्य पर्याय की व्यापक दृष्टि का यह विकास जैन परम्परा की ही देन है।

जीवातमा, परमातमा और ईश्वर के संबन्ध में सदगुण-विकास या श्राचरण-साफल्य की दृष्टि से असंगत ऐसी अनेक कल्पनाएँ तत्त्व चिंतन के प्रदेश में प्रच लित थीं। एक मात्र परमातमा ही है या उससे भिन्न ख्रानेक जीवातमा चेतन भी हैं. पर तत्त्वतः वे सभी कूटस्थ निर्विकार श्रीर निर्तेष ही हैं। जो कुछ दोष या बंधन है वह या तो निरा भांति मात्र है या जड प्रकृति गत है। इस मतलब का तत्त्व-चिंतन एक श्रोर था दूसरी श्रोर ऐसा भी चिंतन था जो कहता कि चैतन्य तो है, उसमें दोष, वासना स्त्रादि का लगाव तथा उससे स्त्रलग होने की योग्यता भी है पर उस चैतन्य की प्रवाहबद्ध धारा में कोई स्थिर तत्त्व नहीं है। इन दोनों प्रकार के तत्वचितनों में सदगण-विकास श्रीर सदाचार साफल्य की संगति सरलता से नहीं बैठ पाती । वैयक्तिक या सामहिक जीवन में सदगुण विकास श्रीर सदाचार के निर्माण के सिवाय और किसी प्रकार से सामंजस्य जम नहीं सकता। यह सोचकर जैन चिंतकों ने श्रात्मा का स्वरूप ऐसा माना जिसमें एक ही परमात्म-शक्ति भी रहे श्रीर जिसमें दोष, वासना श्रादि के निवारण द्वारा जीवन-शक्ति की वास्तविक जवाबदेही भी रहे । श्रात्म-विषयक जैन-चिंतन में वास्तविक परमात्म शक्ति या ईश्वर-भाव का तल्य रूप से स्थान है, श्रतुभवसिद्ध श्रागन्तुक दोषी के निवारणार्थ तथा सहज बुद्धि के आविर्मावार्थ प्रयत्न का पूरा अवकाश है। इसी व्यवहार-सिद्ध बुद्धि में से जीवभेदवाद तथा देहप्रमाणवाद स्थापित हए जो अधिकात रूप से एकप्राञ्च जैन परंपरा में ही हैं ।

### ११-सर्वज्ञत्व समर्थन

प्रमाण शास्त्र में जैन सर्वज्ञवाद दो दृष्टियों से स्रपना खास स्थान रखता है। एक तो यह कि वह जीव-सर्वज्ञवाद है जिसमें हर कोई स्रधिकारी की सर्वज्ञव्य पाने की शक्ति मानी गई है और दूसरी दृष्टि यह है कि जैनपच्च निरपवाद रूप से सर्वज्ञवादी हो रहा है जैसा कि न बौद परंपरा में हुन्ना है और न वैदिक परंपरा में। इस कारण से काल्पनिक, स्रकाल्पनिक, मिश्रित यावत् सर्वज्ञल्यसमर्थक सुक्तियों का संग्रह स्रकेले जैन प्रमाणशास्त्र में ही मिल जाता है। जो सर्वज्ञत्व के सैनन्य में हुए भूतकालीन बौदिक व्यायाम के ऐतिहासिक स्रम्यासियों के तथा संग्रदायिक भावनावालों के काम की चीज है।

### २. भारतीय प्रमाण शास्त्र में हैमचन्द्र का अर्पण

परंपराप्राप्त उपर्युक्त तथा दूसरे श्रमेक छोटेनड़े तत्वज्ञान के मुद्दों पर हैमचन्द्र ने ऐसा कोई विशिष्ट चिंतन किया है या नहीं श्रीर किया है तो किस २ सुद्दें पर किस प्रकार है जो जैन तर्कशास्त्र के श्रालावा भारतीय प्रमाणशास्त्र मात्र को उनकी देन कही जा सके। इसका जवाव हम 'प्रमाणमीमांसा' के हिंदी टिप्पणों में उस २ स्थान पर ऐतिहासिक तथा तुलनात्मक दृष्टि द्वारा विस्तार से दे चुके हैं। जिसे तुहराने की कोई जरूरत नहीं। विशेष जिज्ञासु उस उस मुद्दें के टिप्पणों को देख लें।

# ज्ञानबिन्दुपरिचय

#### ग्रन्थकार

प्रस्तुत ग्रंथ 'झानिबन्दु' के प्रणेता वे ही वाचकपुक्क श्रीमद् यशोविजयजी हैं जिनकी एक कृति 'जैनतर्कभाषा' इतःपूर्व इसी 'सिंघी जैन ग्रंथमाला' में, श्रष्टम मिण के रूप में प्रकाशित हो चुकी है। उस जैनतर्कभाषा के प्रारम्भ में उपाध्यायजी का सप्रमाण परिचय दिया गया है। यों तो उनके जीवन के संबन्ध में, खास कर उनकी नाना प्रकार की कृतियों के संबन्ध में, बहुत कुछ विचार करने तथा लिखने का श्रवकाश है, फिर भी इस जगह सिर्फ उतने ही से सन्तोप मान लिया जाता है, जितना कि तर्कभाषा के प्रारम्भ में कहा गया है।

यदापि ग्रंथकार के बारे में हमें श्रमी इस जगह श्रिषिक कुछ नहीं कहना है, तथापि प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु नामक उनकी कृति का सिवशेष परिचय कराना श्रावश्यक है और इप्ट भी। इसके द्वारा ग्रंथकार के सर्वागीण पारिडत्य तथा ग्रंथनिर्माण-कौशल का भी थोड़ा बहुत परिचय पाठकों को श्रवश्य ही हो जाएगा।

#### मन्थ का बाह्य स्वरूप

प्रंथ के बाह्य स्वरूप का विचार करते समय मुख्यतया तीन वातों पर कुछ, विचार करना त्र्यवसरप्राप्त है। १ नाम, २ विषय श्रीर ३ रचनाशैली।

#### १. नाम

अंथकार ने स्वयं ही अंथ का 'क्कानियन्द्र'नाम, अंथ रचने की प्रतिज्ञा करते समय प्रारम्भ में तथा उसकी समाप्ति करते समय अन्त में उल्लिखित किया है। इस सामासिक नाम में 'ज्ञान' और 'विंदु' ये दो पद हैं। ज्ञान पद का सामान्य अर्थ प्रसिद्ध ही है और विंदु का अर्थ है बूँद। जो अंथ ज्ञान का विंदु मात्र है अर्थात् जिसमें ज्ञान की चर्चा कुँद जितनी अति अल्प है वह ज्ञानिवंदु—

१. देखो, जैनतर्कभाषा गत 'परिचय' पृ० १-४।

२. 'ज्ञानबिन्दुः श्रुताम्भोषेः सम्यगुद्धियते मया'-प्र०१।

३. 'स्वादादस्य ज्ञानबिन्दोः'-पृ० ४६ ।

ऐसा अर्थ ज्ञानबिंद शब्द का विविद्यत है। जब ग्रंथकार अपने इस गंभीर, सूक्ष्म श्रीर परिपूर्ण चर्चावाले ग्रंथ को भी बिंदु कहकर छोटा स्चित करते हैं, तब यह प्रश्न सहज ही में होता है कि क्या ग्रंथकार, पूर्वाचार्यों की तथा अपन्य विद्वानों की ज्ञानविषयक श्रति विस्तृत चर्चा की श्रपेद्धा, श्रपनी प्रस्तृत चर्चा को कोटी कहकर वस्तिस्थिति प्रकट करते हैं या श्रात्मलाघव प्रकट करते हैं: श्रथवा श्रपनी इसी विषय की किसी श्रन्य बड़ी कृति का भी सूचन करते हैं ? इस त्रि-श्रंशी प्रश्न का जवाब भी सभी श्रंशों में हाँ रूप ही है। उन्होंने जब यह कहा कि मैं अतसमुद्र भे 'ज्ञानबिंद' का सम्यग उद्धार करता हैं, तब उन्होंने अपने श्रीमुख से यह तो कह ही दिया कि मेरा यह ग्रंथ चाहे जैसा क्यों न हो फिर भी वह अतसमद्र का तो एक बिंदमात्र है। निःसन्देह यहाँ अत शब्द से ग्रंथकार का अभिप्राय पूर्वाचार्यों को कृतियों से है। यह भी स्पष्ट है कि ग्रन्थकार ने अपने ग्रंथ में, पूर्वश्रत में साज्ञात नहीं चर्ची गई ऐसी कितनी ही बातें निहित क्यों न की हों. फिर भी वे अपने आपको पूर्वाचार्यों के समझ लघ ही सचित करते हैं। इस तरह प्रस्तुत ग्रंथ प्राचीन श्रतसमुद्र का एक ऋंश मात्र होने से उसकी ऋषेद्वा तो त्राति त्राल्प है ही, पर साथ ही ज्ञानविंदु नाम रखने में ग्रंथकार का त्र्रीर भी एक श्रिभिप्राय है। वह श्रिभिप्राय यह है कि वे इस ग्रंथ की रचना के पहले एक ज्ञान-विपयक श्रत्यन्त विस्तृत चर्चा करनेवाला बहुत बडा ग्रन्थ बना चुके थे जिसका यह ज्ञानबिंदु एक श्रंश है। यद्यपि वह बड़ा ग्रंथ, श्राज हमें उपलब्ध नहीं है, तथापि ग्रन्थकार ने खद ही प्रस्तुत ग्रन्थ में उसका उल्लेख किया है: श्रीर यह उल्लेख भी मामली नाम से नहीं किन्तु, 'ज्ञानार्णव' शैसे विशिष्ट नाम से । उन्होंने असक चर्चा करते समय. विशेष विस्तार के साथ जानने के लिए स्वरचित 'जानार्णंब' प्रनथ की स्त्रोर संकेत किया है। 'ज्ञानविंद' में की गई कोई भी चर्चा स्त्रयं ही विशिष्ट और पर्ण है। फिर भी उसमें अधिक गहराई चाहनेवालों के वास्ते जब उपाध्यायजी 'ज्ञानार्णव' जैसी श्रापनी बड़ी कृति का सचन करते हैं. तब इसमें कोई सन्देह ही नहीं है कि वे श्रपनी प्रस्तुत कृति को श्रपनी दूसरी उसी विषय की बहुत बड़ी कति से भी छोटी सचित करते हैं।

#### १ देखो पृ० ३७५ टि॰ २।

२ 'श्रिधिक मत्कृतज्ञानार्णवात् श्रवसेयम्'—पु० १६ । तथा ग्रंथकार ने शास्त्रवातांसमुचय की टीका स्याद्धादकलग्वता में भी स्वकृत ज्ञानार्णव का उल्लेख किया है—'तत्त्वमत्रत्यं मत्कृतज्ञानार्णवादवसेयम्'—पु० २० । दिगम्बराचार्य श्रुभचन्द्र का भी एक ज्ञानार्णव नामक ग्रंथ मिलता है ।

सभी देशों के विद्वानों की यह परिपाटी रही है स्त्रीर स्त्राज भी है कि वे किसी विषय पर जब बहत बड़ा ग्रंथ लिखें तब उसी विषय पर ऋषिकारी विशेष की दृष्टि से मध्यम परिमाण का या लघु परिमाण का अथवा दोनों परिमाण का श्रंथ भी रचें। इस भारतवर्ष के साहित्यिक इतिहास को देखें तो प्रस्थेक विषय के साहित्य में उस परिपाटी के नमने देखेंगे। उपाध्यायजी ने खुद भी श्रनेक विषयों पर लिखते समय उस परिपाटी का ऋनसरण किया है। उन्होंने नय, सप्तभंगी श्चादि श्चनेक विषयों पर छोटे-छोटे प्रकरण भी लिखे हैं, श्रौर उन्हीं विषयों पर बढ़े-बढ़े ग्रंथ भी लिखे हैं। उदाहरणार्थ 'नयप्रदीप', 'नयरहस्य' श्रादि जब लोटे-लोटे प्रकरण हैं, तब 'अनेकान्तव्यवस्था', 'नयामृततरंगिणी' श्रादि बहे या त्राकर ग्रंथ भी हैं। जान पड़ता है ज्ञान विषय पर लिखते समय भी उन्होंने पहले 'जानार्गाव' नाम का त्र्याकर ग्रंथ लिखा और पीछे ज्ञानबिंद नाम का एक छोटा पर प्रवेशक ग्रंथ रचा । 'ज्ञानार्णव' उपलब्ध न होने से उसमें क्या-क्या. कितनी-कितनी श्रीर किस-किस प्रकार की चर्चाएँ की गई होंगी, यह कहना संभव नहीं. फिर भी उपाध्यायजी के व्यक्तित्वसूचक साहित्यराशि को देखने से इतना तो निःसन्देह कहा जा सकता है कि उन्होंने उस श्रर्णवग्रंथ में ज्ञान संबन्धी यच यावच कह डाला होगा ।

त्र्यार्थ लोगों की परंपरा में. जीवन को संस्कृत बनानेवाले जो संस्कार माने गए हैं उनमें एक नामकरण संस्कार भी है। यदापि यह संस्कार सामान्य रूप से मानवव्यक्तिस्पर्शी ही है. तथापि उस संस्कार की महत्ता श्रौर श्रन्वर्थता का विचार ब्रार्थ परंपरा में बहुत व्यापक रहा है, जिसके फलस्वरूप ब्रार्थगण नाम-करण करते समय बहुत कुछ सोच विचार करते श्राए हैं। इसकी व्याप्ति यहाँ तक बढ़ी. कि फिर तो किसी भी चीज का जब नाम रखना होता है तो. उस पर खास विचार कर लिया जाता है। प्रत्थों के नामकरण तो रचयिता विद्वानों के द्वारा ही होते हैं, अतएव वे अन्वर्थता के साथ-साथ अपने नामकरण में नवीनता श्रीर पूर्व परंपरा का भी यथासंभव सुयोग साधते हैं। 'ज्ञानविन्दु' नाम श्रन्वर्थ तो है ही, पर उसमें नवीनता तथा पूर्व परंपरा का मेल भी है। पूर्व परंपरा इसमें अनेकमुखी व्यक्त हुई है। बौद्ध, ब्राह्मण और जैन परंपरा के अनेक विषयों के ऐसे प्राचीन ग्रन्थ आज भी ज्ञात हैं, जिनके अन्त में 'बिन्द्' शब्द आता है। धर्मकीर्ति के 'हेत्बिन्द' श्रीर न्यायबिन्द्' जैसे प्रन्थ न केवल उपाध्यायजी ने नाम मात्र से सुने ही थे बल्कि उनका उन ग्रन्थों का परिशीलन भी रहा। वाचरपति मिश्र के 'तत्त्विबन्दु' श्रीर मधुसूदन सरस्वती के 'सिद्धान्तिवन्दु' श्चादि ग्रन्थ सविश्रत है, जिनमें से 'मिद्धान्तविन्दु' का तो उपयोग प्रस्तुत 'ज्ञान-

बिन्दु' में उपाध्यायजी ने किया' भी है। श्राचार्य हरिभद्र के बिन्दु श्रन्तवाले 'यागिबन्दु' और 'धर्मिबन्दु' प्रसिद्ध हैं। इन बिन्दु श्रन्तवाले नामों की सुंदर और सार्थक पूर्व परंपरा को उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रंथ में व्यक्त करके 'शानार्णव' और 'शानिबन्दु' की नवीन जोड़ी के द्वारा नवीनता भी श्रापित की है।

#### २. विपय

प्रन्यकार ने प्रतिपाद्य रूप से जिस विषय को पसन्द किया है वह तो प्रन्य के नाम से ही प्रसिद्ध है। यों तो ज्ञान की महिमा मानववंश मात्र में प्रसिद्ध है, फिर भी श्चार्य जाति का वह एक मात्र जीवन-साध्य रहा है। जैन परंपरा में ज्ञान की श्चाराधना श्चीर पूजा की विविध प्रयााित्यों इतनी प्रचलित हैं कि कुछ भी नहीं जाननेवाला जैन भी इतना तो प्रायः जानता है कि ज्ञान पाँच प्रकार का होता है। कई ऐतिहासिक प्रमाणों से ऐसा मानना पड़ता है कि ज्ञान के पाँच प्रकार, जो जैन परंपरा में प्रसिद्ध हैं, वे भगवान महावीर के पहले से प्रचलित होने चाहिए पूर्वश्रुत जो भगवान महावीर के पहले का माना जाता है श्चीर जो बहुत पहले से नष्ट हुआ समभा जाता है, उसमें एक 'झानप्रयाद' नाम का पूर्व था जिसमें श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपरा के श्रनुसार पंचविध ज्ञान का वर्णन था।

उपलब्ध श्रुत में प्राचीन समके जानेवाले कुछ श्रंगों में भी उनकी स्पष्ट चर्चों है। 'उत्तराध्ययन' र जैसे प्राचीन मृल सूत्र में भी उनका वर्णन है। 'नान्द्रसूत्र' में तो केवल पाँच ज्ञानों का ही वर्णन है। 'श्रावश्यकनिर्युक्ति' जैसे प्राचीन व्याख्या प्रन्य में पाँच ज्ञानों को ही मंगल मानकर श्रुरू में उनका वर्णन किया है। <sup>3</sup> कर्म विषयक साहित्य के प्राचीन से प्राचीन समके जानेवाले प्रन्थों में भी पञ्चविध ज्ञान के श्राधार पर ही कर्म-प्रकृतियों का विभाजन है, जो लुस हुए 'कमप्रवाद' पूर्व की श्रवशिष्ट परंपरा मात्र है। इस पञ्चविध ज्ञान का सारा स्वरूप दिगम्बर-श्वेताम्बर जैसे दोनों ही प्राचीन संघों में एक-सा रहा है। यह सब हतना स्चित करने के लिए पर्यास है कि पञ्चविध ज्ञान विभाग श्रोर उसका श्रमुक वर्णन तो बहुत ही प्राचीन होना चाहिए।

प्राचीन जैन साहित्य की जो कार्मप्रन्थिक परंपरा है तदनुसार मिति, श्रुत,

१ 'म्रत एव स्वयमुक्तं तपस्विना सिद्धान्तविन्दौ'---पृ० २४।

२ ऋध्ययन २८, गा० ४५ ।

३ ऋावश्यक्रनियुक्ति, गा० १ से ऋागे।

४ पंचसंग्रह, पृ० १०८. गा० ३। प्रथम कर्मग्रन्थ, गाॄ० ४। गोम्मटसार जीवकांड, गा० २६६।

अविष, मनःपर्याथ और केवल ये पाँच नाम अनिविभाग स्वक फिलत होते हैं। जब कि आगिमक परम्परा के अनुसार मित के स्थान में "अभिनिवोध नाम है। बाकी के अन्य चारों नाम कार्मप्रत्यिक परम्परा के समान ही हैं। इस तरह जैन परम्परागत पञ्चविध ज्ञानदर्शक नामों में कार्मप्रत्यिक और आगिमिक परम्परा के अनुसार प्रथम ज्ञान के बोधक 'मित' और 'अभिनिवोध' ये दो नाम समानार्थक या पर्याय रूप से फिलत होते हैं। बाकी के चार ज्ञान के दर्शक श्रुत, अविष आदि चार नाम उक्त दोनों परम्पराग्रां के अनुसार एक-एक ही हैं। उनके दूसरे कोई पर्याय असली नहीं हैं।

स्मरण रखने की बात यह है कि जैन परम्परा के सम्पूर्ण साहित्य ने, लौकिक श्रौर लोकोत्तर सब प्रकार के ज्ञानों का समावेश उक्त पश्चविध विभाग में से किसी न किसी विभाग में, किसी न किसी नाम से किया है। समावेश का यह प्रयत्न जैन परम्परा के सारे इतिहास में एक सा है। जब-जब जैनाचायों को अपने आप किसी नए ज्ञान के बारे में, या किसी नए ज्ञान के नाम के बारे में प्रश्न पैदा हुआ, अथवा दर्शनाम्तरवादियों ने उनके सामने वैसा कोई प्रश्न उपस्थित किया, तब-तब उन्होंने उस ज्ञान का या ज्ञान के विशेष नाम का समावेश उक्त पश्चविध विभाग में से, यथासंभव किसी एक या दूसरे विभाग में, कर दिया है। अब हमें आगे यह देखना है कि उक्त पञ्चविध ज्ञान विभाग की प्राचीन जैन भूमिका के आधार पर, कमशः किस-किस तरह विचारों का विकास हुआ।।

जान पड़ता है, जैन परम्परा में ज्ञान संबन्धी विचारों का विकास दो मागों ते हुआ है। एक मार्ग तो है स्वदर्शनाम्यास का श्रीर दूसरा है दर्शनान्तराभ्यास का। दोनों मार्ग बहुधा परस्पर संबद्ध देखे जाते हैं। फिर भी उनका पारस्परिक भेद स्पष्ट है, जिसके मुख्य लच्च्य ये हैं—स्वदर्शनाम्यासजनित विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को अपनाने का प्रयत्न नहीं है। न परमतखयडन का प्रयत्न है श्रीर न जल्प एवं वितयड़ा कथा का कभी अवलम्यन ही है। उसमें अगर कथा है तो वह एकमात्र तत्त्वहुभुत्सु कथा अर्थात् वाद ही है। जब कि दर्शनान्तराभ्यास के द्वारा हुए ज्ञान विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को आत्मसात् करने का प्रयत्न अवश्य है। उसमें परमत खयडन के साथ-साथ कभी-कभी जल्पकथा का भी अवलम्बन अवश्य देखा जाता है। इन खह्यों को ध्यान में रखकर, ज्ञानसंबन्धी जैन विचार-विकास का जब हम अध्ययन करते हैं,

१ नन्दी सूत्र, सू० १। श्वाबश्यक निर्युक्ति, गा० १। षट्लंडागम, पु० १. पु० २५३।

तब उसकी श्रमेक ऐतिहासिक भूमिकाएँ हमें जैन साहित्य में देखने को मिलती हैं।
 ज्ञानविकास की किस भूमिका का श्राअय लेकर प्रस्तुत ज्ञानविन्दु ग्रन्थ को
उपाध्यायजी ने रचा है इसे ठीक-ठीक समभ्रने के लिए इम यहाँ ज्ञानविकास की
कुछ भूमिकाश्रों का संदोप में चित्रण करते हैं। ऐसी ज्ञातव्य भूमिकाएँ नीचे
लिखे श्रमुसार सात कही जा सकती हैं—(१) कर्मशास्त्रीय तथा श्रागमिक, (२)
निर्शु किंगत, (३) श्रमुयोगगत, (४) तत्त्वार्यगत, (५) सिद्धसेनीय, (६)
जिनभदीय श्रीर (७) श्रकलंकीय।

- (१) कर्मशास्त्रीय तथा त्रागिमक भूमिका वह है जिसमें पञ्चिवघ ज्ञान के मित या त्राभिनिबोध त्रादि पाँच नाम भित्तते हैं त्रौर इन्हीं पाँच नामों के क्रास-पास स्वदर्शनाम्यासजनित थोड़ा बहुत गहरा तथा विस्तृत भेद-प्रभेदों का विचार भी पाया जाता है।
- (२) दूसरी भूमिका वह है जो प्राचीन नियुक्ति भाग में, करीब विक्रम की दूसरी शताब्दी तक में, सिद्ध हुई जान पड़ती है। इसमें दर्शनान्तर के अध्यास का थोड़ा सा असर अवश्य जान पड़ता है। क्योंकि प्राचीन नियुक्ति में मितिज्ञान के वास्ते मिति और अभिनिबोध शब्द के उपरान्त संज्ञा, प्रज्ञा, स्पृति आदि अनेक पर्याय शब्दों की जो बृद्धि देखी जाती है और पञ्चविध ज्ञान का जो प्रत्यच्च तथा परोच् रूप से विभाग देखा जाता है वह दर्शनान्तरीय अध्यास का ही स्चक है।
- १ निर्युक्तिसाहित्य को देखने से पता चलता है कि जितना भी निर्युक्ति के नाम से साहित्य उवलब्ब होता है वह सब न तो एक ही श्राचार्य की कृति है श्रीर न वह एक ही शताब्दी में बना है। फिर भी प्रस्तुत ज्ञान की चर्चा करनेवाला श्रावश्यक निर्युक्ति का भाग प्रथम भद्रवाहु कृत मानने में कोई श्रापित नहीं है। श्रातएव उसको यहाँ विकम की दूसरी शताब्दी तक में सिद्ध हुश्रा कहा गया है। र श्रावश्यकिनर्य क्ति, गा॰ १२।
- रे बृहत्कल्पभाष्यान्तर्गत भद्रबाहुकृत निर्यु क्ति—गा॰ ३, २४, २५ । यद्यपि टीकाकार ने इन गाथाश्रों को, भद्रबाह्वीय निर्यु क्तिगत होने की सूचना नहीं दी है, फिर भी पूर्वापर के संदर्भ को देखने से, इन गाथाश्रों को निर्यु क्तिगत मानने में कोई क्रापित नहीं है । टीकाकार ने निर्यु क्ति क्रीर भाष्य का विवेक सर्वत्र नहीं दिखाया है, यह बात तो बृहत्कल्प के किसी पाठक को तुरन्त ही ध्यान में क्रा सकती है । श्रीर खास बात यह है कि न्यायावतार टीका की टिप्पणी के रचयिता देवमद्र, २५ वीं गाथा कि जिसमें सफ्टतः प्रत्यच्च श्रीर परोच्च का लव्य किया गया है, उसको भगवान् भद्रबाह की होने का सफ्टतया सचन करते हैं—न्यायावतार, प्र० १६ ।

- (३) तीसरी भूमिका वह है जो 'श्वानुयोगद्वार' नामक सूत्र में पाई जाती है, जो कि प्रायः विकमीय दूसरी शतान्दी की कृति है। इसमें श्रवपादीय 'न्याय-सूत्र' के चार प्रमाणों का ' तथा उसी के श्रनुमान प्रमाण संवन्धी भेद-प्रभेदों का संग्रह है, जो दर्शनान्तरीय श्रम्यास का श्रमन्दिग्ध परिणाम है। इस सूत्र में बैन पञ्चविध श्रानविमाग को सामने रखते हुए भी उसके कर्ता श्रार्यरिवृत सूरि ने शायद, न्याय दर्शन में प्रसिद्ध प्रमाण विभाग को तथा उसकी परिभाषाश्चों को जैन विचार चेत्र में लाने का सर्व प्रथम प्रयत्न किया है।
- (४) चौथी भूमिका वह है जो वाचक उमास्वाति के 'तत्वार्थसूत्र' श्रीर खासकर उनके स्वोपज्ञ भाष्य में देखी जाती है। यह प्रायः विकमीय तीसरी शताब्दी के बाद की कृति है। इसमें नियंकि-प्रतिपादित प्रत्यन्न श्रीर परोच प्रमाण का उल्लेख करके? वाचक ने श्रमयोगद्वार में स्वीकत न्यायदर्शनीय चतुर्विध प्रमाण्विभाग की श्रोर उदासीनता दिखाते हए 3 निव्ध किंगत द्विविध प्रमाण विभाग का समर्थन किया है। वाचक के इस समर्थन का स्त्रांग के ज्ञान विकास पर प्रभाव यह पड़ा है कि फिर किसी जैन तार्किक ने ऋपनी ज्ञान-विचारणा में उक्त चतुर्विध प्रमाण्विभाग को भल कर भी स्थान नहीं दिया। हाँ, इतना तो अवश्य हुआ कि आर्थरिवत सूरि जैसे प्रतिष्ठित अनुयोगधर के द्वारा, एक बार जैन श्रुत में स्थान पाने के कारण, फिर न्यायदर्शनीय वह चतुर्विध प्रमाण विभाग. इमेशा के वास्ते 'भगवता' श्रादि परम प्रमाण भृत त्रागमों में भी संग्रहीत हो गया है। वाचक उमास्त्राति का उक्त चतुर्विध प्रमाणविभाग की स्त्रोर उदासीन रहने में तात्पर्य यह जान पड़ता है कि जब जैन श्राचार्यों का स्वोपह प्रत्यच-परोज्ञ प्रमास्विभाग है तब उसी को लेकर ज्ञानों का विचार क्यों न किया जाए ! त्रीर दर्शनान्तरीय चतुर्विध प्रमाणविभाग पर क्यां भार दिया जाए ! इसके सिवाय वाचक ने मीमांसा ब्रादि दर्शनान्तर में प्रसिद्ध ब्रनुमान, ब्रर्थापति ब्रादि प्रमाणों का समावेश भी मति-श्रुत में किया भे जो वाचक के पहले किसी के द्वारा किया हुआ देखा नहीं जाता। वाचक के प्रयस्न की दो बातें खास ध्यान खींचती

१ श्रमुयोगद्वार सूत्र पृ० २११ से । २ तत्त्वार्थसूत्र १. ६-१३ । ३ 'चतुर्विधमित्येके नयवादान्तरेण'-तत्त्वार्थमाष्य १-६ ।

४ 'से किं तं पमार्गो ? चउब्विहे पराण्ते, तं जहा-पञ्चक्वे ·····जहा ऋणु-श्रोगदारे तहा ग्रेयब्वं ॥' भगवती, श०५. उ०३. भाग २. पृ० २११;

स्थानांगसूत्र पृ० ४६ ।

५ तत्त्वार्थभाष्य १-१२।

हैं। एक तो वह, जो निर्युक्तिस्वीकृत प्रमाण विभाग की प्रतिष्ठा बढ़ाने से संबन्ध रखती है; श्रीर दूसरी वह, जो दर्शनान्तरीय प्रमाण की परिमाषा के साथ मेल बैठाती है श्रीर प्रासंगिक रूप से दर्शनान्तरीय प्रमाण्यविभाग का निराकरण करती है।

- (५) पाँचवीं मूमिका, सिब्सेन दिवाकर के द्वारा किये गए शान के विचारविकास की है। सिब्सेन ने जो अनुमानतः विक्रमीय पाँचवीं शताबदी के
  शात होते हैं—अपनी विभिन्न कृतियों में, कुछ ऐसी बातें शान के विचार खेत्र
  में प्रस्तुत की हैं जो जैन परंपरा में उनके पहले न किसी ने उपस्थित की थीं
  और शायद न किसी ने सोची भी थीं। ये बातें तर्क दृष्टि से समभत्ने में जितनी
  सरल हैं उतनी ही जैन परंपरागत रूद मानस के लिए केवल किटन ही नहीं
  बल्क असमाधानकारक भी हैं। यही वजह है कि दिवाकर के उन विचारों पर,
  करीत हजार वर्ष तक, न किसी ने सहानुभूतिपूर्वक ऊहापोह किया और न उनका
  समर्थन ही किया। उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए, जिन्होंने सिब्सेन के नवीन
  प्रस्तुत मुद्दों पर सिर्फ सहानुभृतिपूर्वक विचार ही नहीं किया, बल्क अपनी सूहम
  प्रशा और तर्क से परिमार्जित जैन दृष्टि का उपयोग करके, उन मुद्दों का प्रस्तुत
  'शानविन्दु' प्रन्थ में अति विशद और अनेकान्त दृष्टि को शोभा देनेवाला
  समर्थन भी किया। वे महे सख्यतया चार हैं—
  - १. मति श्रौर श्रुत ज्ञान का वास्तविक ऐक्य<sup>9</sup>
  - २. श्रवधि श्रौर मनःपर्याय ज्ञान का तत्त्वतः श्रभेद<sup>३</sup>
  - ३ केवल ज्ञान श्रौर केवल दर्शन का वास्तविक श्रमेद<sup>3</sup>
  - ४. श्रदानरूप दर्शन का ज्ञान से श्रमेद<sup>४</sup>

इन चार मुद्दों को प्रस्तुत करके सिद्धसेन ने, ज्ञान के मेद-प्रमेद की पुरानी रेखा पर तार्किक विचार का नया प्रकाश डाला है, जिनको कोई भी, पुरातन रूढ़ संस्कारों तथा शाखों के प्रचलित व्याख्यान के कारण, पूरी तरह समफ न सका। जैन विचारकों में सिद्धसेन के विचारों के प्रतिक्रिया शुरू हुई। त्रानेक विद्वान् तो उनका प्रकट विरोध करने 'लगे, त्रौर कुळ विद्वान् इस बारे में उदासीन ही रहे। ज्ञानाश्रमण जिनसद्र गणी ने बड़े जोरी से विरोध किया। फिर भी हम

१ देखो, निश्चयद्वात्रिंशिका का० १६, तथा ज्ञानबिन्दु पृ० १६ ।

२ देखो, निश्चयद्वा० का० १७ ऋौर ज्ञानत्रिन्दु पृ० १८।

३ देखो, सन्मति कारड २ संपूर्ण; श्रौर ज्ञानविन्दु पृ० ३३ से ।

४ देखो, सन्मति, २. ३२; श्रीर ज्ञानबिन्दु पृ० ४७।

५ जैसे, हरिभद्र-देखो, धर्मसंप्रहणी, गा० १३५२ से तथा नंदीवृत्ति, पृ. ५५।

देखते हैं कि यह विरोध सिर्फ केवलज्ञान और केवलदर्शन के अपनेदवाले सुद्दे पर ही हुआ। है। बाकी के मुद्दों पर यातो किसी ने विचार ही नहीं किया या सभी ने उपेचा धारण की। पर जब हम प्रस्तुत ज्ञानबिन्द्र से उन्हीं मुहों पर उपाध्यायजी का ऊहापोह देखते हैं तब कहना पड़ता है कि उतने प्राचीन युग में भी, सिद्धसेन की वह तार्किकता श्रीर सूक्ष्म दृष्टि जैन साहित्य को श्रद्धत देन थी। दिवाकर ने इन चार मुद्दों पर के ऋपने विचार 'निश्चयद्वात्रिंशका' तथा 'सन्मतिप्रकरण्' में प्रकट किए हैं। उन्होंने ज्ञान के विचार होत्र में एक श्रीर भी नया प्रस्थान शुरू किया । संभवतः दिवाकर के पहले जैन परंपरा में कोई न्याय विषय का-ग्रर्थात परार्थातमान ग्रीर तत्संबन्धी पदार्थनिरूपक-विशिष्ट प्रय न था। जब उन्होंने ऋभाव की पूर्ति के लए 'न्याया बतार' बनाया तब उन्होंने जैन परंपरा में प्रमाणविभाग पर नए सिरे से पुनिविचार प्रकट किया । श्रार्थरिवत-स्वीकृत न्यायदर्शनीय चतुर्विध प्रमाणविभाग को जैन परंपरा में गौण स्थान दे कर, निर्युक्तिकारस्वीकृत द्विविध प्रमाणविभाग को प्रधानता देने वाले वाचक के प्रयत्न का जिक्र हम ऊपर कर चुके हैं। सिद्धसेन ने भी उसी द्विविध प्रमाण विभाग की भूमिका के ऊपर 'न्यायावतार' की रचना की श्रौर उस प्रत्यच श्रौर परोच-प्रमाखद्वय द्वारा तीन रप्रमाखों को जैन परंपरा में सर्व प्रथम स्थान दिया. जो उनके पूर्व बहुत समय से, सांख्य दर्शन तथा वैशोषिक दर्शन में सुप्रसिद्ध थे श्रीर श्रव तक भी हैं। सांख्य<sup>3</sup> श्रीर वैशेपिक दोनों दर्शन जिन प्रत्यक्त. अनुमान, आगम-इन तीन प्रमाखों को मानते आए हैं, उनको भी श्रव एक तरह से, जैन परम्परा में स्थान मिला, जो कि वादकथा श्रौर परार्थानुमान की दृष्टि से

१ देखो, न्यायावतार, श्लो० १।

२ यद्यपि सिद्धसेन ने प्रमाण का प्रत्यज्ञ-परोज्ञ रूप से द्विविध विभाग किया है किन्तु प्रत्यज्ञ, त्रानुमान, त्र्यौर शब्द इन तीनों का पृथक् पृथक् लज्ञ्ण किया है।

३ सांख्यकारिका, का० ४।

४ प्रमाण के भेद के विषय में सभी वैशेषिक एकमत नहीं। कोई उसके दो भेद तो कोई उसके तीन भेट मानते हैं। प्रशस्त्वादभाष्य में (पृ० २१३) शाब्द प्रमाण का अन्तर्भाव अनुमान में है। उसके टीकाकार श्रीधर का भी वही मत है (कंदली, पृ० २१३) किन्तु व्योमिशिव को वैसा एकान्त रूप से इष्ट नहीं—देखो व्योमवती, पृ० ५७०, ५८४। अतः जहाँ कहीं वैशेषिकसंमत तीन, प्रमाणों का उल्लेख हो वह व्योमिशिव का समभना चाहिए—देखो, न्यायावतार दीकाटिप्पण, पृ० ६ तथा प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पण पृ० २३।

बहुत उपयुक्त है। इस प्रकार जैन परम्परा में न्याय, सांख्य श्रीर वैशेषिक तीनों दर्शन सम्मत प्रमाण विभाग प्रविष्ट हुन्ना । यहां पर सिद्धसेनस्वीकृत इस त्रिविष प्रमाणविभाग की जैन परम्परा में, श्रार्यरिव्वतीय चतुर्विध विभाग की तरह, उपेचा ही हुई या उसका विशेष स्नादर हुन्ना !-यह प्रश्न स्नवश्य होता है, जिस पर इम आगे जाकर कल कहेंगे।

(६) छठी भूमिका, वि० ७ वीं शताब्दी वाले जिनभद्र गणी की है। प्राचीन समय से कर्म-शास्त्र तथा श्रागम की परम्परा के श्रनसार जो मति, अत श्चादि पाँच ज्ञानी का विचार जैन परम्परा में प्रचलित था, श्लीर जिसपर निर्युक्ति-कार तथा प्राचीन श्रन्य व्याख्याकारों ने एवं नंदी जैसे श्रागम के प्रशेताश्रों ने, ग्रपनी ग्रपनी दृष्टि व शक्ति के ग्रनसार, बहुत कुछ कोटिकम भी बढ़ाया था, उसी विचारभूमिका था आश्रय लेकर चमाश्रमण जिनभद्र ने अपने विशाल ग्रन्थ 'विशेषावरयकभाष्य' में पञ्चविध ज्ञान की ब्राचडांत साङ्गोपांग भीमांसा 'की । श्रौर उसी श्रागम सम्मत पञ्चविध ज्ञानों पर तर्कदृष्टि से श्रागम प्रणाली का समर्थ करनेवाला गहरा प्रकाश डाला । 'तत्त्वार्थसूत्र' पर व्याख्या लिखते समय, पुज्यपाद देवनन्दी श्रीर भट्टारक श्रकलंक ने भी पञ्चविध ज्ञान के समर्थन में. मुख्यतया तर्कवणाली का ही अवलंबन लिया है। जमाश्रमण की इस विकास भूमिका को तर्कोप जीवी त्यागम भूमिका कहनी चाहिए, क्योंकि उन्होंने किसी भी जैन तार्किक से कम तार्किकता नहीं दिखाई: फिर भी उनका सारा तर्क बल श्राग-मिक सीमात्रों के घेरे में ही घिरा रहा-जैसा कि कुमारिल तथा शंकराचार्य का सारा तर्कवल श्रुति की सीमात्रों के घेरे में ही सीमित रहा। ज्ञमाश्रमण ने श्रुपने इस विशिष्ट ग्रावश्यक भाष्य में ज्ञानों के बारे में उतनी ग्राधिक विचार सामग्री व्यव-स्थित की है कि जो आगे के सभी श्वेताम्बर ग्रन्थ प्रशेताओं के लिए मुख्य आधार-भत बनी हुई हैं। उपाध्यायजी तो जब कभी जिस किसी प्रणाली से ज्ञानों का निरू पण करते हैं तब मानों चमाश्रमण के विशेषावश्यकभाष्य को ग्रपने मन में पूर्ण रूपेगा प्रतिष्ठित कर लेते हैं? । प्रस्तृत ज्ञानविन्द में भी उपाध्यायजी ने वही किया है 3।

१ विशेषावश्यक भाष्य में ज्ञानपञ्चकाधिकार ने ही ८४० गाथाएँ जितना बड़ा भाग रोक रखा है। कोट्याचार्य की टीकां के स्ननसार विशेषावश्यक की सब मिलकर ४३४६ गाथाएँ हैं।

२ पाठकों को इस बात की प्रतीति, उपाध्यायजी कृत जैनतर्कभाषा की, उसकी टिप्पणों के साथ देखने से हो जायगी।

३ देखो, ज्ञानविन्द्र की टिप्पणी प० ६१.६८-७३ इत्यादि ।

(७) सातवीं भूमिका भट्ट अकलंक की है, जो विक्रमीय आठवीं शतान्दी के विद्वान हैं। ज्ञान विचार के विकास सेन्न में भट्टारक अकलंक का प्रयत्न बहुमुखी है। इस बारे में उनके तीन प्रयत्न विशेष उत्स्तेख योग्य हैं। पहला प्रयत्न तत्वार्यसूत्रावलम्बी होने से प्रधानतया पराश्रित है । दसरा प्रयत्न सिद्धसेनीय 'न्या-यावतार' का प्रतिविम्बग्राही कहा जा सकता है. फिर भी उसमें उनकी विशिष्ट स्वतन्त्रता स्पष्ट है । तीसरा प्रयत्न 'लघीयस्त्रय' और खासकर 'प्रमाणसंपद्द' में है, जिसे उनकी एकमात्र निजी सक्त कहना ठीक है। उमास्वाति ने, मीमांसक श्रादि सम्मत श्रनेक प्रमाणों का समावेश मति श्रीर श्रत में होता है—ऐसा सामान्य ही कथन किया था; श्रीर पूज्यपाद ने भी वैसा ही सामान्य कथन किया था। परन्त, अनलंक ने उससे आगे बढ़कर विशेष विश्लेषण के द्वारा 'राज-वार्त्तिकः में वह बतलाया कि दर्शनान्तरीय वे सब प्रमाण, किस तरह श्रनकर श्रीर श्रदारश्रत में समाविष्ट हो सकते हैं। 'राजवार्तिक' सत्रावलम्बी होने से उसमें इतना ही विशादीकरण पर्याप्त है। पर उनको जब धर्मकीनि के 'प्रमाणिकिनिश्चय' का श्रानकरण करने वाला स्वतन्त्र 'न्यायविनिश्चय' ग्रंथ बनाना पडा, तब उन्हें परार्थानमान तथा वादगोष्ठो को लक्ष्य में रख कर विचार करना पड़ा । उस समय उन्होंने सिद्धसेन स्वीकृत वैशेषिक-सांख्यसम्मत त्रिविध प्रमाणविभाग की प्रणाली का श्रवलम्बन र करके श्रवने सारे विचार 'न्यायविनिश्चय' में निबद किये। एक तरह से वह 'न्यायविनिश्चय' सिद्धसेनीय 'न्यायावतार' का स्वतन्त्र विस्तृत विशदीकरण ही केवल नहीं है बल्कि अनेक अंशो में परक भी है। इस तरह जैन परंपरा में न्यायावतार के सर्व प्रथम समर्थक श्रकलंक ही हैं।

इतना होने पर भी, श्रकलंक के सामने कुछ प्रश्न ऐसे ये जो उनसे जबाब चाहते ये। पहला प्रश्न यह या, कि जब श्राप मीमांसकादिसम्मत श्रनुमान प्रमृति विविध प्रमाणों का श्रुत में समावेश करते हैं, तब उमास्वाति के इस कथन के साथ विरोध स्राता है, कि वे प्रमाण मति श्रौर श्रुत दोनों में समाविष्ट होते हैं। दूसरा प्रश्न उनके सामने यह था, कि मति के पर्याय रूप से जो स्मृति, संज्ञा,

१ देखो, तत्त्वार्थ भाष्य, १,१२।

२ देखो, सर्वार्थसिद्धि, १.१०।

३ देखो, राजवार्तिक, १.२०.१५।

४ - न्यायविनिश्चय को श्रकलंक ने तीन प्रस्तावों में विभक्त किया—प्रत्यच्च, श्रनुमान श्रीर प्रवचन । इस से इतना तो त्यष्टहो जाता है कि उन को प्रमाण्य के ये तीन मेद मुख्यतया न्यायविनिश्चय की रचना के समय इष्ट होंगे ।

चिन्ता बैसे शब्द निर्धु क्तिकाल से प्रचलित हैं और जिन को उमास्वाति ने भी मल सत्र में संग्रहीत किया है. उनका कोई विशिष्ट तात्पर्य किंवा उपयोग है या नहीं १ तटतिरिक्त उन के सामने खास प्रश्न यह भी था, कि जब सभी जैना-चार्य श्रुपने प्राचीन पञ्चविध ज्ञानविभाग में दर्शनान्तरसम्मत प्रमाणों का तथा उनके नामों का समावेश करते श्राए हैं. तब क्या जैन परंपरा में भी प्रमाखों की कोई दार्शनिक परिभाषाएँ या दार्शनिक लच्चण हैं या नहीं ?: अगर हैं तो वे क्या है १ स्त्रीर स्त्राप यह भी बतलाहए कि वे सब प्रमाणलच्चण या प्रमाणपरिभाषाएँ सिर्फ दर्शनान्तर से उधार ली हुई हैं या प्राचीन जैन मंथों में उनका कोई मल भी है। इसके सिवाय श्रकलंक को एक वडा भारी प्रश्न यह भी परेशान कर रहा जान पडता है, कि तुम जैन तार्किकां की सारी प्रमाणप्रणाली कोई स्वतन्त्र स्थान रखती है या नहीं १ अगर वह स्वतन्त्र स्थान रखती है तो उसका सर्वोगीण निरूपण कीजिए। इन तथा ऐसे ही दसरे प्रश्नों का जवाब अकलंक ने थोड़े में 'लघीयस्त्रय' में दिया है, पर 'प्रमाणसंग्रह' में वह बहुत स्पष्ट है। जैनतार्किकों के सामने दर्शनान्तर की दृष्टि से उपस्थित होने वाली सब समस्याश्रों का सुलुकाव श्रकलंक ने सर्व प्रथम स्वतन्त्र भाव से किया जान पड़ता है। इसलिए उनका बह प्रयन्न बिलकल मौलिक है।

ऊपर के संज्ञित वर्णन से यह साफ जाना जा सकता है कि—श्राठवीं-नवीं श्राताब्दी तक में जैन परंपरा ने ज्ञान संबन्धी विचार ज्ञेत्र में स्वदर्शनाम्यास के मार्ग से श्रीर दर्शनान्तराम्यास के मार्ग से किस-किस प्रकार विकास प्राप्त किया। श्रव तक में दर्शनान्तरीय श्रावश्यक परिभाषाश्रों का जैन परंपरा में श्रात्मसात्-करण तथा नवीन स्वपरिभाषाश्रों का निर्माण पर्यात रूप से हो चुका था। उसमें जल्प श्रादि कथा के द्वारा परमतों का निरसन भी ठीक-ठीक हो चुका था श्रीर पूर्वकाल में नहीं चर्चित ऐसे श्रनेक नवीन प्रमेयों की चर्चा भी हो चुकी थी। इस पक्की दार्शनिक भूमिका के ऊपर श्रगले हजार वर्णों में जैन तार्किकों ने कहुत बहे-बहे चर्चाजटिल ग्रंथ रचे जिनका इतिहास यहाँ प्रस्तुत नहीं है। फिर भी प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु विषयक उपाध्यायजी का प्रयत्न ठीक-ठीक समक्षा जा सके, एतदर्थ बीच के समय के जैन तार्किकों की प्रवृत्ति की दिशा संज्ञेप में ज्ञानना जरूरी है।

आठवीं नवीं शताब्दी के बाद शान के प्रदेश में मुख्यतया दो दिशाओं में प्रयत्न देखा जाता है। एक प्रयत्न ऐसा है जो खमाश्रमण जिनभद्ध के द्वारा विकक्षित भूमिका का आश्रय लेकर चसता है, जो कि आचार्य हरिमद की 'वर्मसंग्रहणी' आदि कृतियों में देखा जाता है। दूसरा प्रयत्न अकर्त्वक के द्वारा

विकसित भूमिका का अवलम्बन करके शुरू हुआ। इस प्रयत्न में न केवल अकलंक के विद्याशिष्य-प्रशिष्य विद्यानन्द, माणिक्यनन्दी, अनन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र वादिराज श्रादि दिगम्बर श्राचार्य ही भूके: किन्तु श्रभयदेव. वादिदेवसर्रि. हैमचन्द्राचार्य स्नादि स्रनेक श्वेताम्बर स्नाचार्यों ने भी स्रकलंकीय तार्किक भूमिका को विस्तृत किया । इस तर्कप्रधान जैन युग ने जैन मानस में एक ऐसा परिवर्तन पैदा किया जो पूर्वकालीन रूढिबद्धता को देखते हुए श्राश्चर्यजनक कहा जा सकता है। संभवतः सिद्धसेन दिवाकर के बिलुकुल नवीन सूचनों के कारण उनके विरुद्ध जो जैन परंपरा में पूर्वप्रह था वह दसवीं शताब्दी से स्वष्ट रूप में हटने श्रीर घटने लगा। इस देखते हैं कि सिद्धसेन की कृति रूप जिस न्यायावतार पर-जो कि सचमुच जैन परंपरा का एक छोटा किन्तु मौलिक प्रनथ है-करीब चार शताब्दी तक किसी ने टीकादि नहीं रची थी, उस न्यायावतार की स्त्रोर जैन विदानों का ध्यान श्रव गया । सिद्धियें ने दसशें शताब्दी में उस पर व्याख्या लिख कर उसकी प्रतिश्रा बढाई श्रीर ग्यारहवीं शताब्दी में वादिवैताल शान्तिसरि ने उस को वह स्थान दिया जो भर्त हिर ने 'व्याकरणमहाभाष्य' को, कुमारिख ने 'शावरभाष्य' को, धर्मकीर्तिने 'प्रमाणसमुचय' को श्रीर विद्यानन्द ने 'तत्त्व।र्थसूत्र' त्र्यादि को दिया था। शान्तिसूरि ने न्यायावतार की प्रथम कारिका पर सटीक पद्मबन्ध 'वार्त्तिक' रचा श्रीर साथ ही उसमें उन्होंने यत्र-तत्र श्रकलंक के विचारों का खरडन भी किया। इस शास्त्र-रचना प्रचुर युग में न्यायावतार ने दूसरे भी एक जैन तार्किक का ध्यान ऋपनी स्रोर र्खीचा । ग्यारहवीं शतान्दी के जिनेश्वरसूरि ने न्यायावतार की प्रथम ही कारिका को ले कर उस पर एक वद्यबन्ध 'प्रमालक्षण' नामक प्रन्य रचा श्रौर उसकी न्याख्या भी स्वयं उन्होंने की। यह प्रयत्न दिङ्नाग के 'प्रमाणसम्बय' की प्रथम कारिका के जपर धर्मकीर्ति के द्वारा रचे गए सटीक पद्मबन्ध 'प्रमाणवार्त्तिक' काः तथा पुज्यपाद की 'सर्वार्थसिद्धि' के प्रथम गंगल श्लोक के ऊपर विद्यानन्द के द्वारा रची गई सटीक 'आप्तपरीचा' का अनुकरण है। अब तक में तर्क और दर्शन के श्राभ्यास ने जैन विचारकों के मानस पर श्रामक श्रांश में स्वतन्त्र विचार प्रकट करने के बीज ठीक-ठीक वो दिये थे। यही कारण है कि एक ही न्यायावतार पर लिखने वाले उक्त तीनों विद्वानों की विचायप्रणाली स्रनेक जगह भिन्न-भिन्न वेखी जाती है ।

१ — बेनतर्कवार्तिक, पृ० ११२; तथा देखो न्यायकुमुद्दचंद्र-प्रथममानं, प्रस्तावना प्र• ८२।

श्रवतक जैन परम्परा ने शान के विचार चेत्र में जो श्रनेक मुखी विकास प्राप्त किया था श्रीर जो विशालप्रमाण प्रत्थराशि पैदा की थी एवं जो मानसिक स्वातंत्र्य की उच्च तार्किक भूमिका प्राप्त की थी, वह सब तो उपाध्याय यशोविज्यक को विरासत में मिली ही थी, पर साथ ही में उन्हें एक ऐसी सुविधा मी प्राप्त हुई थी जो उनके पहले किसी जैन विद्यान को न मिली थी। यह सुविधा में अवस्त मिलना । इस सुविधा का उपाध्याय की जिशासा श्रीर प्रशा ने कैसा श्रीर कितना उपयोग किया इसका पूरा ल्याल तो उसी को श्रा सकता है जिसने उनकी सब कृतियों का थोड़ा सा भी श्रध्ययन किया हो। नव्य न्याय के उपरान्त उपाध्याय जी ने उस समय तक के श्रात प्रसिद्ध श्रीर विकसित पूर्वमीमांसा तथा वेदान्त श्रादि वैदिक दर्शनों के महत्त्वपूर्ण प्रत्यों का भी श्रब्बा परिशीलन किया। श्रामिक श्रीर दार्शनिक शान की पूर्वकालीन तथा समकालीन समस्त विचार सामग्री को श्रात्मसात् करने के बाद उपाध्यायजी ने शान के निरूपण्चेत्र में परार्पण किया।

उपायायजी की मुख्यतया ज्ञानिक्ष्यक दो कृतियाँ हैं। एक 'जैनतर्कभाषा' और दूसरी प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु'। पहली कृति का विषय यद्यपि ज्ञान ही है तथापि उसमें उसके नामानुसार तर्कप्रणाली या प्रमाणपद्धति मुख्य है। तर्कभाषा का मुख्य उपादान 'विशेषाबहयक्षभाष्य' है, पर वह श्रकलंक के 'लर्घायख्यय' तथा 'प्रमाणसंग्रह' का परिष्कृत किन्तु नवीन श्रनुकरण संस्करण भी है। प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु में प्रतिपाद्य रूपसे उपाध्यायजी ने पद्मविष ज्ञान वाला श्रागमिक विषय ही जुना है जिसमें उन्होंने पूर्वकाल में विकसित प्रमाणप्रद्धति को कहीं

१ देखो जैनतर्कभाषा की प्रशिस्त-'पूर्व न्यायविशारदत्वविददं काश्यां प्रदत्तं बर्षेः।'

२ लघीयस्त्रय में तृतीय प्रवचनप्रवेश में क्रमशः प्रमाग, नय श्रीर निचेष का वर्णन श्रकलंक ने किया है। वैसे ही प्रमाणसंग्रह के श्रांतिम नवम प्रस्ताव में भी उन्हों तीन विषयों का संचेष में वर्णन है। लघीयस्त्रय श्रौर प्रमाणसंग्रह में श्रन्यत्र प्रमाण श्रौर नय का विस्तृत वर्णन तो है ही, फिर भी उन रोनों प्रन्थों के श्रांतिम प्रस्ताव में प्रमाण, नय श्रौर निचेष की एक साथ संविष्त चर्चा उन्होंने कर दी है जिससे स्पष्टतया उन तीनों विषयों का पारस्परिक मेंद समक में श्रा जाए। यशोविजयजी ने श्रपनी तर्कभाषा को, इसी का श्रनु-करण करके, प्रमाण, नय, श्रौर निचेष इन तीन परिच्छेदों में विभक्त किया है। मी स्थान नहीं दिया । फिर भी जिस युग, जिस विरासत और जिसप्रतिभा के वे धारक थे, वह सब श्रांत प्राचीन पद्मविध ज्ञान की चर्चा करने वाले उनके प्रस्तुत ज्ञानिन्दु प्रन्थ में न आए यह श्रसंभव है। श्रातएव हम श्रागे जाकर देखेंगे कि पहले के करीब दो हजार वर्ष के जैन साहित्य में पद्मविभज्ञानसंबन्धी विचार चेत्र में जो कुछ सिद्ध हो चुका था वह तो करीब-करीब सब, प्रस्तुत ज्ञानिन्दु में श्राया ही है, पर उस के श्रातिरिक्त ज्ञानसंबन्धी श्रानेक नए विचार भी. इस ज्ञानबिन्दु में सिलिविष्ट हुए हैं; 'जो पहले के किसी जैन प्रन्थ में नहीं देखे जाते। एक तरह से प्रस्तुत ज्ञानिवन्दु विशेषावश्यकप्राच्यगत पञ्चविध ज्ञानवर्णन का नया परिष्कृत श्रीर नवीन दृष्टिसे सम्पन्न संस्करण है।

### ३. रचनाशैली

प्रस्तुत प्रन्थ ज्ञानविन्द्र की रचनाशैली किस प्रकार की है इसे स्पष्ट समअने के लिए शास्त्रों की मुख्य मुख्य शैलियों का संजिप्त परिचय श्रावहयक है। सामान्य रूपसे दार्शनिक परंपरा में चार शैलियाँ प्रसिद्ध हैं-१. सूत्र शैली, २. कारिका शैली ३. व्याख्या शैली. श्रीर ४ वर्णन शैली। मूल रूपसे सूत्र शैली का उदाहरण है 'न्यायसूत्र' श्रादि । मुल रूपसे कारिका शैली का उदाहरण है 'सांख्यकारिका' त्रादि । गद्य-पद्य या उभय रूपमें जब किसी मल प्रन्थ पर व्याख्या रची जाती है तब वह है व्याख्या शैली - जैसे 'भाष्य' वार्तिकादि' प्रन्थ जिस में स्वोपज्ञ या अपन्योपज्ञ किसी मूल का अवलम्बन न हो: किंतु जिस में ग्रंथकार ऋगने प्रतिपाद्य विषय का स्वतन्त्र भाव से सीधे तौर पर वर्णन ही वर्णन करता जाता है और प्रसक्तानप्रसक्त अनेक मुख्य विषय संबंधी विषयों को उठाकर उनके निरूपण द्वारा मुख्य विषय के वर्णन को ही पृष्ट करता है वह है वर्णन या प्रकरण शैली। प्रस्तुत ग्रंथ की रचना, इस वर्णन शैली से की गई है। जैसे विद्यानन्द ने 'प्रमाणपरी हा' रची, जैसे मधुसूदन सरस्वती ने 'वेदान्तकल्पलितका' श्रीर सदानन्द ने 'वेदान्तसार' वर्शन शैली से बनाए, बैसे ही उपाध्यायजी ने ज्ञानविन्द्र की रचना वर्णन शैली से की है। इस में ऋपने या किसी श्रन्य के रचित गद्य ा पद्य रूप मुल का श्रवलम्बन नहीं है। श्रतएवं समुचे रूपसे शानबिन्दु किसी मूल प्रन्थ की व्याख्या नहीं है। वह तो सीधे तौर में प्रतिपाद्य रूप से पसन्द किये गए ज्ञान और उसके पञ्चविध प्रकारों का निरू प्रमा ऋपने दंग से करता है। इस निरूपमा में ग्रन्थकार ने ऋपनी योग्यता और मर्यादा के ज्ञनसार मुख्य विषय से संबंध रखने वाले ज्ञनेक विषयों की चर्चा कानबीन के साथ की है जिसमें उन्होंने पद्ध या विपक्त कप से बानेक ग्रन्थकारों • के मन्तव्यों के अवतरत्या भी दिये हैं। यदाप प्रत्यकार ने आगे जाकर 'सन्मतिंग की अनेक गायाओं को जेकर (पृ० ३३) उनका क्रमशः स्वयं व्याख्यान भी किया है, फिर भी वस्तुतः उन गायाओं को लेना तथा उनका व्याख्यान करना प्रासंगिक मात्र है। जब केवलज्ञान के निरूपण का प्रसंग आया और उस संबंध में आवारों के मतभेदों पर कुछ लिखना प्राप्त हुआ, तब उन्होंने सन्मतिगत कुछ महत्त्व की गायाओं को लेकर उनके व्याख्यान रूप से अपना विचार प्रकट कर दिया है। जुद उपाध्यायजी ने ही 'एतेच तत्त्वं सयुक्तिकं सम्मतिगाथाभिरेव प्रवृश्यामः' (पृ० ३३) कहकर वह भाव सण्ट कर दिया है। उपाध्यायजी ने 'अनेकान्तव्यवस्था' आदि अनेक प्रकरण ग्रंथ लिखे हैं जो ज्ञानबिंदु के समान वर्णन शैली के हैं। इस शैली का अवलम्बन करने की प्रेरणा करनेवाले वेदान्तकरूपलितका, वेदान्तसार, 'न्यायदां।पका' आदि अनेक वैसे ग्रंथ थे जिनका उन्होंने उपयोग भी किया है।

#### प्रनथ का आभ्यन्तर स्वरूप

ग्रंथके श्राम्यन्तर स्वरूप का पूरा परिचय तो तमी संभव है जब उस का श्राय्यय—श्रार्थप्रहण श्रीर ज्ञात श्रार्थ का मनन—पुनः पुनः चिन्तन किया जाए । फिर भी इस ग्रंथ के जो श्राधिकारी हैं उन की बुद्धि को प्रवेशयोग्य तथा किचसम्यन्त बनाने की हिन्दि से यहाँ उस के विषय का कुळ स्वरूपवर्णन करना जरूरी है। ग्रंथकार ने ज्ञान के स्वरूप को समभाने के लिए जिन मुख्य मुख्य मुद्दों पर चर्चा की है श्रीर प्रत्येक मुख्य मुद्दे की चर्चा करते समय प्रासंगिक रूप से जिन इसरे मुद्दों पर भी विचार किया है, उन मुद्दों का यथासंभव दिग्दर्शन कराना इस जगह इष्ट है। हम ऐसा दिग्दर्शन कराते समय यथासम्भव दुलनास्मक श्रीर ऐतिहासिक दृष्टि का उपयोग करेंगे जिससे श्रम्यासीगण ग्रन्थ-कार द्वारा चर्चित मुद्दों को श्रीर भी विशालता के साथ श्रवगाहन कर सकें तथा ग्रंथ के श्रांत में जो टिप्पण दिये गए हैं उनका हार्द समभ्रते की एक कुंजी भी पा सकें। प्रस्तुत वर्णन में काम में लाई जाने वाली तुलनात्मक तथा ऐतिहासिक दृष्टि वयासंभव परिभावा, विचार श्रीर साहित्य इन तीन प्रदेशों तक ही सीमित रहेगी।

### १. ज्ञान की सामान्य चर्चा

प्रन्थकार ने प्रन्थ की पीठिका रचते समय उस के विषयभूत ज्ञान की हैं। स्थामान्य रूप से पहले चर्चा की है, जिसमें उन्हों ने दूसरे अपनेक मुद्दों पर शास्त्रीय अकाश डाला है। वे मुद्दे ये हैं—

<sup>.</sup> १. ज्ञान सामान्य का संख्या

- उसकी पूर्ण-अपूर्ण अवस्थाएं तथा उन अवस्थाओं के कारण और प्रतिबन्धक कर्म का विश्लेषण
- ३. ज्ञानावारक कर्म का स्वरूप
- ४. एक तत्त्व में 'ब्रावृतानावृतत्व' के विरोध का परिहार
- ५. वेदान्तमत में 'ऋावृतानवृतत्व' की ऋनुपपित
- ६. अपूर्णज्ञानगत तारतम्य तथा उसकी निवृत्ति का कारण
- ७.चयोपराम की प्रक्रिया।
- १. [१] १ ग्रन्थकार ने शुरू ही में शानसामान्य का जैनसम्मत ऐसा स्परूप बतलाया है कि जो एक मात्र स्रात्मा का गुण है स्त्रीर जो स्व तथा पर का प्रकाशक है वह ज्ञान है। जैनसम्मत इस ज्ञानस्वरूप की दर्शनान्तरीय ज्ञान-स्वरूप के साथ तलना करते समय ब्रार्थचिन्तकों की मख्य दी विचारधाराएँ ध्यान में त्राती हैं। पहली धारा है सांख्य श्रीर वेदान्त में. श्रीर दूसरी है बौद्ध, न्याय श्रादि दर्शनों में । प्रथम धारा के श्रनसार, शान ग्राण श्रीर चित शक्ति इन दोनों का श्राधार एक नहीं है: क्योंकि परुष श्रीर ब्रह्म ही उस में चेतन माना गया है: जब कि पुरुष और ब्रह्म से अतिरिक्त अन्तः करण को ही उसमें शन का आधार माना गया है। इस तरह प्रथम धारा के अनुसार चेतना श्रीर शान दोनों भिन्न-भिन्न श्राधारगत हैं। दूसरी धारा, चैतन्य श्रीर ज्ञान का श्राधार भिन्न-भिन्न न मान कर. उन दोनों को एक आधारगत श्रतएव कारण कार्यरूप मानती है। बौद्धदर्शन चित्त में, जिसे वह नाम भी कहता है, चैतन्य श्रीर शान का श्रस्तित्व मानता है। जब कि न्यायादि दर्शन चािणक चित्त के बजाय स्थिर स्नातमा में ही चैतन्य श्रीर ज्ञान का श्रस्तित्व मानते हैं। जैन दर्शन दुसरी विचारधारा का श्रवलम्बी है। क्योंकि वह एक ही ब्रात्मतत्त्व में कारण रूप से चेतना को ब्रीर कार्य रूप से उस के ज्ञान पर्याय को मानता है। उपाध्यायजी ने उसी भाव ज्ञान को ब्रात्म-गण-धर्म कह कर प्रकट किया है।
- २. उपाध्यायजी ने फिर बतलाया है कि ज्ञान पूर्ण भी होता है और अपूर्ण भी। यहाँ यह प्रश्न स्वाभाविक है कि जब आक्ष्मा चेतनस्वभाव है तब उस में ज्ञान की कभी अपूर्णता और कभी पूर्णता क्यों ? इसका उत्तर देते समय उपाध्याय जी ने कर्मस्वभाव का विश्ठेषण किया है। उन्होंने कहा है कि [२] आत्मा पर एक ऐसा भी आवरण है जो चेतना शक्ति को पूर्ण रूप में कार्य करने नहीं

१ इस तरह चतुष्कोण कोष्ठक में दिये गए ये अंक ज्ञानबिन्दु के मूख अन्य की कंडिका के सूचक हैं।

देता । यही ब्रावरण पूर्ण ज्ञान का प्रतिवन्धक होने से केवंद्यज्ञानावरण क्रह्ताता है। यह श्रावरण जैसे पूर्ण ज्ञान का प्रतिवन्ध करता है वैसे ही अपूर्ण ज्ञान का जनक भी बनता है। एक ही केवलज्ञानावरण को पूर्ण ज्ञान का तो प्रतिवन्धक श्रीर उसी समय अपूर्ण ज्ञान का जनक भी मानना चाहिए।

श्रपूर्ण ज्ञान के मति श्रत श्रादि चार प्रकार हैं। श्रीर उंन के मतिज्ञानावरण श्रादि चार श्रावरण भी प्रयक्तप्रथक माने गए हैं। उन चार श्रावरणों के चयो-पशम से ही मित आदि चार अपूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति मानी जाती है। तब यहां, उन अपूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति केवलज्ञानावरण से क्यों मानना ? ऐसा प्रश्न सहज है। उसका उत्तर उपाध्यायजी ने शास्त्रसम्मत [३] कह कर ही दिया है, फिर भी वह उत्तर उन की स्पष्ट सुभ का परिणाम है: क्योंकि इस उत्तर के द्वारा उपाध्यायजी ने जैन शास्त्र में चिर प्रचित एक पद्मान्तर का संयुक्तिक निरास कर दिया है। वह पत्तान्तर ऐसा है कि-जब केवलज्ञानावरण के स्नय से मक्त श्रातमा में केवलज्ञान प्रकट होता है. तब मतिज्ञानावरण श्रादि चारों श्रावरण के चय से केवली में मित स्त्रादि चार ज्ञान भी क्यों न माने जाएँ १ इस प्रश्न के जवाब में, कोई एक पन्न कहता है कि-केवली में मित ब्रादि चार ज्ञान उत्पन्न तो होते हैं पर वे केवलज्ञान से श्रिभिभूत होने के कारण कार्यकारी नहीं। इस चिरप्रचलित पद्म को नियुक्तिक सिद्ध करने के लिए उपाध्यायजी ने एक नई युक्ति उपस्थित की है कि अपूर्ण ज्ञान तो केवलज्ञानावरण का ही कार्य है, चाहे उस अपूर्ण ज्ञान का तारतम्य या वैविध्य मतिज्ञानावरण ज्यादि शेष चार श्रावरणों के स्वयोप-शम वैविध्य का कार्य क्यों न हो, पर अपूर्ण ज्ञानावस्था मात्र पूर्ण ज्ञानावस्था के प्रतिबन्धक केवलज्ञानावरण के सिवाय कभी सम्भव ही नहीं। श्रातएव केवली में जब केवलज्ञानावरण नहीं है तब तजन्य कोई भी भति श्रादि श्रपूर्ण ज्ञान केवली में हो ही कैसे सकते हैं सचमुच उपाध्यायजी की यह युक्ति शास्त्रानुकूल होने पर भी उनके पहले किसी ने इस तरह स्पष्ट रूप से सुभाई नहीं है।

३. [४] सथन मेघ श्रीर सूर्य प्रकाश के साथ केवलज्ञानावरण श्रीर चेतनाशक्ति की शास्त्रप्रसिद्ध तुलना के द्वारा उपाध्यायजी ने ज्ञानावरण कर्म के स्वरूप के नारे में दो बातें खास सूचित की हैं। एक तो यह, कि श्रावरण कर्म एक प्रकार का द्रव्य है; श्रीर दूसरी यह, कि वह द्रव्य कितना ही निविड—उत्कट क्यों न हो, फिर भी वह श्राति स्वच्छ श्राभ्र जैसा होने से श्रपने श्रावार्य ज्ञान गुणा को सर्वथा श्रावृत कर नहीं सकता।

कर्म के स्वरूप के विषय में भारतीय चिन्तकों की दो परम्पराएँ हैं। बौद, न्याय दर्शन ऋादि की एक; और सांख्य, वेदांत ऋादि की दूसरी है। बौद दर्शन क्लेशावरण, शेशावरण आदि अनेक कर्मावरणों को मानता है। पर उसके मतानुसार चित्त का वह आवरण मात्र संस्कारकप शिता होता है जो कि द्रव्य-रवक्प नहीं है। न्याय आदि दर्शनों के अनुसार भी ज्ञानावरण—अज्ञान, ज्ञानगुण का प्रागमाव मात्र होने से अभाव रूप ही पतित होता है, द्रव्यरूप नहीं । जब कि सांख्य, वेदान्त के अनुसार आवरण जड़ द्रव्यरूप अवश्य सिद्ध होता है। सांख्य के अनुसार बुद्धिसन्व का आवारक तमोगुण है जो एक सुक्म जड़ द्रव्यांश मात्र है। वेदान्त के अनुसार भी आवरण—अज्ञान नाम से वस्तुतः एक प्रकार का जड़ द्रव्य ही माना गया है जिसे सांख्य-गरिमाण के अनुसार प्रकृति या अन्तःकरण कह सकते हैं। वेदान्त ने मूल-अज्ञान और अवस्था-अज्ञान रूप से या मूलाविद्या अर्थ तुलाविद्या रूप से अनेकविध आवरणों की कल्पना की है जो जड़ द्रव्यरूप ही हैं। जैन परंपरा तो ज्ञानावरण कर्म हो। या दूसरे कर्म—सब को अत्यन्त स्पष्ट रूप से एक प्रकार का जड़ द्रव्य वतलाती है। पर हसके साथ ही वह अज्ञान—रागद्वेषात्मक परिणाम, जो आत्मगत है और जो पौद्गलिक कर्म-द्रव्य का कारण तथा कार्य भी है, उसको भाव कर्म रूप से बौद्ध आदि दर्शनों की तरह संस्कारात्मक मानती है ।

जैनदर्शनप्रसिद्ध ज्ञानावरणीय शब्द के स्थान में नीचे लिखे शब्द दर्शना-न्तरों में प्रसिद्ध हैं। बौद्धदर्शन में श्रविद्या श्रीर क्षे यावरण । सांख्य-योगदर्शन में श्रविद्या श्रीर प्रकाशावरण । न्याय-वैशेषिक-वेदान्त दर्शन में श्रविद्या श्रीर श्रवान।

४ [पृ० २. पं० ३] आहतत्व श्रीर श्रनाद्वतत्व परस्पर विरुद्ध होने से किसी एक वस्तु में एक साथ रह नहीं सकते श्रीर पूर्वोक्त प्रक्रिया के श्रनुसार तो एक ही चेतना एक समय में केवलज्ञानावरण से श्राद्वत भी श्रीर श्रनाद्वत भी मानी गई है, सो कैसे घट सकेगा ? इसका जवाब उपाध्यायजी ने श्रनेकान्त हिष्टे से दिया है। उन्होंने कहा है कि यदापि चेतना एक ही है फिर भी पूर्ण श्रीर

प्रकाशरूप नाना ज्ञान उसके पर्याय हैं जो कि चेतना से कथखित् भिषा-

१ देखो, तत्त्वसंग्रह पंजिका, पृ० ८६९ ।

२ स्याद्वादर०, पृ० ११०१।

३ देखो, स्याद्वादर०, प्र० ११०३।

४ देखो, विवरगाप्रमेयसंग्रह, प्र० २१: तथा न्यायकुमुदचन्द्र, प्र० ८०६ ।

५ वेदान्तपरिभाषा, पू० ७२ ।

६ गोम्मटसार कर्मकायड, गा० ६।

मिल हैं। केवलशानावरण के द्वारा पूर्ण प्रकाश के श्राहत होने के समय ही उसके द्वारा श्रपूर्ण प्रकाश श्रनावृत भी है। इस तरह दो मिन्न पर्यायों में ही श्रावृत्तव श्रीर श्रनावृत्तव है जो के पर्यायार्थिक दृष्टि से सुघट है। फिर भी जब द्रव्यार्थिक दृष्टि के लारण, पूर्ण श्रीर श्रपूर्णशान रूप पर्याय, द्रव्यात्मक चेतना से मिन्न नहीं। श्रतएव उस दृष्टि से उक्त दो पर्यायगत श्रावृतत्व-श्रनावृतत्व को एक चेतनागत मानने श्रीर कहने में कोई विरोध नहीं। उपाध्यायजी ने द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक दृष्टि का विवेक स्वित करके श्रारमतत्व का जैन दर्शन सम्मत परिणामित्व स्वरूप प्रकट किया है जो कि केवल नित्यत्व या कृटस्थत्ववाद से मिन्न है।

५. [५] उपाध्यायजी ने जैन दृष्टि के अनुसार 'स्रावृतानावृततः' का सम-र्थन ही नहीं किया बल्कि इस विषय में वेदान्त मत को एकान्तवादी मान कर उसका खराडन भी किया है। जैसे वेदान्त ब्रह्म की एकान्त कृटस्थ मानता है वैसे ही सांख्य-योग भी पुरुष को एकान्त कटस्थ ब्रातएव निर्लेप, निर्विकार श्रीर निरंश मानता है। इसी तरह न्याय श्रादि दर्शन भी श्रात्मा को एकान्त नित्य ही मानते हैं। तब प्रन्थकार ने एकान्तवाद में 'श्रावृतानावृतत्व' की श्रनुपपत्ति सिर्फ वेदान्त मत की समालोचना द्वारा ही क्यों दिखाई ? ऋर्थात उन्होंने सांख्य-योग त्रादि मतों की भी समालोचना क्यों नहीं की १-यह प्रश्न त्रवश्य होता है। इसका जवात्र यह जान पडता है कि केवल ज्ञानावरण के द्वारा चेतना की 'श्रावृतानावृतत्व' विषयक प्रस्तुत चर्चा का जितना साम्य ( शब्दतः श्रौर श्रर्थतः ) वेदान्त दर्शन के साथ पाया जाता है उतना सांख्य ऋादि दर्शनीं के साथ नहीं। जैन दर्शन शुद्ध चेतनतत्त्व को मान कर उस में केवलज्ञानावरण की स्थिति मानता है श्रीर उस चेतन को उस केवलज्ञानावरण का विषय भी मानता है। जैनमतानुसार केवलशानावरण चेतनतत्त्व में ही रह कर ब्रान्य पटार्थों की तरह स्थाश्रय चेतन को भी श्रावृत करता है जिससे कि स्व परप्रकाशक चेतना न तो श्रपना पूर्ण प्रकाश कर पाती है श्रीर न अन्य पदार्थी का ही पूर्ण प्रकाश कर सकती है। वेदान्त मत की प्रक्रिया भी वैसी ही है। वह भी श्रज्ञान को शुद्ध चिद्रप ब्रह्म में ही स्थित मान कर, उसे उसका विषय बतलाकर कहती है कि अज्ञान ब्रह्मनिष्ठ होकर ही उसे आवृत करता है जिससे कि उसका 'अल्लाउन्त' श्रादि रूप से तो प्रकाश नहीं हो पाता, तब भी चिद्रुप से प्रकाश होता ही है। जैन प्रक्रिया के शुद्ध चेतन श्रौर केवलज्ञानावरण तथा वेदान्त प्रक्रिया के चिद्रप ब्रह्म और अज्ञान पदार्थ में, जितना श्रिधिक साम्य है उतना शाब्दिक श्रीर श्रार्थिक साम्य, जैन प्रक्रिया का श्रन्य सांख्य श्रादि प्रक्रिया के साथ नहीं

है। क्योंकि सांख्य या श्रन्य किसी दर्शन की प्रक्रिया में श्रज्ञान के द्वारा चेतन या श्रास्मा के श्राहतानावृत होने का वैसा स्यष्ट श्रीर विस्तृत विचार नहीं है, कैसा वेदान्त प्रक्रिया में है। इसी कारण से उपाध्यायजी ने कैन प्रक्रिया का समर्थन करने के बाद उसके साथ बहुत श्रंशों में मिलती जुलती वेदान्त प्रक्रिया का लयडन किया है पर दर्शनान्तरीय प्रक्रिया के लयडन का प्रयन्न नहीं किया।

उपाध्यायजी ने वेदान्त मत का निरास करते समय उसके दो पद्दों का पूर्वपद्ध रूपसे उल्लेख किया है। उन्होंने पहला पद्ध विवरणाचार्य का [४] श्रीर दूसरा वाचस्पति मिश्र का [६] सूचित किया है। वस्तुतः वेदान्त दर्शन में वे दोनों पद्ध बहुत पहले से प्रचिति हैं। ब्रह्म को ही श्रशान का श्राश्रय श्रीर विषय मानने वाला प्रथम पद्ध, सुरेश्वराचार्य की 'नैष्कर्म्यसिद्धि' श्रीर उनके शिष्य सर्वश्चरममुनि के 'संक्षेपशारीरकवार्त्तिक' में, सविस्तर वर्णित है। जीव को श्रशान का श्राश्रय श्रीर ब्रह्म को उसका विषय मानने वाला दूसरा पद्म मण्डन मिश्र का कहा गया है। ऐसा होते हुए भी उपाध्यायजी ने पहले पद्म को विवरणाचार्य—प्रकाशात्म यित का श्रीर दूसरे को वाचस्पति मिश्र का सूचित किया है; इसका कारण खुद वेदान्त दर्शन की वैसी प्रसिद्धि है। विवरणाचार्य ने सुरेश्वर के मत का समर्थन किया श्रीर वाचस्पति मिश्र ने मण्डन मिश्र के प्रस्थानका। इसी से वे दोनों पद्ध कमशः विवरणाचार्य श्रीर वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानका। इसी से वे दोनों पद्ध कमशः विवरणाचार्य श्रीर वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानका। इसी से वे दोनों पद्ध कमशः विवरणाचार्य श्रीर वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानका। इसी से वे दोनों पद्ध कमशः विवरणाचार्य श्रीर वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानका। इसी से वे दोनों पद्ध कमशः विवरणाचार्य श्रीर वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानकर से प्रसिद्ध हुए। उपाध्यायजी ने इसी प्रसिद्ध के श्रनुसार उल्लेख किया है।

समालोचना के प्रस्तुत मुद्दे के बारे में उपाध्यायजी का कहना इतना ही है कि अगर वेदांत दर्शन ब्रह्म को सर्वथा निरंश श्रीर क्रृटस्थ स्वप्रकाश मानता है, तब वह उस में अशान के द्वारा किसी भी तरह से 'श्रावृतानावृतत्व' घटा नहीं सकता; जैसा कि जैन दर्शन घटा सकता है।

६ [७] जैन दृष्टि के अनुसार एक ही चेतना में 'आवृतानावृत्तव्' की उपपत्ति करने के बाद भी उपाध्यायजी के सामने एक विचारणीय प्रश्न आया। वह यह कि केवलज्ञानावरण चेतना के पूर्णभकाश को आवृत करने के साथ ही जब अपूर्ण प्रकाश को पेदा करता है, तब वह अपूर्ण प्रकाश, एकमात्र केवलज्ञानावरण करण कारण से जन्य होने के कारण एक ही प्रकार का हो सकता है। क्योंकि कारणवैविध्य के सिवाय कार्य का वैविध्य सम्भव नहीं। परन्तु जैन शास्त्र और अनुभव तो कहता है कि अपूर्ण ज्ञान अवश्य तारतम्ययुक्त ही है। पूर्णता में एकहरपता का होना संगत है पर अपूर्णता में तो एकहरपता असंगत है। ऐसी

१ देखो, श्रानबिन्दु के टिप्पगा पृ० ५५ पं० २५ से ।

दशा में अपूर्ण ज्ञान के तारतम्य का खलासा न्या है सो आप नतलाइए १। इस का जबाब देते हुए उपाध्यायजी ने असली रहस्य यही बतलाया है कि अपूर्ण ज्ञान केवलज्ञानावरण-जनित होने से सामान्यतया एकरूप ही हैं: फिर भी उसके श्रवान्तर तारतम्य का कारण श्रन्यावरणसंबन्धी चयोपशमों का वैविध्य है। धनमेघावृत सर्व का अपूर्ण-मन्द प्रकाश भी वस्त्र, कट, भित्ति आदि उपाधिमेद से नानारूप देखा हो जाता है। श्रतएव मतिज्ञानावरण श्रादि श्रन्य श्रावरणों के विविध त्वयोपशमों से-विरत्तता से मन्द प्रकाश का तारतम्य संगत है । जब एकरूप मन्द प्रकाश भी उपाधिभेद से चित्र-विचित्र संभव है, तब यह श्रर्थात् ही सिद्ध हो जाता है कि उन उपाधियों के हटने पर वह वैविध्य भी खतम हो जाता है। जब केवलज्ञानावरण चीण होता है तब बारहवें गुणस्थान के अन्त में अन्य मति स्रादि चार स्रावरण स्रोर उनके चयोपशम भी नहीं रहते। इसी से उस समय श्रपूर्ण ज्ञान की तथा तद्गत तारतम्य की निदृत्ति भी हो जाती है। जैसे कि सान्द्र मेघपटल तथा वस्त्र ऋादि उपाधियों के न रहने पर सूर्य का मन्द प्रकाश तथा उसका वैविध्य कुछ भी बाकी नहीं रहता, एकमात्र पूर्ण प्रकाश ही स्वतः प्रकट होता है: वैसे ही उस समय चेतना भी स्वतः पूर्णतया प्रकाशमान होती है जो कैवल्यज्ञानावस्था है।

उपाधि की निवृत्ति से उपाधिकृत अवस्थाओं की निवृत्ति बतलाते समय उपाध्यायजी ने स्राचार्य हरिभद्र के कथन का हवाला देकर स्राध्यात्मिक विकास-कम के स्वरूप पर जानने लायक प्रकाश डाला है। उनके कथन का सार यह है कि ब्रात्मा के ब्रौपाधिक पर्याय-धर्म भी तीन प्रकार के हैं। जाति गति ब्रादि पर्याय मात्र कमेंदियरूप-उपाधिकृत हैं। श्रतएव वे श्रपने कारणभूत श्रघाती कर्मों के सर्वधा हट जाने पर ही मक्ति के समय निवृत्त होते हैं। जमा, सन्तोष श्रादि तथा मति ज्ञान श्रादि ऐसे पर्याय हैं जो ज्ञयोपशमजन्य हैं। तात्विक धर्मसंन्यास की प्राप्ति होने पर आउवें आदि गणस्थानों में जैसे जैसे कर्म के ख्योपशम का स्थान उसका चय प्राप्त करता जाता है वैसे वैसे चयोपशमरूप उपाधि के न रहने से उन पर्यायों में से तजन्य वैविध्य भी चला जाता है। जो पर्याय कर्मच्चयजन्य होने से जायिक श्रर्थात पूर्ण श्रीर एकरूप ही हैं उन पर्यायों का श्रस्तित्व श्रगर देहन्यापारादिरूप उपाधिसहित हैं, तो उन पूर्ण पर्यायों का भी अस्तित्व मुक्ति में ( जब कि देहादि उपाधि नहीं है ) नहीं रहता । स्प्रर्थात उस समय वे पूर्ण पर्याय होते तो हैं, पर सोपाधिक नहीं: जैसे कि सदेह खायिकचारित्र भी मक्ति में नहीं माना जाता । उपाध्यायजी ने उक्त चर्चा से यह बतलाया है कि आत्मपर्याय वैभाविक-उदयजन्य हो या स्वाभाविक पर अगर वे सोपाधिक हैं तो अपनी- ऋपनी उपाधि हटने पर वे नहीं रहते । मुक्त दशा में सभी पर्याय सच प्रकार की बाह्य उपाधि से मुक्त ही माने जाते हैं ।

### दार्शनिक परिभाषात्रों की तुलना

उपाध्यायजी ने जैनप्रक्रिया-श्रनुसारी जो भाव जैन परिभाषा में बतलाया है वही भाव परिभाषामेद से इतर भारतीय दर्शनों में भी यथावत् देखा जाता है। सभी दर्शन श्राध्यात्मिक विकासक्रम बतलाते हुए संचेप में उत्कट मुमुचा, जीव-मुनित और विदेहमुक्ति इन तीन श्रवस्थाओं को समान रूप से मानते हैं, और वे जीवन्मुक्त स्थिति में, जब कि क्लेश श्रीर मोह का सर्वया श्रभाव रहता है तथा पूर्ण ज्ञान पाया जाता है; विपाकारम्भी श्रायुष श्रादि कर्म की उपाधि से देह- घारण और जीवन का श्रस्तित्व मानते हैं; तथा जब विदेह मुक्ति प्राप्त होती है तब उक्त श्रायुष श्रादि कर्म की उपाधि सर्वथा न रहने से तजन्य देहधारण श्रादि कार्य का श्रभाव मानते हैं। उक्त तीन श्रवस्थाश्रों को स्पष्ट रूप से जताने वाली दार्शनिक परिभाषाश्रों की तुलना इस प्रकार है—

१ दत्कट मुमुचा २ जीवन्मुक्ति ३ विदेहमुक्ति
१ जैन तात्विक धर्मसंन्यास, सयोगि-श्रयोगि- मुक्ति, सिद्धत्व।
चपक श्रेणी। गुणस्थान; सर्वज्ञत्व,
श्रद्धत्व।

२ सांख्य-यांग परवैराग्य, प्रसंख्यान, श्रसंप्रज्ञात. धर्ममेघ । स्वरूपप्रतिष्ठचिति, कैवल्य । संप्रज्ञात । क्लेशावरणहानि. शे यायावरणहानि. निर्वाग, निराभव-3 बीद नैरास्यदर्शन । सर्वज्ञत्व, श्रईत्व । चित्तसंतति । श्रपवर्ग वियक्तयोगी ४ न्याय-वैशेषिक युक्तयोगी ब्रह्मसाचास्कार, निर्विकल्पक समाधि स्वरूपलाभ, प वेदान्त ब्रह्मनिष्ठत्व । मक्ति।

दार्शनिक इतिहास से जान पड़ता है कि हर एक दर्शन की श्रपनी-श्रपनी उक्त परिभाषा बहुत पुरानी है। श्रतएव उनसे बोधित होने वाला विचारस्रोत तो श्रीर भी पुराना समक्षना चाहिए।

[ ] उपाध्यायजी ने ज्ञान सामान्य की चर्चा का उपसंहार करते हुए ज्ञाननिरूपण में बार-बार स्नाने वाले च्योपशम शब्द का भाव बतलाया है। एक मात्र जैन साहित्य में पाये जाने वाले च्योपशम शब्द का विवरण उन्होंने स्नाहत मत के रहस्यज्ञातास्रों की प्रक्रिया के स्रनुसार उसी की परिभाषा में किया है। उन्होंने ऋति विस्तृत और ऋति विशद वर्यान के द्वारा जो रहस्य प्रकट किया है वह दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परंपराओं को एकसा सम्मत है। 'पूच्यपाद ने अपनी लाखिएक शैली में खयोपशम का स्वरूप ऋति संखेप में स्पष्ट ही किया है। राजवार्तिककार ने उस पर कुछ और विशेष प्रकाश डाला है। परन्तु इस विषय पर जितना और जैसा विस्तृत तथा विशद वर्णन खेताम्बरीय प्रन्यों में स्मासकर मल्यगिरीय टीकाओं में पाया जाता है उतना और वैसा विस्तृत व विशद वर्णन हमने अभी तक किसी भी दिगम्बरीय प्राचीन-श्रवांचीन प्रन्य में नहीं देखा। जो कुछ हो पर श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपराओं का प्रस्तुत विषय में विचार और परिभाषा का ऐक्य स्वित करता है कि ख्योपशमविषयक प्रकिया अन्य कई प्रक्रियाओं की तरह बहुत पुरानी है और उसको जैन तत्त्वओं ने ही इस रूप में इतना अधिक विकसित किया है।

च्योपशम की प्रक्रिया का मुख्य वक्तव्य इतना ही है कि अध्यवसाय की विविध्वता ही कर्मगत विविध्वता का कारण है। जैसी-जैसी रागद्वेणादिक की तीव्रता या मन्दता वैसा-वैसा ही कर्म की विपाकजनक शक्ति का—रस का तीव्रत्व या मन्दत्व । कर्म की शुभाशुभता के तारतम्य का आधार एक मात्र अध्यवसाय की शुद्धि तथा अशुद्धि का तारतम्य ही है। जब अध्यवसाय में संक्लेश की मात्रा तीव्र हो तब तज्जन्य अशुभ कर्म में अशुभता तीव्र होती है और तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता मन्द होती है। इसके विपरीत जब अध्यवसाय में विशुद्धि की मात्रा बढ़ने के कारण संक्लेश की मात्रा मन्द हो जाती है तब तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता की मात्रा तो तीव्र होती है और तज्जन्य अशुभ कर्म में अशुभता मन्द हो, जाती है। अध्यवसाय का ऐसा भी बल है जिससे कि कुछ तीव्रतमविपाकी कर्माश का तो उदय के द्वारा ही निर्मूल नाश हो जाता है और कुछ वैसे ही कर्माश विद्यमान होते हुए भी अकिञ्चित्रत्वर बन जाते हैं, तथा मन्दविपाकी कर्माश ही अनुभव में आते हैं। यही स्थित चुयोपशम की है।

जपर कर्मशक्ति श्रीर उसके कारण के संबन्ध में जो जैन सिद्धान्त बतलाया है वह शब्दान्तर से श्रीर रूपान्तर से (संक्षेप में ही सही) सभी पुनर्जन्मवादी दर्शनान्तरों में पाया जाता है। न्याय-वैशेषिक, सांख्य श्रीर बौद्ध दर्शनों में यह स्पष्ट बतलाया है कि जैसी राग-द्वेप-मोहरूप कारण की तीव्रता-मन्दता वैसी धर्माधर्म या कर्म संस्कारों की तीव्रता-मंदता। वेदांत दर्शन भी जैन सम्मत कर्म की तीव्रमंद शक्ति की तरह श्रशान गत नानाविध तीव्रमंद शक्तियों का वर्णन करता है, जो तस्वज्ञान की उत्पत्ति के पहले से लेकर तत्वज्ञान की उत्पत्ति के बाद भी यथा-

१. देखो, ज्ञानबिदु टिप्पण पु॰ ६२, पं॰ से ।

संभव काम करती रहती हैं। इतर सब दर्शनों की अपेचा उक्त विषय में बैन दर्शन के साथ योग दर्शन का अधिक सम्य है। योग दर्शन में क्लेशों की जो प्रसुत, तनु, विच्छिन्न और उदार—ये चार अवस्थार्य कावाई हैं वे जैन परिमाषा के अनुसार कर्म की सत्तागत, क्षायोगशमिक और औदियक अवस्थार्य हैं। अतएव खुद उपाध्यायजी ने पातञ्जलयोगसूत्रों के ऊपर की अपनी संक्षित हुन्दि में पतञ्जलि और उसके भाष्यकार की कर्म विषयक विचारसरणी तथा परिभाषाओं के साथ जैन प्रक्रिया की तुलना को है, जो विशेष रूप से ज्ञातव्य है।—देखी, योगदर्शन, यशो० २.४।

यह सब होते हुए भी कर्म विषयक जैनेतर वर्णन श्रीर जैन वर्णन में खास श्रंतर भी नजर श्राता है। पहला तो यह कि जितना विस्तृत, जितना विशद श्रीर जितना पृथक्करणवाला वर्णन जैन गंथों में है उतना विस्तृत, विशद श्रीर पृथक्करण युक्त कर्म वर्णन किसी श्रन्य जैनेतर साहित्य में नहीं है। दूसरा श्रंतर यह है कि जैन चिंतकों ने श्रमूर्च श्रथ्यवसायों या परिणाकों की तीन्नता-मंदता तथा श्रुद्धि-श्रशुद्धि के दुरूह तारतम्य को पौद्गलिक —मूर्च कर्म रचनाश्रों के द्वारा व्यक्त करने का एवं समभाने का जो प्रयत्न किया है वह किसी श्रन्य चिंतक ने नहीं किया है। यही सबन है कि जैन वाङ्मय में कर्म विषयक एक स्वरांत्र साहित्य राशि ही चिरकाल से विकसित है।

१ न्यायसूत्र के व्याख्याकारों ने श्रद्धष्ट के स्वरूप के संक्रण्य में पूर्व पद्ध रूप से एक मत का निर्देश किया है। जिसमें उन्होंने कहा है कि कोई श्रद्ध को परमाग्रुगुण मानने वाले भी हैं—न्यायमाध्य ३. २. ६६। वाचस्पति मिश्र ने उस मत को स्पष्टरूपेण जैनमत (तात्पर्य० पृ० ५८४) कहा है। जयन्त ने (न्यायमं० प्रमाण ० पृ० २५५) भी पौद्गिक्त श्रद्धष्टवादी रूप से जैन मत को ही वतलाया है और फिर उन सभी व्याख्याकारों ने उस मत की समालोचना की है। जान पड़ता है कि न्यायसूत्र के किसी व्याख्याता ने श्रद्धष्टिवायक जैन मत को ठोक ठीक नहीं समभा है। जैन दर्शन मुख्य रूप से श्रद्धष्ट को श्रात्मपरिणाम हो मानता है। उसने पुद्गलों को जो कर्म-श्रद्ध कहा है वह उपचार है। जैन शास्त्रों में श्रास्त्वजन्य या श्रास्त्वजनक रूप से पौद्गिकिक कर्म का जो विस्तृत विचार है और कर्म कै साथ पुद्गल शब्द का जो वार-वार प्रयोग देखा जाता है उसी से बास्स्यायन श्राह्म समी व्याख्याकार भ्रान्ति या श्रभूरे श्रान्वश सम्बद्ध में प्रसूच हुए जान पढ़ते हैं।

## २ मति-श्रुत ज्ञान की चर्चा

शान की सामान्य रूप से विचारणा करने के बाद प्रन्यकार ने उसकी विशेष विचारणा करने की दृष्टि से उस के पाँच मेदों में से प्रथम मित श्रीर भुत का निरूपण किया है। यदापि वर्णनक्रम की दृष्टि से मित श्रान का पूर्णरूपेण निरूपण करने के बाद ही भुत का निरूपण प्राप्त है, फिर भी मित श्रीर भुत का स्वरूप एक दूसरे से इतना विविक्त नहीं है कि एक के निरूपण के समय दूसरे के निरूपण को टाला जा सके इसी से दोनों की चर्चा साथ साथ कर दी गई है [पृ०१६ पं०६]। इस चर्चा के श्राधार से तथा उस भाग पर संग्रहीत श्रनेक टिप्पणों के श्राधार से जिन खास खास मुद्दां पर यहाँ विचार करना है, वे मुद्दे थे हैं—

- (१) मित और श्रुत की भेदरेखा का प्रयत्न।
- (२) श्रुतनिश्रित श्रीर त्राश्रुतनिश्रित मित का प्रश्न।
- (३) चतुर्विध वाक्यार्थ ज्ञान का इतिहास।
- (४) ऋहिंसा के स्वरूप का विचार तथा विकास।
- (५) षट्स्थानपतितत्व श्रीर पूर्वगत गाथा।
- (६) मति ज्ञान के विशेष निरूपण में नया ऊहापोहं।

### (१) मति और श्रुत की भेदरेखा का प्रयत्न

कैन कर्मशास्त्र के प्रारम्भिक समय से ही ज्ञानावरण कर्म के पाँच मेदों में मितशानावरण श्रीर श्रुतज्ञानावरण ये दोनों उत्तर प्रकृतियाँ विलकुल जुदी मानी गई हैं। श्रुतपद यह मी सिद्ध है कि उन प्रकृतियों के श्रावार्थ रूपसे माने गए मित श्रीर श्रुत ज्ञान भी स्वरूप में एक दूतरे से भिन्न ही शास्त्रकारों को इष्ट हैं। मित श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत के पारस्परिक मेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतमेद न था श्रीर श्रुत के विकाद है कि उन दोनों के बीच मेदक रेखा स्थिर करना बहुत कि उन तार्च हैं; श्रीर कमी-कभी तो वह कार्य श्रमंभव सा बन जाता है। मित श्रीर श्रुत के बीच मेद है या नहीं, श्रुपर है तो उसकी सीमा किस तरह निर्धारित करना; इस बारे में विचार करने वाले तीन प्रयक्त कैन वाङ्मय में देखे जाते हैं। पहला प्रयत्न श्रागमानुसारी है, दूसरा श्रागमम्मूलक तार्किक है, श्रीर तीसरा श्रुद तार्किक है।

[ ४६ ] पहले प्रयत्न के ऋनुसार मित ज्ञान वह कहलाता है जो हिन्द्रिय-मनोजन्य है तथा ऋषप्रह ऋदि चार विभागों में विभक्त है । ऋौर शुत ऋन वह कहलाता है जो झंगप्रविष्ट एवं झंगवाझ रूप से जैन परंपरा में लोकोत्तर शास्त्र के नाम से प्रसिद्ध है, तथा जो जैनेतर वाङ्मय लौकिक शास्त्ररूप से कहा गया है। इस प्रयत्न में मित श्रीर श्रुत की मेदरेखा सुस्पष्ट है, क्योंकि इसमें श्रुतपद जैन परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जानेवाले शास्त्र मात्र से प्रधानतया संबन्ध रखता है, जैसा कि उस का सहोदर श्रुति पद वैदिक परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जाने वाले शास्त्रों से मुख्यतया संबन्ध रखता है। यह प्रयत्न आगिमक इसलिए है कि उसमें मुख्यतया श्रामपरंपरा का ही श्रानुसरण है। 'श्रानुयोगद्वार' तथा 'तत्त्वार्थोधिगम सूत्र' में पाया जानेवाला श्रुत का वर्णन इसी प्रयत्न का फल है, जो बहुत पुराना जान पड़ता है। (देखो, श्रानुयोगद्वार सुत्र सू० ३ से श्रीर तत्त्वार्थं० १. २०)।

[ १५, २६ से ] दूसरे प्रयत्न में मति श्रीर श्रत की भेदरेखा तो मान ही ली गई है: पर उस में जो कठिनाई देखी जाती है वह है भेदक रेखा का स्थान निश्चित करने की। पहले की अपेद्धा दसरा प्रयत्न विशेष व्यापक है: क्योंकि पहले प्रयत्न के श्रनसार अत ज्ञान जब शब्द से ही संबन्ध रखता है तब दसरे प्रयत्न में शब्दातीत ज्ञानविशोष को भी श्रुत मान लिया गया है। दूसरे प्रयत्न के सामने जब प्रश्न हुआ कि मित ज्ञान में भी कोई अंश सशब्द और कोई श्रंश श्रशब्द है, तब सशब्द श्रीर शब्दातीत माने जानेवाले श्रुत शान से उसका भेद कैसे समभ्तना ? इसका जवाब दूसरे प्रयश्न ने ऋधिक गहराई में जाकर यह दिया कि असल में मतिलिंब और श्रुतलिंब तथा मत्युपयोग और श्रुतोपयोग परस्पर त्रिलकुल पृथक हैं, भले ही वे दोनों ज्ञान सञ्चाब्द तथा ऋशब्द रूप से एक समान हों। दूसरे प्रयत्न के अनुसार दोनों ज्ञानों का पारस्परिक भेद लिंध श्रीर प्रयोग के भेद की मान्यता पर ही श्रवलम्बित है: जो कि जैन तत्त्वज्ञान में चिर-प्रचलित रही है। अबर शुत और अनव्हर शुत रूप से जो शुत के भेद जैन वाङ्मय में हैं - वह इस दूसरे प्रयत्न का परिणाम है। 'स्रावश्यकनिर्युक्ति' (ग०१६) त्र्रीर 'नन्दीसूत्र' (सू०३७) में जो 'श्रक्खर सन्नी सम्मं' त्र्रादि चौदह श्रुतभेद सर्व प्रथम देखे जाते हैं त्र्रीर जो किसी प्राचीन दिगम्बरीय प्रन्थ में हमारे देखने में नहीं श्राप, उनमें श्रद्धर श्रीर श्रनद्धर श्रत ये दो भेद सर्व प्रथम ही आते हैं। बाकी के बारह भेद उन्हीं दो भेदों के आधार पर अपेदाविशेष से गिनाये हुए हैं। यहाँ तक कि प्रथम प्रयत्न के फल स्वरूप माना जानेवाला श्चंगप्रविष्ट श्रीर श्चंगवाह्य शृत भी दूसरे प्रयत्न के फलस्वरूप मुख्य श्रद्धर श्रीर श्चनद्धर श्रुत में समा जाता है। यद्यपि श्रद्धरश्रुत श्रादि चौदह प्रकार के श्रुत का निर्देश 'म्रावश्यकनिर्युक्ति' तथा 'नन्दी' के पूर्ववर्ती ग्रन्थों में देखा नहीं जाता.

फिर भी उन चौदह मेदों के श्राघारभूत श्रव्हरानव्हर श्रुत की कल्पना तो प्राचीन हो जान पहती है। क्योंकि 'विशेषावश्यक भारत' (गा० ११७) में पूर्वगत-रूप से जो गाथा ली गई है उस में श्रदार का निर्देश स्पष्ट है। इसी तरह दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परंपरा के कर्म-साहित्य में समान रूप से वर्णित श्रुत के बीस प्रकारों में भी अधर श्रत का निर्देश है। अधर और अनक्षर श्रुत का विस्तृत वर्णन तथा दोनों का भेदप्रदर्शन 'निर्मुक्ति' के स्त्राधार पर श्री जिनमद्र-गणि क्षमाश्रमण ने किया है। भट्ट श्रकलंक ने भी श्रद्धरानद्दर श्रत का उल्लेख एवं निर्वचन 'राजवातिक' में किया है-जो कि 'सर्वार्थसिद्धि' में नहीं पाया जाता। जिनभद्र तथा ऋकलंक दोनों ने ऋत्तरानक्षर श्रुत का व्याख्यान तो किया है, पर दोनों का व्याख्यान एकरूप नहीं है। जो कुछ हो पर इतना तो निश्चित ही है कि मति और श्रत ज्ञान की भेदरेखा स्थिर करनेवाले दसरे प्रयत्न के विचार में श्रद्धरान : र अत रूप से सम्पूर्ण मुक-वाचाल ज्ञान का प्रधान स्थान रहा है--जन कि उस भेद रेखा को स्थिर करने वाले प्रथम प्रयत्न के विचार में केवल शास्त्र-ज्ञान ही अतरूप से रहा है। दसरे प्रयत्न को आगमानसारी तार्किक इसलिए कहा है कि उसमें आगिमक परंपरासम्मत मित और श्रुत के भेद को तो मान ही लिया है: पर उस भेद के समर्थन में तथा उसकी रेखा आँकने के प्रयत्न में. क्या दिगम्बर क्या श्वेताम्बर सभी ने बहुत कुछ तर्क पर दौड़ लगाई है।

[५०] तीसरा प्रयत्न शुद्ध तार्किक है जो सिर्फ सिद्धसेन दिवाकर का ही जान पड़ता है। उन्होंने मित श्रीर श्रुत के मेद को ही मान्य नहीं रखा । श्रुतएव उन्होंने मेदरेखा स्थिर करने का प्रयत्न भी नहीं किया। दिवाकर का यह प्रयत्न श्रागमनिरपेत तर्कावलम्बी है। ऐसा कोई शुद्ध तार्किक प्रयत्न, दिगम्बर वा मर्प में देखा नहीं जाता। मित श्रीर श्रुत का श्रभेद दर्शानेवाला यह प्रयत्न सिद्धसेन दिवाकर की खास विशेषता स्चित करता है। वह विशेषता यह कि उनकी हि विशेषता श्रभेदगामिनी रही, जो कि उस युग में प्रधानतया प्रति- िठत श्रुद्धैत भावना का फल जान पड़ता है। क्योंकि उन्होंने न केवल मित श्रीर श्रुत में ही श्रागमसिद्ध मेदरेखा के विषद्ध तर्क किया, बल्क म्य्रविध श्रीर

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य, गा० ४६४ से ।

२ देखो, राजवार्तिक १.२०.१५ ।

३ देखो, निश्चयद्वात्रिंशिका श्लो० १६; ज्ञानविन्दु ए० १६।

४ देखो, निश्चयद्वा० १७; ज्ञानबिन्दु पृ० १८।

मनःपर्याय में तथा °केवलज्ञान ऋौर केवलदर्शन में माने जानेवाले ऋागम-सिद्ध भेद को भी तर्क के बल पर ऋमान्य किया है।

उपाध्यायजी ने मित और श्रुत की चर्चा करते हुए उनके मेद, भेद की सीमा और अमेद के बारे में, अपने समय तक के जैन वाङ्मय में जो कुछ चिंतन नाया जाता था उस सब का, अपनी विशिष्ट शैली से उपयोग करके, उपर्युक्त तीनों प्रयत्नों का समर्थन सूक्ष्मतापूर्वक किया है। उपध्यायजी की सूक्ष्म दृष्ट प्रत्येक प्रयत्न के आधारभूत दृष्टिबिन्दु तक पहुँच जाती है। इसिलए वे परस्पर विरोधी दिखाई देने वाले पक्षमेदी का भी समर्थन कर पाते हैं। जैन विद्वानों में उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए जिन्होंने मित और श्रुत की आगमसिद्ध भेदरेखाओं को ठीक-ठीक बतलाते हुए भी सिद्धसेन के अभेदगामी पक्ष को 'नव्य' शब्द के [५०] द्वारा श्लेष से नवीन और स्तुत्य सूचित करते हुए, सूक्ष्म और दृदयञ्चम तार्किक शैली से समर्थन किया।

मित श्रीर श्रुत की मेदरेखा स्थिर करनेवाले तथा उसे मिटाने वाले ऐसे तीन प्रयत्नों का जो ऊपर वर्णन किया है, उसकी दर्शनान्तरीय ज्ञानमीमांसा के साथ जब इम तुलना करते हैं, तब भारतीय तत्वज्ञों के चिन्तन का विकासकम तथा उसका एक दूसरे पर पड़ा हुआ असर स्पष्ट ध्यान में आता है। प्राचीन-तम समय से भारतीय दार्शनिक परंपराएँ आगम को स्वतन्त्र रूप से अलग ही प्रमाण मानती रहीं। सबसे पहले शायद तथागत बुद्ध ने ही आगम के स्वतन्त्र प्रमाण मानती रहीं। सबसे पहले शायद तथागत बुद्ध ने ही आगम के स्वतन्त्र प्रमाणय पर आपित उठाकर स्पष्ट रूप से यह घोषित किया कि—तुम लोग मेरे वचन को भी अनुभव और तर्क से जाँच कर ही मानो । प्रत्यवानुभाव और तर्क पर बुद्ध के द्वारा इतना अधिक भार दिए जाने के फलस्वरूप आगम के स्वतन्त्र प्रामाण्य विरुद्ध एक दूसरी भी विचारधारा प्रस्कृटित हुईं। आगम को स्वतन्त्र और अतिरिक्त प्रमाण माननेवाली विचारधारा प्राचीनतम थी जो मीमांसा, न्याय और सांख्य-योग दर्शन में आज भी अनुग्व है, आगम को अतिरिक्त प्रमाण न मानने की प्ररेणा करने वाली दूसरी विचारधारा यद्यपि अपेचा-कृत पीठे की है, किर भी उसका स्वीकार केवल बीद्ध सम्प्रदाय तक ही सीमित न रहा। उसका असर आगे जाकर वैशिषित दर्शन के व्याख्याकारों पर भी पड़ा

१ देखो, सन्मति द्वितीयकारङ, तथा ज्ञानविन्दु पृ० ३३ ।

२ 'तापाच्छेदाच्च निकषात्मुवर्णिमेव परिडतैः । परीक्ष्य मिद्येवो प्राग्नं महचो न तु गौरवात् ॥" —तत्त्वसं० का० ३४८८ ।

जिससे उन्होंने आगम-श्रुतिप्रमाण का समावेश बौद्धों की तरह अनुमान में ही किया। इस तरह आगम को अतिरिक्त प्रमाण न मानने के विषय में बौद्ध और वैशेषिक दोनों दर्शन मूल में परस्पर विरुद्ध होते हुए भी अविरुद्ध सहोदर बन गए।

जैन परंपरा की ज्ञानमीमांसा में उक्त दोनों विचारधाराएँ मौजूद हैं। मित श्रीर श्रुत की मिन्नता माननेवाले तथा उसकी रेला स्थिर करनेवाले उत्पर वर्णन किये गए श्रागमिक तथा श्रागमानुसारी तार्किक-इन दोनों प्रयत्नों के मूल में वे ही संस्कार हैं जो श्रागम को स्वतंत्र एवं श्रातिरिक्त प्रमाण माननेवाली प्राचीनतम विचारधारा के पोषक रहे हैं। श्रुत को मित से श्रालग न मानकर उसे उसी का एक प्रकार मात्र स्थापित करनेवाला दिवाकरश्री का तीसरा प्रयत्न श्रागम को श्रातिरिक्त प्रमाण न माननेवाली दूसरी विचारधारा के श्रासर से श्रालूता नहीं है। इस तरह हम देल सकते हैं कि श्रापनी सहोदर श्रान्य दाशंनिक परंपराश्रों के बीच में ही जीवनधारण करनेवाली तथा फलने-फूलनेवाली जैन परंपरा न किस तरह उक्त दोनों विचारधाराश्रों का श्रापने में कालकम से समावेश कर लिया।

## (२) श्रुतनिश्रित श्रीर श्रश्रुतनिश्रित मति

[१६] मित ज्ञान की चर्चा के प्रसङ्ग में श्रुतिनिश्रित श्रीर श्रश्रुतिनिश्रित श्रीर श्रश्रुतिनिश्रित भेद का प्रश्न भी विचारणीय है । श्रुतिनिश्रित मित ज्ञान वह है जिसमें श्रुतज्ञानजन्य वासना के ।उद्बोध से विशेषता श्राती है। श्रश्रुतिनिश्रित मित ज्ञान तो श्रुतज्ञानजन्य वासना के प्रवोध के सिवाय ही उत्पन्न होता है। श्रर्थात् जिस विषय में श्रुतिनिश्रित मित ज्ञान होता है वह विषय पहले कभी उपलब्ध श्रवश्य

१ देखो, प्रशस्तपादभाष्य पृ० ५७६, ज्योमवती पृ० ५७७; कंदली पृ०२१३।
२ यद्यि दिवाकरश्री ने श्रयनी बत्तीसी (निश्चय०१६) में मित श्रीर श्रुत के श्रमेद को स्थापित किया है फिर भी उन्होंने चिर प्रचितत मित-श्रुत के भेद की सर्वथा श्रवगायाना नहीं की है। उन्होंने न्यायावतार में श्रागम प्रमाण को स्वतन्त्र रूप से निर्दिष्ट किया है। जान पड़ता है इस जगह दिवाकरश्री ने प्राचीन परंपरा का श्रनुसरण किया श्रीर उक्त बत्तीसी में श्रपना स्वतन्त्र मत व्यक्त किया। इस तरह दिवाकरश्री के अंथों में श्रागम प्रमाण को स्वतंत्र श्रतिरिक्त मानने श्रीर न माननेवाली दोनों दर्शनान्तरीय विचारधाराएँ देखी जाती हैं जिन का स्वीकार शानविन्दु में उपाध्यायजी ने भी किया है।

रे देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० ७०।

होता है, जब कि अनुतनिश्रित मित ज्ञान का विषय पहले अनुपत्तक्य होता है। प्रश्न यह है कि 'ज्ञानिक्ट्यु' में उपध्यायजी ने मित्रज्ञान रूप से जिन श्रुतनिश्रित और अनुतनिश्रित और अनुतनिश्रित से उपर्युक्त सफ्टोकरण किया है उनका ऐतिहासिक स्थान क्या है ! इसका खुलासा यह जान पड़ता है कि उक्त दोनों मेद उतने प्राचीन नहीं जितने प्राचीन मित ज्ञान के अवग्रह आदि अन्य मेद हैं ! क्योंकि मित ज्ञान के अवग्रह आदि तथा बहु, बहुविध आदि सभी प्रकार क्षेताम्बर-दिगम्बर वाङ्मय में समान रूप से वर्णित हैं, तब श्रुतिनिश्रित और अश्रुतिनिश्रित का वर्णन एक मात्र श्रेताम्बरीय ग्रंथों में है । श्रेताम्बर साहित्य में भी इन मेदों का वर्णन सर्वप्रथम ' 'नन्दीसूत्र' में ही देखा जाता है । 'अनुयोगद्वार' में तथा 'निर्मुक्ति' तक में श्रुतिनिश्रित और अश्रुतिनिश्रित के उल्लेख का न होना यह स्थित करता है कि यह भेद संभवतः 'नन्दी' की रचना के समय से विशेष प्राचीन नहीं । हो सकता है कि वह स्थूक खुद नन्दीकार की ही हो ।

यहाँ पर वाचक उमास्वाति के समय के विषय में विचार करनेवालों के लिए ध्यान में लेने योग्य एक वस्तु हैं। वह यह कि वाचक श्री ने जब मतिज्ञान के अन्य सब प्रकार वर्षित किये हैं उत्त उन्होंने श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का अपने भाष्य तक में उल्लेख नहीं किया। स्वयं वाचक श्री, जैसा कि आचार्य हेम-चन्द्र कहते हैं, यथार्थ में उन्कृष्ट संग्राहक हैं। अगर उनके सामने मौजूदा 'नन्दीसूत्र' होता तो वे श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का कहीं न कहीं संग्रह करने से शायद ही चूकते। अश्रुतनिश्रित के औरयत्ति की वैनियिकी आदि जिन चार

१ यद्यपि अश्रुतिनिश्रितरूप से मानी जानेवाली श्रीत्पत्तिकी स्रादि चार बुद्धियों का नामनिर्देश भगवती (१२.५) में श्रीर स्नावश्यक निर्युत्ति (गा०-६३८) में हैं, जो कि अवश्य नंदी के पूर्ववर्ती हैं। फिर भी वहाँ उन्हें अश्रुतनिश्रित शब्द से निर्दिष्ट नहीं किया है और न भगवती श्रादि में अन्यत्र कहीं श्रुतिनिश्रित शब्द से अवश्रह आदि मतिशान का वर्णन हैं। अत्रप्य यह कल्पना होती है कि अवश्रहादि रूप से प्रसिद्ध मति शान तथा औरपत्तिकी आदि रूप से असिद्ध बुद्धियों की क्रमशः श्रुतिनिश्रित श्रीर अश्रुतिनिश्रित रूप से मतिशान की क्षिमाणस्यवस्था नन्दि-कार ने ही शायद की हो।

२ देखो, नन्दीसूत्र, स्० २६, तथा ज्ञानबिन्दु टिप्पस पृ० ७०।

३ देखो, तत्त्वार्थ १.१३-१६।

४ देखो, सिद्धहेम २.२ ३६।

बुद्धियों का तथा उनके मनोरंजक दृष्टान्तों का वर्णन पहले से पाया जाता है, उनको अपने प्रन्य में कहीं न कहीं संगृहीत करने के लोम का उमास्वाति शायद ही संवरण करते। एक तरफ से, वाचकश्री ने कहीं भी अन्नरं अनल्य आदि निर्दुक्तिनिर्दिष्ट श्रुतमेदों का संग्रह नहीं किया है; और दूसरी तरफ से, कहों भी नन्दी-वर्णित श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मतिमेद का संग्रह नहीं किया है। जब कि उत्तरवर्ती विशेषावश्यकभाष्य में दोनों प्रकार का संग्रह तथा वर्णान देखा जाता है । यह वस्तुस्थित स्वित करती है कि शायद वाचक उमास्वाति का समय, निर्मुक्ति के उस भाग की रचना के समय से तथा नन्दी की रचना के समय से इख न कुछ पूर्ववर्ती हो। अस्तु, जो कुछ हो पर उपाध्यायजी ने तो ज्ञानिक्दु में श्रुत से मति का पार्थक्य बतलाते समय नन्दी में वर्णित तथा विशेषावश्यकभाष्य में व्याख्यात श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित दोनों मेदों की तात्विक समीद्धा कर दी है।

### (३) चतुर्विध वाक्यार्थ ज्ञान का इतिहास

[२०-२६] उपाध्यायजी ने एक दीर्घ श्रुतोपयोग कैसे मानना यह दिखाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ ज्ञान की मनोरंजक ख्रौर बोधप्रद चर्चा के है है ख्रौर उसे विशेष रूप से जानने के लिए ख्राचार्य हरिभद्र कृत 'उपदेशपद? ख्रादि का हवाला भी दिया है। यहाँ प्रश्न यह है कि ये चार प्रकार के वाक्यार्थ क्या है ख्रौर उनका विचार कितना पुराना है ख्रौर वह किस प्रकार से जैन वाङ्मय में प्रचलित रहा है तथा विकास प्राप्त करता ख्राया है। इसका जवाब हमें प्राचीन ख्रौर प्राचीनतर वाङ्मय देखनें से मिल जाता है।

जैन परंपरा में 'श्रमुनाम' शब्द प्रसिद्ध है जिसका श्रर्थ है व्याख्यानविधि । अनुगम के छह प्रकार श्रार्थ (सूत्र ने श्रमुयोगद्वार सूत्र (सूत्र ० १५५) में बतलाए हैं। जिनमें से दो श्रमुगम सूत्रस्पशीं श्रौर चार श्रर्थस्पशीं हैं। श्रमुगम शब्द का निर्मुक्ति शब्द के साथ सूत्रस्पशिंकनिर्मुक्त्यमुगम रूप से उल्लेख श्रमुयोगद्वार सूत्र से प्राचीन हैं इसलिए इस बात में तो कोई संदेह रहता ही नहीं कि यह अनुगमपद्वित या व्याख्यान शैली जैन वाङ्मय में श्रमुयोगद्वार सूत्र से पुरानी और निर्मुक्ति के प्राचीनतम स्तर का ही भाग है जो संमवतः श्रुतकेवली मद्व-

१ दृष्टान्तों के लिए देखो नन्दी सूत्र की मलयगिरि की टीका, पू॰ १४४ से।

२ देखो, विशेषा० गा॰ १६६ से, तथा गा० ४५४ से।

३ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पू० ७३ से ।

बाहुकर्षक मानी जानेवाली निर्युक्ति का ही माग होना चाहिए । निर्युक्ति में अनुगम शब्द से जो व्याख्यानविधि का समावेश हुआ है वह व्याख्यानविधि भी वस्तुतः बहुत पुराने समय की एक शास्त्रीय प्रक्रिया रही है। हम जब आर्य पर्परा के उपलब्ध विविध बाङ्मय तथा उनकी पाठशैली को देखते हैं तब इस अनुगम की प्राचीनता और भी ध्यान में आ जाती है। आर्य परंपरा की एक शाखा जरथोध्यियन को देखते हैं तब उसमें भी पांवत्र माने जानेवाले अवेस्ता आदि प्रन्थों का प्रथम विशुद्ध उच्चार कैसे करना, किस तरह पद आदि का विभाग करना इत्यादि कम से व्याख्याविधि देखते हैं। भारतीय आर्य परंपरा की वैदिक शाखा में जो मन्त्रों का पाठ सिखाया जाता है और कमशः जो उसकी अर्थविधि बतलाई गई है उसकी जैन परंपरा में प्रसिद्ध अनुगम के साथ तुलना करें तो इस बात में कोई संदेह ही नहीं रहता कि यह अनुगमविधि वरतुतः वही है जो जरथोध्यियन धर्म में तथा वैदिक धर्म में भी प्रचलित थी और आज भी प्रचलित है।

जैन श्रीर वैदिक परंपरा की पांठ तथा श्रर्थविधि विषयक तुलना-

१ वैदिक

२. जैन

१ संहितापाठ (मंत्रपाठ ) २ पदच्छेद ( जिसमें पद, कम, जटा

१ संहिता ( मूलसूत्रपाठ ) १

२ पद २

श्रादि श्राठ प्रकार की

विविधानपविश्वों का समावेश है )

३ पदार्थज्ञान

३ पदार्थ ३, पदविम्रह ४

४ वाक्यार्थज्ञान

४ चालना ५

५ तात्पर्यार्थनिर्णय ५ प्रत्यवस्थान ६

जैसे वैदिक परंपरा में शुरू में मूल मंत्र को शुद्ध तथा श्रास्त्रलित रूप में सिखाया जाता है; अनन्तर उनके पदां का विविध विश्लेषण; इसके बाद जब अर्थविचारणा—मीमांसा का समय आता है तब क्रमशः अत्येक पद के श्रार्थ का ज्ञान; फिर पूरे वाक्य का श्रार्थ ज्ञान और श्रान में साधक बाधक चर्चापूर्वक ताल्य वार्य का निर्णय कराया जाता है—वैसे ही जैन परंपरा में भी कम से कम निर्णु कित के प्राचीन समय में सूत्रपाठ से श्रार्थनिर्णय तक का वही क्रम प्रचित्त था जो श्रानुगम शब्द से जैन परंपरा में ब्यवद्धत हुआ। श्रानुगम के श्रह विभाग जो श्रानुयोगद्धारसूत्र में हैं उनका परंपरा प्राप्त वर्णन जिनभद्ध खमाअमण ने

विस्तार से किया है । संघदास गिय ने ध्रहरकरपभाष्य में उन छह विभागों के वर्णन के ख्रलावा मतान्तर से पाँच विभागों का भी निर्देश किया है। जो छुछ हो; इतना तो निश्चित है कि जैन परंपरा में सूत्र ख्रीर ख्रर्थ सिखाने के संबंध में एक निश्चित व्याख्यानविधि चिरकाल से प्रचित्त रही। इसी व्याख्यानविधि को ख्राचार्य इरिभद्र ने अपने दार्शनिक ज्ञान के नए प्रकाश में कुछ नवीन शब्दों में नवीनता के साथ विस्तार से वर्णन किया है। इरिभद्रसूरि की उनित में कई विशेष्तार्ष हैं जिन्हें जैन वाङ्मय को सर्व प्रथम उन्हीं की देन कहनी चाहिए। उन्होंने उपदेशपद में अर्थानुगम के चिरप्रचित्त चार मेदों को कुछ, मीमांसा ख्रादि दर्शनज्ञान का श्रोप देकर नए चार नामों के द्वारा निरूपण किया है। दोनों की व्रजना इस प्रकार है—

| १. प्राचीन परंपरा | २. हरिभद्रीय   |
|-------------------|----------------|
| १ पदार्थ          | १ पदार्थ       |
| २ पदविग्रह        | २ वाक्यार्थ    |
| ३ चालना           | ३ महावाक्याथ   |
| ४ प्रत्यवस्थान    | ४ ऐदम्पर्यार्थ |

हरिभद्रीय विशेषता केवल नए नाम में ही नहीं है। उनकी ध्यान देने योग्य विशेषता तो चारों प्रकार के स्त्रर्थनोध का तरतम भाव समभाने के लिए दिये गए लौकिक तथा शास्त्रीय उदाहरणों में है। जैन परंपरा में ऋहिंसा, निर्मन्यत्व, दान श्रीर तप ऋादि का धर्म रूप से सर्वप्रथम स्थान है, ऋतएव जन एक तरफ से उन धर्मों के ऋाचरण पर ऋात्यन्तिक भार दिया जाता है, तन दूसरी तरफ से उसमें कुछ ऋपवादों का या छूटों का रखना भी ऋनिवार्य रूप से प्राप्त हो जाता है। इस उत्सर्ग और ऋपवाद विधि की मर्यादा को लेकर ऋाचार्य हरिभद्द ने उक्त चार प्रकार के ऋर्यनोधों का वर्णन किया है।

## जैनधर्म की श्रहिंसा का स्वरूप

ऋहिंसा के बारे में जैन धर्म का सामान्य नियम यह है कि किसी भी प्राणी का किसी भी प्रकार से घात न किया जाए । यह 'पदार्थ' हुन्ना । इस पर प्रश्न

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य गा० १००२ से ।

२ देखो, बृहत्कल्पभाष्य गा० ३०२ से।

३ देखो, उपदेशपद गा॰ दंप्रध-दंदप्र ।

होता है कि अगर सर्वेषा प्राणिषात वर्ष्य है तो धर्मस्थान का निर्माण तथी शिरोमुग्डन आदि कार्य भी नहीं किये जा सकते जो कि कर्तव्य समक्ते जाते हैं। यह शंकाविचार 'वाक्यार्य' है। अवश्य कर्तव्य आगर शास्त्रविधिपूर्वक किया जाए तो उसमें होनेवाला प्राणिषात दोषावह नहीं, अविधिकृत ही दोषावह है। यह विचार 'महावाक्यार्य' है। अन्त में जो जिनाशा है वही एक मात्र उपादेय है ऐसा तात्पर्य निकालना 'ऐदम्पर्यार्थ' है। इस प्रकार सर्व प्राणिहिंसा के सर्वथा निषेषक्प सामान्य नियम में जो विधिविहित अपवादों को स्थान दिलानेवाला और उत्सर्य अपवादरूप धर्ममार्ग स्थिर करनेवाला विचार-प्रवाह उपर दिखाया गया उसको आचार्य हरिमद्र ने लौकिक हप्टान्तों से समभाने का प्रयत्न किया है।

श्रिहिंसा का प्रश्न उन्होंने प्रथम उठाया है जो कि जैन परंपरा की जड़ है । यों तो श्रिहिंसा समुच्चय आर्य परंपरा का सामान्य धर्म रहा है। फिर मी धर्म, कीडा, भोजन आदि अनेक निमित्तों से जो विविध हिंसाएँ प्रचित्त रहीं उनका आत्यन्तिक विरोध जैन परंपरा ने किया। इस विरोध के कारण ही उसके सामने प्रतिवादियों की तरफ से तरह-तरह के प्रश्न होने लगे कि अगर जैन सर्वया हिंसा का निषेध करते हैं तो वे खुद भी न जीवित रह सकते हैं और न धर्माचरण ही ही कर सकते हैं। इन प्रश्नों का जवाब देने की हिंह से ही हिरभद्र ने जैन समत श्रिहिंसास्वरूप समक्षाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध के उदाहरण रूप से सर्वप्रथम श्रिहिंसा के प्रश्न को ही हाथ में लिया है।

दूसरा प्रश्न निर्प्रन्थत्व का है। जैन परंपरा में प्रन्य—वक्तादि परिप्रह रखने न रखने के बारे में दलमेद हो गया था। हिरिम्द्र के सामने यह प्रश्न खासकर दिगम्बरत्वपत्त्वपातियों की तरफ से ही उपस्थित हुन्ना जान पड़ता है। हिरिम्द्र ने जो दान का प्रश्न उठाया है वह करीय-करीय न्नाधुनिक तेरापंथी संप्रदाय की विचारसरणी का प्रतिविभ्व है। यद्यपि उस समय तेरापंथ या वैसा ही दूसरा कोई स्पष्ट पंथ न था; फिर भी जैन परंपरा की निवृत्ति प्रधान भावना में से उस समय भी दान देने के विरुद्ध किसी-किसी को विचार न्ना जाना स्वामाविक था जिसका जवाब हरिभद्र ने दिया है। जैनसंमत तप का विरोध बौद्ध परंपरा पहले से ही करती न्नाई है। उसी का जवाब हरिभद्र ने दिया है। इस तरह जैन धर्म के प्रायाभूत सिद्धान्तों का स्वरूप उन्होंने उपदेशपद में चार प्रकार के बाक्यार्थबोध का निरूपण करने के प्रसंग में स्पष्ट किया है जो सांकिक विद्वानों

१ देखो, मिक्समिनकाय सुत्त० १४।

की अपनी हिंसा-श्रहिंसा विषयक मीमांसा का जैन दृष्टि के अनुसार संशोधित

भिन्न-भिन्न समय के अनेक ऋषियों के द्वारा सर्वभृतदया का सिद्धान्त तो श्चार्यवर्ग में बहुत पहले ही स्थापित हो चुका था: जिसका प्रतिघोष है--- 'मा हिंस्यात् सर्वा भूतानि'-यह श्रुतिकल्प वाक्य । यज्ञ स्त्रादि धर्मों में प्राणिक्ध का समर्थन करनेवाले मीमांसक भी उस श्रिहिंसाप्रतिपादक प्रतिघोष को पूर्णतया प्रमाण रूप से मानने ऋाए हैं। श्रतएव उनके सामने भी श्रिहिंसा के चेत्र में यह प्रश्न तो त्रापने त्राप ही उपस्थित हो जाता था। तथा सांख्य त्रादि ऋर्ष वैदिक परंपरास्त्रों के द्वारा भी वैसा प्रश्न उपस्थित हो जाता था कि जब हिंसा को निषद अतुएव अनिष्ठजननी तम मीमांसक भी मानते हो तब यह आदि प्रसंगों में, की जानेवाली हिंसा भी, हिंसा होने के कारण श्रमिष्टजनक स्यों नहीं ? श्रीर जब हिंसा के नाते यजीय हिंसा भी ऋनिष्ठजनक सिद्ध होती है तब उसे धर्म का-इप्ट का निमित्त मानकर यज्ञ ज्यादि कमों में कैसे कर्तव्य माना जा सकता है ? इस प्रश्न का जवाब बिना दिए व्यवहार तथा शास्त्र में काम चल ही नहीं सकता था । श्रतएव पुराने समय से याज्ञिक विद्वान श्रविंसा को पर्यारूपेण धर्म मानते हुए भी, बहुजनस्वीकृत श्रीर चिरप्रचित यह श्रादि कर्मों में होनेवाली हिंसा का धर्म-कर्तव्य रूप से समर्थन, श्रानवार्य श्रापवाद के नाम पर करते श्रा रहे थे। मीमांसकों की श्रिहिंसा-हिंसा के उत्सर्ग-श्रपवादभाववाली चर्चा के प्रकार तथा उसका इतिहास हमें च्याज भी कुमारिल तथा प्रभाकर के ब्रन्थों में विस्पष्ट स्त्रीर मनोरंजन रूप से देखने को मिलता है। इस बुद्धिपूर्ण चर्चा के द्वारा मीमा-सकों ने सांख्य, जैन, बौद ब्रादि के सामने यह स्थापित करने का प्रयत्न किया है कि शास्त्र विहित कर्म में की जानेवाली हिंसा अवश्य कर्तव्य होने से अनिष्ट-श्राधर्म का निमित्त नहीं हो सकती। भीमांसकों का श्रान्तिम तात्पर्य यही है कि शास्त्र-वेद ही मुख्य प्रमाण है श्रौर यज्ञ श्रादि कर्म वेदविहित हैं। श्रुतएव जो यज्ञ त्रादि कर्म को करना चाहे या जो वेद को मानता है उसके वास्ते वेदाज्ञा का पालन ही परम धर्म है, चाहे उसके पालन में जो कुछ करना पहे। मीमांसकों का यह तात्पर्यनिर्णय श्राज भी वैदिक परंपरा में एक ठोस सिद्धांत है। सांख्य आदि जैसे यशीय हिंसा के विरोधी भी वेद का प्रामाएय सर्वथा न त्याग देने के कारण अन्त में मीमांसकों के उक्त तात्पर्यार्थ निर्णय का आत्यंतिक विरोध कर न सके। ऐसा विरोध श्राखिर तक वे ही करते रहे जिन्होंने वेद के प्रामारय का सर्वथा इन्कार कर दिया। ऐसे विरोधियों में जैन परंपरा मुख्य है। जैन परंपरा ने वेद के प्रामाएय के साथ वेदविष्ठित हिंसा की धर्म्यता का भी सर्वतीभावेन

निषेष किया। पर जैन परंपरा का भी अपना एक उद्देश्य है जिसकी सिद्धि के वास्ते उसके अनुयायी ग्रहस्थ और साधु का जीवन आवश्यक है। इसी जीवनधारण में से जैन परंपरा के सामने भी ऐसे अनेक प्रश्न समय-समय पर आते रहे जिनका अहिंसा के आत्यंतिक सिद्धांत के साथ समन्यय करना उसे प्राप्त हो जाता था। जैन परंपरा वेद के स्थान में अपने आगमों को ही एक मात्र प्रमाय मानती आई है; और अपने उद्देश्य की सिद्धि के वास्ते स्थापित तथा प्रचारित विविध प्रकार के ग्रहस्थ और साधु जीवनोपयोगी कर्तव्यों का पालन भी करती आई है। अतएव अन्त में उसके वास्ते भी उन स्वीकृत कर्तव्यों में अनिवार्थ रूप से हो जानेवाली हिंसा का समर्थन भी एक मात्र आगम की आजा के पालन रूप से ही करना प्राप्त है। जैन आचार्य इसी दृष्टि से अपने आपवादिक हिंसा मार्ग का समर्थन करते रहे।

श्राचार्य हरिभद्र ने चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध को दर्शाते समय श्रहिंसा-हिंसा के उत्सर्ग-ग्रपवादभाव का जो सूक्ष्म विवेचन किया है वह श्रपने पूर्वी-चार्यों की परंपराप्राप्त संपत्ति तो है ही पर उसमें उनके समय तक की विकसित मीमांसारीली का भी कुछ न कुछ ग्रसर है। इस तरह एक तरफ से चार वाक्यार्थबोध के बहाने उन्होंने उपदेशपद में मीमांसा की विकसित शैली का, जैन इष्टि के ऋनुसार संग्रह किया: तत्र दूसरी तरफ से उन्होंने बौद्ध परिभाषा को भी 'घोडशक' भें अपनाने का सर्वप्रथम प्रयत्न किया। धर्मकीर्ति के 'प्रमाणवार्तिक' के पहले से भी बौद्ध परंपरा में विचार विकास की कम प्राप्त तीन भूमिकात्रों को दर्शानेवाले श्रुतमय, चिंतामय श्रीर भावनामय ऐसे तीन शब्द बौद वाङ्मय में प्रसिद्ध रहे। हम जहाँ तक जान पाए हैं कह सकते हैं कि श्राचार्य हरिभद्र ने ही उन तीन बौद्धप्रसिद्ध शब्दों को लेकर उनकी व्याख्या में वाक्यार्थ-बोध के प्रकारों को समाने का सर्वप्रथम प्रयत्न किया। उन्होंने घोडशक में परि-भाषाएँ तो बौद्धों की लीं पर उन की व्याख्या ऋपनी दृष्टि के अनुसार की: श्रीर श्रुतमय को वाक्यार्थ ज्ञानरूप से, चिंतामय को महावाक्यार्थ ज्ञानरूप से श्रीर भावनामय को ऐदम्पर्यार्थ ज्ञानरूप से घटाया। स्वामी विद्यानन्द ने उन्हीं बौद परिभाषात्रों का 'तत्त्वार्थऋोकवार्तिक' में खंडन किया, जब कि हरिभद्र ने उन परिभाषात्रों को ऋपने ढंग से जैन वाङ्मय में ऋपना लिया।

उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में इरिभद्रवर्शित चार प्रकार का वाक्यार्थबीध,

१ षोडशक १. १०।

२ देखो, तत्त्वार्यश्लोकवार्तिक पृ० २१।

जिसका पुराना इतिहास, निर्युक्ति के ब्रानुगम में तथा पुपनी वैदिक परंपरा ब्रादि में भी मिलता है; उस पर ब्रापनी पैनी नैयायिक हिष्ट से बहुत ही मार्मिक प्रकाश डाला है, श्रीर स्थापित किया है कि ये सब वाक्यार्थ बोध एक दीर्ष श्रुतोयोग रूप हैं जो मित उपयोग से जुदा है। उपाध्यायजी ने शानिबन्दु में जो वाक्यार्थ विचार संदोप में दरसाया है वही उन्होंने श्रुपनी 'उपदेश रहस्य' नामक दूसरी कृति में विस्तार से किन्तु 'उपदेशपद' के साररूप से निरूपित किया है जो शानिबन्दु के संस्कृत टिप्पण में उद्धृत किया गया है। (देखो शान-बिन्दु, टिप्पण, पृ० ७४. पं० २७ से)।

#### (४) श्रहिंसा का स्वरूप श्रीर विकास

[२१] उपाध्यायजी ने चतुर्विध वाक्यार्थ का विचार करते समय शानविन्दु में जैन परंपरा के एक मात्र श्रीर परम सिद्धान्त श्राहिंसा को लेकर, उत्सर्गश्रपवादभाव की जो जैन शास्त्रों में परापूर्व से चली श्रानेवाली चर्चा की है
श्रीर जिसके उपपादन में उन्होंने श्रपने न्याय-मीमांसा श्रादि दर्शनान्तर के गंभीर
श्रम्यास का उपयोग किया है, उसको यथासंभव विशेष समभाने के लिए,
श्रानिबन्दु टिप्पण में [पृ० ७६ पं० ११ से ] जो विस्तृत श्रवतरण्संग्रह किया है
उसके श्राधार पर, यहाँ श्राहिंसा संबंधी कुछ ऐतिहासिक तथा तात्विक मुद्दों पर
प्रकाश डाला जाता है।

श्रिहंसा का सिद्धांत श्रार्थ परंपरा में बहुत ही प्राचीन है। श्रीर उसका श्रादर सभी श्रार्थशाखाश्रों में एक सा रहा है। फिर भी प्रजाजीवन के विस्तार के साथ-साथ तथा विभिन्न धार्मिक परंपराश्रों के विकास के साथ-साथ, उस सिद्धांत के विचार तथा व्यवहार में भी श्रानेकमुखी विकास हुश्रा देखा जाता है। श्रार्थ परंपरा में बहने लगे ऐसा जान पड़ता है। एक स्रोत तो मुख्यतया श्रमण जीवन के श्राश्रय से बहने लगे ऐसा जान पड़ता है। एक स्रोत तो मुख्यतया श्रमण जीवन के श्राश्रय से बहने लगे ऐसा जान पड़ता है। एक स्रोत तो मुख्यतया श्रमण जीवन के श्राश्रय से बहने लगा, जब कि दूसरा स्रोत ब्राह्मण परंपरा—चतुर्विच श्राश्रम—के जीवन-विचार के सहारे प्रवाहित हुश्रा। श्रिहंसा के ताच्चिक विचार में उक्त दोनों स्रोतों में कोई मतमेद देखा नहीं जाता। पर उसके व्यावहारिक पहलू या जीवनगत उपयोग के बारे में उक्त दो स्रोतों में ही नहीं बल्कि प्रत्येक श्रमण एवं श्राह्मण स्रोत की छोटी-बड़ी श्रवान्तर शाखात्रों में भी, नाना प्रकार के मतमेद तथा श्रापसी विरोध देखे जाते हैं। ताच्चिक रूप से श्रिहंसा सव को एक-सी मान्य होने पर भी उस के व्यावहारिक उपयोग में तथा तदनुसारी व्याक्याक्रों में जो मतमेद श्रीर विरोध देखा जाता है उसका प्रवान कारवा जीवनहरूट का

मेद है। अमण परंपरा की जीवनहिष्ट प्रधानतया वैयक्तिक झीर आध्यास्मिक रही है, जब कि ब्राह्मण परंपरा की जीवनहिष्ट प्रधानतया सामाजिक या लोकसंब्राहक रही है। पहली में लोकसंब्रह तभी तक इष्ट है जब तक वह आध्यास्मिकता का विरोधी न हो। जहाँ उसका आध्यास्मिकता से विरोध दिखाई दिया वहाँ पहली हिष्ट लोकसंब्रह की छोर उदासीन रहेगी या उसका विरोध करेगी। जब कि दूसरी हिष्ट में लोकसंब्रह इतने विशाल पैमाने पर किया गया है कि जिससे उसमें आध्यास्मिकता और मौतिकता परस्पर टकराने नहीं पाती।

अमण परपरा की ब्रहिंसा संबंधी विचारधारा का एक प्रवाह अपने विशिष्ट रूप से बहता था जो काल कम से आगो जाकर दीर्घ तपस्वी भगवान् महावीर के जीवन में उदात्त रूप में व्यक्त हुआ। इम उस प्रकटीकरण को 'आचाराङ्ग'. 'सूत्रकृताङ्ग' आदि प्राचीन जैन आगमों में स्पष्ट देखते हैं। आहिंसा धर्म की प्रतिष्ठा तो आत्मीपम्य की दृष्टि में से ही हुई थी। पर उक्त आगमों में उसका निरूपण और विश्लेषण इस प्रकार हुआ है—

- १. दुःख श्रीर भय का कारण होने से हिंसामात्र वर्ज्य है, यह श्रहिंसा सिद्धान्त की उपपत्ति ।
- २. हिंसा का अर्थ यद्यपि प्राणनाश करना या दुःख देना है तथापि हिंसा-जन्य दोष का आधार तो मात्र प्रमाद अर्थात् रागद्वेषादि ही है। अगर प्रमाद-या आसक्ति न हो तो केवल प्राणनाश हिंसा कोटि में आ नहीं सकता, यह अहिंसा का विश्लेषण ।
- ३. वध्यजीवों का कद, उनकी संख्या तथा उनकी इन्द्रिय स्त्रादि संपत्ति के तारतम्य के ऊपर हिंसा के दोष का तारतम्य स्त्रवर्त्तवित नहीं है; किन्तु हिंसक के परिणाम या कृति की तीव्रता-मंदता, सज्ञानता-स्रज्ञानता या बल प्रयोग की न्यूना-धिकता के ऊपर स्रवलंबित है, ऐसा कोटिकम ।

उपर्युक्ति तीनों बातें भगवान् महावीर के विचार तथा श्राचार में से फिलत होकर श्रागमों में प्रथित हुई हैं। कोई एक व्यक्ति या व्यक्तिसमूह कैसा ही श्राध्यात्मिक क्यों न हो पर वह संयमलाची जीवनधारण का भी प्रश्न सोचता है तब उसमें से उपर्युक्त विश्लेषण तथा कोटिकम श्रपने श्राप ही फिलत हो जाता है। इस हिन्ट से देखा जाए तो कहना पड़ता है कि श्रागे के जैन वाङ्मय में श्राहिंसा के संबंध में जो विशेष ऊहापोह हुआ है उसका मूल श्राधार तो प्राचीन श्रागमों में प्रथम से ही रहा ।

सम्चे बैन वाङ्मय में पाए जानेवाले ख्राहिंसा के ऊहापोह पर जब हम हिष्टपात करते हैं, तब हमें स्पष्ट दिखाई देता है कि जैन वाङ्मय का ऋहिंसा- संबंधी ऊहापोह मुख्यतमा चार बलों पर श्रवलंबित है। पहला तो यह कि वह प्रधानतया साधु जीवन का ही श्रवएव नवकोटिक-पूर्ण श्रहिंसा का ही विचार करता है। दूसरा यह कि वह ब्राह्मण परंपरा में विहित मानी जानेवाली श्रीर प्रतिष्ठित समभी जानेवाली यशीय श्रादि श्रनेकिषध हिंसाश्रों का विरोध करता है। तीसरा यह कि वह श्रन्य श्रमण परंपराश्रों के स्थागी जीवन की श्रपेषा भी जैन श्रमण का त्यागी जीवन विशेष नियंत्रित रखने का श्रामह रखता है। चौथा यह कि वह जैन परंपरा के ही श्रवान्तर फिरकों में उत्पन्न होनेवाले पारस्परिक विरोध के प्रश्नों के निराकरण का भी प्रयक्त करता है।

नवकोटिक-पूर्ण ऋहिंसा के पालन का ऋाग्रह भी रखना ऋौर संयम या सद्गुणविकास की दृष्टि से जीवनिनविंह का समर्थन भी करना-इस विरोध में से हिंसा के द्रव्य, भाव ऋादि भेदों का ऊहापोह फलित हुआ और अन्त में एक मात्र निश्चय सिद्धान्त यही स्थापित हुआ कि ऋाखिर को प्रमाद ही हिंसा है। ऋपत्त जीवनव्यवहार देखने में हिंसात्मक हो तब भी वह वस्तुतः ऋहिंसक ही है। जहाँ तक इस ऋाखरी नतीजे का संबंध है वहाँ तक श्वेताम्बर-दिगम्बर ऋादि किसी भी जैन फिरके का इसमें थोड़ा भी मतभेद नहीं है। सब फिरकों की विचार-सरणी परिभाषा और दलीलें एक-सी हैं। यह हम ज्ञानबिन्दु के टिप्पण गत श्वेताम्बरीय विस्तृत ऋवतरणों से भली-मांति जान सकते हैं।

वैदिक परंपरा में यज्ञ, श्रातिथ श्राद श्रादि श्रानेक निमित्तों से होने वाली जो हिंसा धार्मिक मानकर प्रतिष्ठित करार दी जाती थी उसका विरोध सांख्य, बौद्ध श्रीर जैन परंपरा ने एक सा किया है फिर भी श्रागे जाकर इस विरोध में सुख्य भाग बौद्ध श्रीर जैन का ही रहा है। जैन वाङ्मयगत श्रिहंसा के ऊहापोह में उक्त विरोध की गहरी छाप श्रीर प्रतिक्रिया भी है। पर-पद पर जैन साहित्य में वैदिक हिंसा का लयडन देखा जाता है। साथ ही जब वैदिक लोग जैनों के प्रति यह श्राशंका करते हैं कि श्रारा धार्मिक हिंसा भी श्रकतंत्र्य है तो तुम जैन लोग श्राप्ती समाज रचना में मन्दिरनिमांण, देवपूजा श्रादि धार्मिक कृत्यों का समावेश श्राहंसक रूप से कैसे कर सकांगे हत्यादि। इस प्रश्न का खुलासा भी जैन वाङ्मय के श्राहंसा संबंधी ऊहापोह में सविस्तर पाया जाता है।

प्रमाद—मानिसक दोष ही मुख्यतया हिंसा है श्रीर उस दोष में से जनित ही प्राण-नाश हिंसा है। यह विचार जैन झौर बौद्ध परंपरा में एक सा मान्य है। फिर भी हम देखते हैं कि पुराकाल से जैन झौर बौद्ध परंपरा के बीच ऋहिंसा के संबंध में पारस्परिक खपडन-मएडन बहुत हुआ है। 'सूत्रकृताझ' जैसे प्राचीन झागम में भी ऋहिंमा संबंधी बौद्ध मन्तव्य का खंडन है। इसी तरह

'मिक्निमनिकाय' बैसे पिटक ग्रंथों में भी जैन संमत ऋहिंसा का सपरिहास खरडन पाया जाता है। उत्तरवर्ती निर्यंक्ति झादि जैन ग्रंथों में तथा 'अभिधर्मकोष' श्रादि बौद्ध ग्रंथों में भी वही पुराना खरहन-मरहन नए रूप में देखा जाता है। जब जैन-बौद्ध टोनों परंपराएँ वैदिक हिंसा की एक सी विरोधिनी हैं श्रीर जब दोनों की श्रहिंसा संबंधी व्याख्या में कोई तात्त्विक मतभेद नहीं तब पहले से ही दोनों में पारस्परिक खरडन-महडन क्यों शरू हुन्ना ग्रीर चल पड़ा---यह एक प्रश्न है। इसका जवाब जब हम दोनों परंपराश्रों के साहित्य को ध्यान से पढ़ते हैं, तब मिल जाता है। खरडन-मरडन के अनेक कारणों में से प्रधान कारण तो यही है कि जैन परंपरा ने नवकोटिक ऋहिंसा की सहम व्याख्या को श्रमल में लाने के लिए जो बाह्य प्रवृत्ति को विशेष नियंत्रित किया वह बौद्ध परंपरा ने नहीं किया । जीवन-संबंधी बाह्य प्रवृत्तियों के श्रृति नियत्रण श्रीर मध्यम-मार्गीय शैथिल्य के प्रवल भेद में से ही बौद श्रीर जैन परंपराएँ श्रापस में खएडन-मएडन में प्रवृत्त हुईं। इस खएडन-मएडन का भी जैन वाङमय के श्रहिंसा संबंधी जहापोह में खासा हिस्सा है जिसका कछ नमना ज्ञानबिन्द के टिप्पणों में दिए हए जैन श्रीर बीद अवतरणों से जाना जा सकता है। जब हम दोनों परंपरास्त्रों के खरडन मरडन को तटस्य भाव से देखते हैं तब निःसंकोच कहना पड़ता है कि बहुधा दोनों ने एक दूसरे को गलत रूप से ही समक्ता है। इसका एक उदाहरण 'मिल्फिमनिकाय' का उपालिसत्त और दसरा नमना सत्रकताक (१.१.२.२४-३२:२६.२६-२८) का है।

जैसे-जैसे जैन साधुसंघ का विस्तार होता गया श्रौर जुदे-जुदे देश तथा काल में नई-नई परिस्थित के कारण नए-नए परन उत्पन्न होते गए वैसे-बैसे जैन तत्त्वचिन्तकों ने श्राहिंसा की व्याख्या श्रौर विश्लेषण में से एक स्पष्ट नया विचार प्रकट किया। वह यह कि श्रगर श्रप्रमत्त भाव से कोई जीवविराधना—हिंसा हो जाए या करनी पड़े तो वह मात्र श्राहिंसाकोटि की श्रतएव निर्दांप हो नहीं है बल्कि वह गुण (निर्जरा) वर्षक भी है। इस विचार के श्रनुसार, साधु पूर्ण श्राहिंसा का स्वीकार कर लेने के बाद मी, श्रगर संयत जीवन की पृष्टि के निमित्त, विविध प्रकार की हिंसारूप समभी जानेवाली प्रवृत्तियाँ करता है तो वह संयमविकास में एक कदम श्रागे बढ़ता है। यही जैन परिभाषा के श्रनुसार निश्चय श्रहिंसा है। जो त्यागी विलक्कुल वस्त्र श्रादि रखने के विरोधी ये वे मर्यादित रूप में वस्त्र श्राहि उपकरण (साधन) रखनेवाले साधुश्रों को जब हिंसा के नाम पर कोसने लगे तब वस्त्रादि के समर्थक त्यागियों ने उसी निश्चय सिद्धान्त का श्राश्रय लेकर जवाब दिया कि केवल संयम के घारण श्रीर निर्वांड के वास्ते ही, श्रीर की

तरह मर्यादित उपकरण आदि का रखना ऋहिंसा का बावक नहीं। जैन साधुसंघ की इस प्रकार की पारस्परिक आचारभेदमलक चर्चा के द्वारा भी अहिंसा के कहापोह में बहुत कुछ विकास देखा जाता है, जो श्रोधनियंकि श्रादि में स्पष्ट है। कमी-कभी श्राहिंसा की चर्चा शुष्क तर्क की-सी हुई जान पड़ती है। एक व्यक्ति प्रश्न करता है कि अगर वस्त्र रखना ही है तो वह बिना फाडे अलएड ही क्यों न रखा जाए: क्योंकि उसके फाड़ने में जो सूक्ष्म आग्रा उडेंगे वे जीव-धातक जरूर होंगे। इस प्रश्न का जवाब भी उसी दंग से दिया गया है। जबाब देनेवाला वहता है, कि अगर वस्त्र फाइने से फैलनेवाले सक्ष्म अग्रास्त्रों के द्वारा जीवधात होता है: तो तुम जो हमें वस्त्र फाड़ने से रोकने के लिए कुछ कहते हो उसमें भी तो जीवघात होता है न ?—इत्यादि । ऋस्तु । जो कुछ हो, पर इम जिनभदगणि की स्पष्ट वाणी में जैनपरंपरासंमत श्रहिंसा का पूर्ण स्वरूप पाते हैं। के कहते हैं कि स्थान सजीव हो या निर्जाव, उसमें कोई जीव घातक हो जाता हो या कोई स्त्रघातक ही देखा जाता हो, पर इतने मात्र से हिंसा या ऋहिंसा का निर्णय नहीं हो सकता । हिंसा सचमच प्रमाद-श्रयतना-श्रसंयम में ही है फिर चाहे किसी जीव का घात न भी होता हो। इसी तरह ऋगर ऋप्रमाद या यतना-संयम सुरक्तित है तो जीवघात दिखाई देने पर भी वस्ततः श्रहिंसा ही है।

उपर्युक्त विवेचन से ऋहिंसा संबंधी जैन ऊहापोह की नीचे लिखी क्रमिक भूमिकाएँ फलित होती हैं।

- (१) प्राण का नाश हिंसारूप होने से उसको रोकना ही ऋहिंसा है।
- (२) जीवन धारण की समस्या में से फिलत हुआ कि जीवन-खासकर संयमी जीवन के लिए अनिवाय समभी जानेवाली प्रवृत्तियाँ करते रहने पर अगर जीवधात हो भी जाए तो भी यदि प्रमाद नहीं है तो वह जीवधात हिंसारूप न होकर अहिंसा ही है।
- (३) श्रागर पूर्णरूपेण श्रिहिंसक रहना हो तो वस्तुतः श्रीर सर्वप्रथम चित्तगत क्लेश (प्रमाद) का ही त्याग करना चाहिए। यह हुन्ना तो श्रिहिंसा सिद्ध हुई। श्रिहिंसा का बाह्य प्रवृत्तियों के साथ कोई नियत संबंध नहीं है। उसका नियत संबंध मानसिक प्रवृत्तियों के साथ है।
- (४) वैयक्तिक या सामूहिक जीवन में ऐसे भी क्षपवाद स्थान ऋाते हैं जब कि हिंसा मात्र ऋहिंसा ही नहीं रहती प्रत्युत वह गुणवर्षक भी बन जाती है। ऐसे ऋापवादिक स्थानों में ऋगर कही जानेवाली हिंसा से डरकर उसे ऋाचरण में न लाया जाए तो उलय दोष लगता है।

ऊपर हिंसा-म्रहिंसा संबंधी जो विचार संद्वेप में बतलाया है उसकी पूरी-पूरी

शास्त्रीय सामग्री उपाच्यायजी को प्राप्त थीं श्रतएव उन्होंने 'वाक्यार्थ विचार' प्रसंग में जैनसम्मत-खासकर सायुजीवनसम्मत-श्रृहिंसा को लेकर/उत्सर्ग-श्रपवाद-भाव की चर्चा की है। उपाध्यायजी ने जैनशास्त्र में पाए जानेवाले श्रपवादों का निर्देश करके स्पष्ट कहा है कि ये अपवाद देखने में कैसे ही क्यों न अहिंसा-विरोधी हों. फिर भी उनका मूल्य श्रीत्सर्गिक श्रहिंसा के बरावर ही है। श्रुपवाद अनेक बतलाए गए हैं, और देश-काल के अनुसार नए अपवादों की भी सृष्टि हो सकती है: फिर भी सब अपवादों की आतमा मुख्यतया दो तत्त्वों में समा जाती है। उनमें एक तो है गीतार्थत्व यानि परिण्तशास्त्रज्ञान का श्रीर दसरा है कतयोगित्व श्रर्थात चित्तसाम्य या स्थितप्रज्ञत्व का ।

उपाध्यायजी के द्वारां बतलाई गई जैन श्रहिंसा के उत्सर्ग-श्रपवाद की यह चर्चा. ठीक ब्राह्मरशः मीमांसा श्रीर स्मृति के ब्राह्मसा संबंधी उत्सर्ग-श्रपवाद की विचारसरिए से मिलती है। अन्तर है तो यही कि जहाँ जैन विचारसरिए साध वा पर्यात्यागीके जीवन को लक्ष्य में रखकर प्रतिष्ठित हुई है वहाँ मीमांसक श्रीर स्मातों की विचारसरिए गृहस्थ, त्यागी सभी के जीवन को केन्द्र स्थान में रखकर प्रचितत हुई है। दोनों का साम्य इस प्रकार है-

१ जैन

१ सब्वे पागा न हंतब्बा २ साधजीवन की ग्रशक्यता का

प्रश्न

 शास्त्रविहित प्रवृत्तियों में हिंसा दोष का श्राभाव श्रर्थात निविद्याचरण ही हिंसा

२ वैदिक

१ मा हिंस्यात् सर्वभूतानि २ चारों आश्रम के सभी प्रकार के श्रधिकारियों के जीवन की तथा तत्संबंधी कर्तव्यों की श्रराक्यता का प्रशन

३ शास्त्रविहित प्रवृत्तियों में हिंसा-दोष का श्रभाव श्रर्थात निषिद्धा-चार ही हिंसा है

यहाँ यह ध्यान रहे कि जैन तत्त्वश 'शास्त्र' शब्द से जैन शास्त्र को-खासकर साधु-जीवन के विधि-निषेध प्रतिपादक शास्त्र को ही लेता है: जब कि वैदिक तत्त्वचिन्तक, शास्त्र शब्द से उन सभी शास्त्रों को लेता है जिनमें वैयक्तिक, कौदुम्बिक, सामाजिक, धार्मिक और राजकीय ऋदि सभी कर्तव्यों का विधान है।

के-जैन शास्त्र के यथावत अनुसरण में ही है।

४ अन्ततोगत्वा अहिंसा का मर्म जिनाजा ४ अनन्तोगत्वा अहिंसा का तात्पर्व वेड तथा स्मृतियों की आज्ञा के पाळन में ही है।

उपाध्यायजी ने उपर्युक्त चार भूमिकावाली ऋहिंसा का चतुर्विध वाक्यार्थ के द्वारा निरूपक्ष करके उसके उपसंहार में जो कुछ लिखा है वह वेदानुयायी मीमांसक श्रीर नैयायिक की ऋहिंसाविषयक विचारसरिए के साथ एक तरह की जैन विचारसरिए की तुलना मात्र है। श्रथवा थों कहना चाहिए कि वैदिक विचारसरिए के द्वारा जैन विचारसरिए का विश्लेषण ही उन्होंने किया है। जैसे मीमांसकों ने वेदविहित हिंखा को छोड़कर ही हिंसा में श्रनिष्टजनकत्व माना है वैसे ही उपाध्यायजी ने श्रन्त में स्वरूप हिंसा को छोड़ कर ही मात्र हेतु—श्रात्मपरिणाम हिंसा में ही श्रनिष्टजनकस्व यतलाया है।

## (५) पट्स्थानपतितत्व ऋौर पूर्वगत गाथा

[२७] श्रुतचर्चा के प्रसंग में श्राहिंसा के उत्सर्ग-श्रुपवाद की विचारणा करने के बाद उपाध्यायजी ने श्रुत से सैबंध रखनेवाले श्रुनेक ज्ञातव्य मुद्दों पर विचार प्रकट करते हुए पट्स्थान के मुद्दे की भी शास्त्रीय चर्चा की है जिसका समर्थन इमारे जीवनगत श्रानुभव से ही होता रहता है।

एक ही श्रध्यापक से एक ग्रंथ ही पढ़नेवाले श्रनेक व्यक्तियों में, शब्द एवं श्चर्थ का श्वान समान होने पर भी उसके भावों व रहस्यों के परिज्ञान का जो तार-तम्य देखा जाता है वह उन अधिकारियों की आन्तरिक शक्ति के तारतम्य का ही परिणाम होता है। इस अनुभव को चतुर्दश पूर्वधरों में लागू करके 'कल्पभाष्य' के ब्राधार पर उपाध्यायजी ने बतलाया है कि चतुर्दशपूर्वरूप श्रुत को समान रूप से पढ़े हुए अनेक व्यक्तियों में भी श्रुतगत भावों के सोचने की शक्ति का अनेकविध तारतम्य होता है जो उनकी ऊष्टापोह शक्ति के तारतम्य का ही परिणाम है। इस तारतम्य को शास्त्रकारों ने छह विभागों में बाँटा है जो षट्स्थान कहलाते हैं। भावों को जो सबसे ऋधिक जान सकता है वह श्रतधर उत्कृष्ट कहलाता है। उसकी श्रपेद्धा से हीन, हीनतर, हीनतम रूप से छह कचात्रों का वर्णन है। उत्कृष्ट ज्ञाता की श्रपेशा—१ श्रनन्तभागहीन, २ श्रसं-ख्यातभागहीन, ३ संख्यातभागहीन, ४ संख्यातगुणहीन, ५ स्रसंख्यातगुणहीन श्रीर ६ श्रनन्तगणहीन-ये क्रमशः उतरती हुई छुह कहाएँ हैं। इसी तरह सब से न्यून भावों को जाननेवाले की ऋषेद्धा---१ ऋनन्तभागऋधिक, २ ऋसंख्यातभाग-श्रिषिक, ३ संख्यातभागश्रिधिक, ४ संख्यातगराश्रिधिक, ५ श्र**सं**ख्यातगराश्रिधिक श्रीर ६ श्रनन्तग्राश्रधिक-ये क्रमशः चढती हुई कलाएँ हैं।

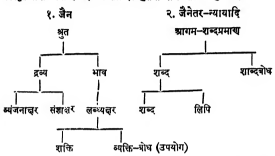
१ देखो, श्वानबिन्दु, टिप्पण पृ० ६६ ।

श्रुत की समानता होने पर भी उसके भावों के परिज्ञानगत तारतम्य का कारण जो ऊहापोहसामर्थ्य है उसे उपाध्यायजी ने श्रुतसामर्थ्य श्रौर मतिसामर्थ्य उभयरूप कहा है-फिर भी उनका विशेष भुकाव उसे श्रुतसामर्थ्य मानने की श्रोह स्पष्ट है।

श्रागे श्रुत के दीघोंपयोग विषयक समर्थन में उपध्यायजी ने एक पूर्वगत गाथा का [शानिवन्दु पृ०६.] उल्लेख किया है, जो 'विशेषावर्यकभाष्य' [गा०११७] में पाई जाती है। पूर्वगत शब्द का श्रर्थ है पूर्व-प्राक्तन। उस गाया को पूर्वगाया रूप से मानते श्राने की परंपरा जिनमद्रगिया द्वामाश्रमण जितनी तो पुरानी श्रवश्य जान पड़ती है; क्योंकि कोट्याचार्य ने भी श्रपनी हित्त में उसका पूर्वगतगाथा रूप से ही व्याख्यान किया है। पर यहाँ पर यह बात जरूर लक्ष्य लींचती है कि पूर्वगत मानी जानेवाली वह गाथा दिगम्बरीय ग्रंथों में कहीं नहीं पाई जाती श्रीर पाँच शानों का वर्णन करनेवाली 'श्रावश्यकितर्युक्ति' में भी वह गाथा नहीं है।

हम पहले कह आए हैं कि अन्तर-अनद्वर रूप से श्रुत के दो भेद बहुत पुराने हैं श्रीर दिगम्बरीय-श्वेताम्बरीय दोनों परंपराश्रों में पाए जाते हैं। पर श्रनन्नर श्रत की दोनों परंपरागत व्याख्या एक नहीं है। दिगम्बर परंपरा में श्रनदरश्रत शब्द का श्रर्थ सबसे पहले श्रकलंक ने ही स्पष्ट किया है। उन्होंने स्वार्थश्रत को श्चनद्धरश्रुत बतलाया है। जब कि श्वेताम्बरीय परंपरा में नियुक्ति के समय से ही श्रनद्धरश्रत का दूसरा श्रर्थ प्रसिद्ध है। नियुं कि में श्रनद्धरश्रत रूप से उच्छासित, निःश्वसित आदि ही श्रुत लिया गया है। इसी तरह अन्तरश्रुत के अर्थ में भी दोनों परंपराश्रों का मतमेद है। श्रकलंक परार्थ वचनात्मक श्रत को ही श्रद्धरश्रत कहते हैं जो कि केवल द्रव्यश्रत रूप है। तब, उस पूर्वगत गाथा के व्याख्यान में जिनभद्रगिण चमाश्रमण त्रिविध श्रवर बतलाते हुए श्रवरश्रत को द्रव्य भाव रूप से दो प्रकार का बतलाते हैं। द्रव्य और भाव रूप से श्रुत के दो प्रकार मानने की जैन परंपरा तो पुरानी है स्त्रीर श्वेताम्बर-दिगम्बर शास्त्रों में एक सी ही है पर श्रद्धरश्रत के व्याख्यान में दोनों परंपराश्रों का श्रन्तर हो गया है। एक परंपरा के श्रनुसार द्रव्यश्रत ही श्रज्ञरश्रुत है जब कि दूसरी परंपरा के श्रनुसार द्रव्य श्रीर भाव दोनों प्रकर का ऋच्राश्रुत है। द्रव्यश्रुत शब्द जैन वाङ्मय में प्राना है पर उसके व्यञ्जनात्वर-संज्ञात्वर नाम से पाए जानेवाले दो प्रकार दिगम्बर शास्त्रों में नहीं है।

द्रव्यश्रुत स्त्रौर भावश्रुत रूप से शास्त्रज्ञान संबंधी जो विचार जैन परंपरा में पाया जाता है। स्त्रौर जिसका विशेष रूप से स्पष्टीकरण उपाध्यायजी ने पूर्वगत गाया का व्याख्यान करते हुए किया है, वह सारा विचार, आगम (श्रुति) प्रामाययवादी नैयायिकादि सभी वैदिक दर्शनों की परंपरा में एक-सा है और स्रिति विस्तृत पाया जाता है। इसकी शाब्दिक तुलना नीचे लिखे अनुसार है—



पदार्थांपस्थित, संकेतज्ञान, श्राकांद्या, योग्यता, श्रासित, तात्पर्यज्ञान श्रादि शान्द्रवोध के कारण जो नैयायिकादि परंपरा में प्रसिद्ध हैं, उन सबको उपाध्यायजी ने शान्द्रवोध-परिकर रूप से शान्द्रवोध में ही समाया है। इस जगह एक ऐतिहा- सिक सत्य की श्रोर पाठकों का ध्यान खींचना जरूरी है। वह यह कि जब कभी, किसी जैन श्राचार्य ने, कहीं भी नया प्रमेय देखा तो उसका जैन परम्परा की परिभाषा में क्या स्थान है यह वतलाकर, एक तरह से जैन श्रुत की श्रुतान्तर से द्वला की है। उदाहरणार्थ—भर्तृहरीय 'वाक्यपदीय' में वेखरी, प्रध्यमा, पर्यन्ती श्रीर सक्षमा रूप से जो चार प्रकार की भाषाश्रों का बहुत ही विस्तृत श्रीर तलस्पर्शी वर्णन है, उसका जैन परम्परा की परिभाषा में किस प्रकार समावेश हो सकता है, यह स्वामी विद्यानन्द ने बहुत ही स्पष्टता श्रीर यथार्थता से सबसे पहले बतलाया है, जिससे जैन जिज्ञासुश्रों को जैनतर विचार का श्रीर जैनतर जिज्ञासुश्रों को जैन विचार का सरलता से बोध हो सके। विद्यानन्द का वही समन्वय वादिदेवसूरि ने श्रपने ढंग से वर्णित किया है। उपाध्यायजी ने भी, न्याय श्रादि दर्शनों के प्राचीन श्रीर नवीन न्यायादि अंथों में, जो शान्द्रवोध श्रीर श्राम प्रमाण संबंधी विचार देखे श्रीर पदे उनका उपयोग उन्होंन श्रान

१ देखो, वास्यपदीय १.११४।

२ देखो. तत्त्वार्थ रखो० पू० २४०, २४१ ।

**३ दे**खो, स्याद्वादरत्नाकर, पृ० १७ ।

बिंदु में जैन भुत की उन विचारों के साथ तुबना करने में किया है, को ऋम्यासी को खास मनन करने बोग्य है।

#### (६) मतिज्ञान के विशेष निरूपण में नया उहापोह

[ ३४ ] प्रसंगप्राप्त श्रुत की कुछ बातों पर विचार करने के बाद फिर प्रंथकार ने प्रस्तुत मितज्ञान के विशेषों—मेदों का निरूपण श्रुरू किया है। जैन
वाङ्मय में मितज्ञान के अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा—ये चार मेद तथा
उनका परस्पर कार्य-कारणभाव प्रसिद्ध है। ग्रागम और तक्ष्मुंग में उन मेदों पर
बहुत कुछ विचार किया गया है। पर उपाध्यायजी ने ज्ञानिंदु में जो उन मेदों
की तथा उनके परस्पर कार्य-कारणभाव की विवेचना की है वह प्रधानतक्ष
विशेषावश्यकमाष्यानुगामिनी है । इस विवेचना में उपाध्यायजी ने पूर्ववर्ती
जैन साहित्य का सार तो रख ही दिया है; साथ में उन्होंने कुछ नया ऊहापोह भी
अपनी श्रोर से किया है। यहाँ हम ऐसी तीन खास बातों का निर्देश करते हैं
जिन पर उपाध्यायजी ने नया ऊहापोह किया है—

- (१) प्रत्यच् ज्ञान की प्रक्रिया में दार्शनिकों का ऐकमत्य
- (२) प्रामाएयनिश्चय के उपाय का प्रश्न
- (३) त्रानेकान्त दृष्टि से प्रामाएय के स्वतस्त्व-परतस्त्व की व्यवस्था
- (१) प्रत्यच्च ज्ञान की प्रिक्तया में शब्दमेद मले ही हो पर विचारमेद किसी का नहीं है। न्याय-वैशेषिक श्चादि सभी वैदिक दार्शनिक तथा बौद्ध दार्शनिक भी यही मानते हैं कि जहाँ इंद्रियजन्य श्चीर मनोजन्य प्रत्यच्च ज्ञान होता है वहाँ सबसे पहले विषय श्चीर इंद्रिय का सिनकर्ष होता है। फिर निर्विकल्पक ज्ञान, श्चनन्तर सिवकल्पक ज्ञान उत्पन्न होता है जो कि संस्कार द्वारा स्मृति को भी पैदा करता है। कभी-कभी सिवकल्पक ज्ञान धारारूप से पुना-पुनः हुश्चा करता है। प्रत्यच्च ज्ञान की प्रक्रिया का यह सामान्य कम है। इसी प्रक्रिया को जैन तत्त्वज्ञों ने श्चपनी व्यञ्जनावप्रह, श्चर्यावप्रह, ईहा, श्चवाय श्चीर धारणा की खास परिभाषा में बहुत पुराने समय से बतलाया है। उपाध्यायजी ने इस ज्ञानविंदु में, परम्परागत जैन-प्रक्रिया में खास करके दो विषयों पर प्रकाश डाला है। पहला है कार्य-कारख-भाव का परिष्कार श्चीर दूसरा है दर्शनान्तरीय परिभाषा के साथ जैन परिमाष्क की दुलना। श्चर्यावप्रह के पति श्चर्यावप्रह की, श्चीर ईहा के प्रति श्चर्यावप्रह

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य, गा० २६६-२६६ ।

२ देखो, प्रमाग्रमीमांसा टिप्पण्, पृ० ४५ ।

की और इसी कम से आगे धारणा के प्रति अवाय की कारणता का वर्णन तो केन वाङ्मय में प्राना ही है, पर नव्यन्यायशास्त्रीय परिशीलन ने उपाध्यायजी से उस कार्य-कारणभाव का प्रस्तुत ज्ञानिक हु में सपरिष्कार वर्णन कराया है, जो कि अन्य किसी जैन ग्रंथ में पाया नहीं जाता। न्याय आदि दर्शनों में पत्यच्च ज्ञान की प्रक्रिया चार अंशों में विभक्त है। [३६] पहला कारणांश [५० १० पं० २०] जो सिनिक्ष इंद्रिय कप है। तूसरा व्यापारांश [४६] जो सिनिक प्रंव निर्विक त्य ज्ञान कर श्रेष है। तीसरा फलांश [५० १५ पं० १६] जो सिनिक प्रंव निर्विक त्य ज्ञान कर है। तीसरा फलांश [५० ] जो धारावाही ज्ञान का या निश्चय कप है । तीसरा फलांश [५० ] जो धारावाही ज्ञान का या निश्चय कप है । उपाध्यायजी ने व्यञ्जनाव नह, अर्थाव नह आदि पुरतन जैन परिभाषाओं को उक्त चार अंशों में विभाजित करके स्पष्ट रूप से सूचना की है कि जैनेतर दर्शनों में प्रत्यच्च ज्ञान की जो प्रक्रिया है वही शब्दान्तर से जैनदर्शन में भी है। उपाध्यायजी व्यञ्जनाव मह को कारणांश, अर्थाव मह तथा ईहा को व्यापारांश, अर्थाव को फलांश और धारणा को परिपाक शंश कहते हैं, जो निलक ज्ञार उपयुक्त है।

बौद्ध दर्शन के महायानीय 'न्यायबिन्दु' श्रादि जैसे संस्कृत ग्रंथों में पाई जानेवाली, प्रत्यच ज्ञान की प्रक्रियागत परिभाषा, तो न्यायदर्शन जैसी ही है; पर हीनयानीय पालि ग्रंथों की परिभाषा भिन्न है। यद्यपि पालि वाङ्मय उपाध्यायजी को सुलम न या फिर उन्होंने जिस तुलना को सूचना की है, उस तुलना को, इस समय सुलभ पाली वाङ्मय तक विस्तृत करके, हम यहाँ सभी भारतीय दर्शनों की उक्त परिभाषागत तलना वतलाते हैं—

१ न्यायवर्शापकादि वेदिकदर्शन २ जैन दर्शन ३ पालि स्रभिधर्म । तथा महायानीय बोद्धदर्शन

 १ सिक्कि अ्थमाण इन्द्रिय १ व्यजनावग्रह १ स्त्रारम्मण का इन्द्रिय-या स्त्रापाथगमन–इन्द्रिय-विषयेन्द्रियसिक्कि स्त्रालम्बनसंत्रंथ तथा स्त्रावजन
 १ निर्विकल्पक २ स्रर्थावग्रह २ चतुरादिविज्ञान
 १ संशय तथा संभावना ३ ईहा ३ संपटिच्छन, संतीरण

१ The Psychological attitude of early Buddhist Philosophy: By Anagarika B. Govinda: P. 184. अभिषमस्यसंगद्धो ४.८।

४ सविकल्पक निर्याय ४ बोहरान ५ घारावाहि ज्ञान तथा ५ घाराया ५ जवन तथा जवनानुबन्ध संस्कार-स्मरण तदारम्मणपाक

- (२) [३८ ] प्रामाण्यनिश्चय के उपाय के बारे में ऊहापोह करते समय उपाध्यायजी ने मलयिगिर सूरि के मत की खास तौर से समीचा की है। मलय-गिरि सूरि का भ नन्तव्य है कि अवायगत प्रामाण्य का निर्णय अवाय की पूर्ववर्तिनी ईहा से ही होता है, चाहे यह ईहा लिख्ति हो या न हो। इस मत पर उपाध्यायजी ने आपित उठा कर कहा है, [३६] कि अगर ईहा से ही अवाय के प्रामाण्य का निर्णय माना जाए तो वादिदेवसूरि का प्रामाण्यनिर्णयविषयक स्वतस्त्व-परतस्त्व का पृथक्षरण कभी घट नहीं सकेगा। मलयिगिर के मत की समीचा में उपाध्यायजी ने बहुत सूक्ष्म कोटिकम उप्रिथत किया है। उपाध्यायजी जैसा व्यक्ति, जो मलयिगिर सूरि आदि जैसे पूर्वाचायों के प्रति बहुत ही आदरशील एवं उनके अनुगामी हैं, वे उन पूर्वाचायों के मत की खुले दिल से समालोचना करके सूचित करते हैं कि विचार के गुदीकरण एवं सत्यगवेषणा के प्रथ में अविचारी अनुसरण वाधक ही होता है।
- (३) [४०] उपाध्यायजी को प्रसंगवश श्रमेकान्त दृष्टि से प्रामायय के स्वतस्त्व-परतस्त्व निर्णय की व्यवस्था करनी दृष्ट है। इस उद्दृश्य की सिद्धि के लिए उन्होंने दो एकान्तवादी पल्लकारों को जुना है जो परस्पर विकद्ध मन्तव्य वाले हैं। मीमांसक मानता है कि प्रामायय की सिद्धि स्वतः ही होती है; तब नैयायिक कहता है कि प्रामायय की सिद्धि परतः ही होती है। उपाध्यायजी ने पहले तो मीमांसक के मुख से स्वतः प्रामायय का ही स्थापन कराया है; श्रीर पीछे उसका खरडन नैयायिक के मुख से करा कर उसके द्वारा स्थापित कराया है कि प्रामायय की सिद्धि परतः ही होती है। मीमांसक श्रीर नैयायिक की परस्पर खरडन-मयडन वाली प्रस्तुत प्रामाययसिद्धिविचयक चर्चा प्रामायय के खास 'तद्धित तय्यकारकत्व-कप' दार्शनिकसंमत प्रकार पर ही कराई गई है। इसके पहले उपाध्यायजी ने वैद्धान्तिकसंमत श्रीर तार्किकसंमत ऐसे श्रनेकविध प्रामायय के प्रकारों को एक-एक करके चर्चा के लिए जुना है श्रीर श्रन्त में बतलाया है कि ये सब प्रकार प्रस्तुत चर्चा के लिए उपयुक्त नहीं। केवल 'तद्धित तत्प्रकारक्त्वरूप' उसका प्रकार ही प्रस्तुत स्वतः परतस्त्व की सिद्धि की चर्चा के लिए उपयुक्त है। श्रनुपयोगी कह कर छोड़ दिए गए जिन श्रीर जितने प्रामायय के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने कर छोड़ दिए गए जिन श्रीर जितने प्रामायय के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने

विभिन्न दृष्टि से जैन शास्त्रानुसार ज्ञानविन्दु में निदर्शन किया है, उन और उत्तने प्रकारों का वैसा निदर्शन किसी एक जैन प्रन्थ में देखने में नहीं स्नाता।

मीमांसक श्रीर नैयायिक की ज्ञानबिन्दुगत स्वतः-परतः प्रामाण्य बाली चर्चा नव्यन्याय के परिष्कारों से जटिल बन गई हैं। उपाध्यायजी ने उदयन, गंगेश, रघुनाय, पल्लघर श्रादि नव्य नैयायिकों के तथा मीमांसकों के ग्रंथों का जो श्राकंठ पान किया था उसी का उद्गार प्रस्तुत चर्चा में पथ-पथ पर हम पाते हैं। प्रामाण्य की सिद्धि स्वतः मानना या परतः मानना या उभ्यरूप मानना यह प्रश्न जैन परंपरा के सामने उपस्थित हुआ। तब विद्यानन्द श्रादि ने बौद्ध मत को अपना कर अनेकान्त दृष्टि से यह कह दिया कि अभ्यास दशा में प्रामाण्य की सिद्धि स्वतः होती है और अनभ्यास दशा में परतः। उसके बाद तो फिर इस मुद्दे पर श्रनेक जैन तार्किकों ने संत्वेप श्रीर विस्तार से अनेकमुखी चर्चा की है। पर उपाध्यायजी की चर्चा उन पूर्वाचारों से निराली है। इसका मुख्य कारण है उपाध्यायजी का नव्य दर्शनशास्त्रों का सर्वाङ्गीण परिशीलन। चर्चा का उपसंहार करते हुए [४२,४३] उपाध्यायजी ने मीमांसक के पल्च में श्रीर नैयायिक के पल्च में आनेवाले दोषों का अनेकान्त दृष्टि से परिहार करके दोनों पत्नों के समन्वय द्वारा जैन मन्तव्य स्थापित किया है ।

#### ३. श्रवधि श्रीर मनःपर्याय की चर्चा

मित श्रीर श्रुत शान की विचारणा पूर्ण करके प्रत्यकार ने क्रमशः श्रविष [ ५१, ५२ ] श्रीर मनःपर्याय [ ५३, ५४ ] की विचारणा की है। श्रार्थ तत्त्व- चिंतक दो प्रकार के हुए हैं, जो भौतिक- लोकिक भूमिका वाले ये उन्होंने भौतिक साधन श्रयांत् इन्द्रिय-मन के द्वारा ही उत्पन्न होने वाले श्रनुमय मात्र पर विचार किया है। वे श्राप्यात्मिक श्रनुमय से परिचित न थे। पर दूसरे ऐसे भी तत्त्व- चिन्तक हुए हैं जो श्राप्यात्मिक भूमिका वाले थे। जिनको भूमिका श्राप्यात्मिक- लोकोत्तर यी उन श श्रम्पयात्मिक स्थाप्यात्मिक रहा। श्राप्यात्मिक श्रनुमय सुख्यत्या श्राप्यात्मिक की जायति पर निर्भर है। भारतीय दर्शनों की सभी प्रधान शाखाश्रों में ऐसे श्राप्यात्मिक श्रनुमय का वर्णन एक सा है। श्राप्यात्मिक श्रनुमय की पहुँच भौतिक जगत् के उस पार तक होती है। वैदिक, बौद्ध श्रीर की परंपर के प्राचीन समके जाने वाले अंथों में, वैसे विविध श्राप्यात्मिक

१ देखो, प्रमाणपरीज्ञा, पृ० ६३,तस्वार्यश्लोक०, पृ० १७५; परीज्ञामुख १.१३ । २ देखो. तस्वसंग्रह, पृ० ⊏११ ।

३ देखो, प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पण, पु०१६ पं०१८ से ।

अनुसवों का, कहीं कहीं मिलते लुलते शब्दों में और कहीं दूसरे शब्दों में वर्षन मिलता है। जैन वाक्सव में आध्यात्मक अनुसव—साद्यात्कार के तीन प्रकार वर्षित हैं—अविध, मनःपर्याय और केवल। अविध प्रत्यच्च वह है जो इन्द्रियों के द्वारा अगम्य ऐसे सुक्ष्म, व्यवहित और विप्रकृष्ट मूर्त प्रायों का साद्यात्कार कर सके। मनःपर्याय प्रत्यच्च वह है जो मात्र मनोगत विविध अवस्थाओं का साद्या-त्कार करे। इन दो प्रत्यच्चों का जैन वाङ्मय में बहुत विस्तार और मेद-प्रमेद वाला मनोरञ्जक वर्णन है।

बैदिक दर्शन के अनेक प्रन्थां में-खास कर 'पातखुलयोगसून' और उसके भाष्य आदि में-उपर्युक्त दोनों प्रकार के प्रत्यच्च का योगविभूतिरूप से स्पष्ट और आकर्षक वर्णन हैं। 'वेरोधिकसृत्र' के 'प्रशस्तपादमाध्य' में भी योड़ा-सा किन्तु स्पष्ट वर्णन हैं। वीद दर्शन के 'प्रश्क्तपादमाध्य' में भी योड़ा-सा किन्तु स्पष्ट वर्णन हैं। वीन परंपरा में पाया जानेवाला 'अविध्यान' शब्द तो जैनेतर परंपराओं में देखा नहीं जाता पर जैन परंपरा का 'प्रनःपर्याय' शब्द तो 'परिचत्तज्ञान'' या 'परिचत्तविजानना" जैसे सहशरूप में अन्यत्र देखा जाता है। उक्त दो श्रानों की दर्शनान्तरीय दुलना इस प्रकार है—

मनःपर्याय ज्ञान का विषय मन के द्वारा चिन्त्यमान वस्तु है या चिन्तनप्रकृत्त

- १ देखो, योगसूत्र विभूतिगद, सूत्र १६.२६ इस्यादि ।
- २ देखो, कंदलीटीकासहित प्रशस्तपादभाष्य, पृ० १८७।
- ३ देखो, मज्भिमनिकाय, सुत्त ६ ।
- ४ 'प्रत्ययस्य परचित्तज्ञानम्'-योगसूत्र. ३.१६ I
- ५ देखो. श्रमिधम्मत्यसंगद्दो, ६,२४।

मनोद्रव्य की श्रवस्थाएँ हैं -इस विषय में जैन, परंपरा में ऐकमत्य नहीं। निर्युक्ति श्रीर तत्वार्थसूत्र एवं तत्वार्थसूत्रीय व्याख्याश्रों में पहला पद्म वर्णित है; जब कि विशेषावश्यकमाष्य में दूसरे पद्म का समर्थन किया गया है। परंतु योगमाष्य तथा मिल्फ्रिमनिकाय में जो परिचत्त ज्ञान का वर्णन है उसमें केवल दूसरा ही पद्म है जिसका समर्थन जिनमद्रगिण-द्माश्रमण ने किया है। योगमाष्यकार तथा मिल्फ्रमनिकायकार स्पष्ट शब्दों में यही कहते हैं कि ऐसे प्रत्यत्त के द्वारा दूसरों के चित्त का ही साह्मात्कार होता है, चित्त के श्रालम्बन का नहीं। योगमाष्य में तो चित्त के श्रालम्बन का ग्रहण हो न सकने के पद्म में दलीलें भी दी गई हैं।

यहाँ विचारणीय बातें दो हैं—एक तो यह कि मनःपर्याय ज्ञान के विषय के बारे में जो जैन वाङ्मय में दो पन्न देखे जाते हैं, इसका स्पष्ट अर्थ क्या यह नहीं है कि पिछले वर्णनकारी साहित्य युग में अन्थकार पुरानी आध्यात्मिक बातों का तार्किक वर्णन तो करते थे पर आध्यात्मिक अनुभव का युग बीत खुका था। दूसरी बात विचारणीय यह है कि योगभाष्य, मज्भिमनिकाय और विशेषावश्यक-भाष्य में पाया जानेवाला ऐकमत्य स्वतंत्र चिन्तन का परिणाम है या किसी एक का दूसरे पर असर भी है ?

जैन वाङ मय में श्रविध श्रीर मनःपर्याय के संबन्ध में जो कुछ वर्णन है उस सबका उपयोग करके उपाध्यायजी ने शानिबन्दु में उन दोनों शानों का ऐसा सुपिरफुत लच्चण किया है श्रीर लच्चणगत प्रत्येक विशेषण का ऐसा सुद्धिगम्य प्रयोजन बतलाया है जो श्रन्य किसी ग्रन्थ में पाया नहीं जाता। उपाध्यायजी ने लच्चणांवचार तो उक्त दोनों शानों के भेद को मानकर ही किया है, पर साथ ही उन्होंने उक्त दोनों शानों का भेद न माननेवाली सिद्धसेन दिवाकर की दृष्टि का समर्थन भी [४५-५६] बन्ने मार्मिक दंग से किया है।

#### ४. केवल ज्ञान की चर्चा

[५७] श्रविध श्रीर मनःपर्याय ज्ञान की चर्चा समाप्त करने के बाद उपाध्यायजी ने केवलज्ञान की चर्चा शुरू की है, जो प्रन्थ के श्रन्त तक चली जाती है श्रीर प्रंथ की समाप्ति के साथ ही पूर्ण होती है। प्रस्तुत प्रन्थ में श्रन्य ज्ञानों की अपेक्षा केवलज्ञान की ही चर्चा श्रांध कि विस्तृत है। मित श्रादि चार पूर्ववर्ती ज्ञानों की चर्चा ने प्रंथ का जितना भाग रोका है उससे कुछ कम दूना प्रंथ-भाग श्रकेले केवलज्ञान की चर्चा ने रोका है। इस चर्चा में जिन श्रनेक

१ देखो, प्रमागमीमासा, भाषाटिप्पण पृ॰ ३७; तथा शानबिन्दु, टिष्पण पृ॰ १०७।

प्रेमेयों पर उपाध्यायजी ने विचार किया है उनमें से नीचे लिखे विचारों पर यहाँ कुछ विचार प्रदर्शित करना इष्ट है—

- (१) केवल ज्ञान के श्रास्तित्व की साधक युक्ति।
- (२) केवल ज्ञान के स्वरूप का परिष्कृत लच्चण ।
- (३) केवल ज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न ।
- (४) रागादि दोषों के ज्ञानावारकत्व तथा कर्मजन्यत्व का प्रश्न।
- (५) नैरातम्यभावना का निरास।
- (६) ब्रह्मज्ञान का निरास।
- (७) श्रुति श्रीर स्मृतियों का जैन मतानुकूल व्याख्यान।
- (<) कुछ ज्ञातव्य जैन मन्तव्यों का कथन ।</li>
- (६) केवलज्ञान और केवलदर्शन के कम तथा भेदाभेद के संबन्ध में पूर्वाचायों के पद्मभेद।
- (१०) ग्रंथकार का तात्पर्य तथा उनकी स्वोपज्ञ विचारणा ।

#### (१) केवल ज्ञान के श्रस्तित्व की साधक युक्ति

[५८] भारतीय तत्त्वचिन्तकों में जो आध्यात्मिक-शक्तिवादी हैं, उनमें भी आध्यात्मिकशक्तिजन्य शान के बारे में संपूर्ण ऐकमत्य नहीं। आध्यात्मिकशक्तिजन्य शान संचेप में दो प्रकार का माना गया है। एक तो वह जो इन्द्रियागम्य ऐसे सूक्ष्म मूर्त पदार्थों का साचात्कार कर सके। दूसरा वह जो मूर्त-अमूर्त सभी त्रैकालिक वस्तुओं का एक साथ साचात्कार करे। इनमें से पहले प्रकार का साचात्कार तो सभी आध्यात्मिक तत्त्वचिन्तकों को मान्य है, फिर चाहे नाम आदि के संबन्ध में मेद भले ही हो। पूर्व मीमांसक जो आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साचात्कार या सर्वजन्व को विरोधी है उसे भी पहले प्रकार के आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साचात्कार या सर्वजन्व को मानने में कोई आपति नहीं हो सकती। मतमेद है तो सिर्फ आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साचात्कार को मानने में कोई आपति नहीं हो सकती। मतमेद है तो सिर्फ आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साचात्कार को मानने में कोई आध्यात्मिक वादी नहीं है जो ऐसे सार्वज्ञ — पूर्ण साक्षात्कार को स्वाय दूसरा कोई आध्यात्मिक वादी नहीं है जो ऐसे सार्वज्ञ — पूर्ण साक्षात्कार को न मानता हो। सभी सार्वज्ञ वादी आता है; पर प्रतिवादी के सामने उसकी समर्थक युक्तियों हमेशा एक-सी नहीं रही हैं। पर प्रतिवादी के सामने उसकी समर्थक युक्तियों हमेशा एक-सी नहीं रही हैं।

१ सर्वेज्ञत्ववाद के तुल्जनात्मक इतिहास के लिए देखो, प्रमायामीमांसा भाषाटिप्पस, पू॰ २७।

इनमें समय-समय पर विकास होता रहा है। उपाध्यायकी ने प्रस्तुत प्रम्थ में सर्वकल्व की समर्थक जिस युक्ति को उपस्थित किया है वह युक्ति उद्देश्यवः प्रतिवादी मीमांसकों के संगुल ही रखी गई है। मीमांसक का कहना है कि ऐसा कोई शास्त्रनिरपेद्ध मात्र आध्यात्मिकशक्ति जन्य पूर्ण ज्ञान हो नहीं सकता को धर्माघर्म कैसे अतीन्त्रिय पदार्थों का भी साद्धात्कार कर सके। उसके सामने सर्वक्रयादियों की एक युक्ति यह रही है कि जो वस्त्र भीतिशय—तरतमभावाप्त होती है वह बदते-बदते कहीं न नहीं पूर्ण दशा को प्राप्त कर लेती है। जैसे कि परिमाण। परिमाण छोटा भी है और तरतमभाव से बड़ा भी। अत्रत्य वह आकाश आदि में पूर्ण काष्ट्रा को प्राप्त देखा जाता है। यही हाल ज्ञान का भी है। ज्ञान कहीं अल्प तो कहीं अधिक—इस तरह तरतमवाला देखा जाता है। अत्रत्य वह कहीं न कहीं संपूर्ण भी होना चाहिए। जहाँ वह पूर्णकलाप्राप्त होगा वही सर्वश । इस युक्ति के द्वारा उपाध्यायकी ने भी ज्ञानविन्दु में केवल ज्ञान के अस्तित्व का समर्थन किया है।

यहाँ ऐतिहासिक दृष्टि से यह प्रश्न है कि प्रस्तुत यक्ति का मूल कहाँ तक पाया जाता है श्रीर वह जैन परंपरा में कब से श्राई देखी जाती है। श्रभी तक के इमारे वाचन-चिन्तन से हमें यही जान पडता है कि इस यक्ति का पुराण्तम उल्लेख योगसूत्र के श्रतावा श्रन्यत्र नहीं है। हम पातंजल योगसूत्र के प्रथमपाद में 'तत्र निरतिशयं सर्वेज्ञबीजम्' [ १. २५. ] ऐसा सूत्र पाते हैं, जिसमें साफ तौर से यह बतलाया गया है कि ज्ञान का तारतम्य ही सर्वज्ञ के ऋस्तित्व का बीज हैं जो ईरवर में पूर्णरूपेण विकसित है। इस सूत्र के ऊपर के भाष्य में व्यास ने तो मानों सूत्र के विधान का श्राशय हस्तामलकवत् प्रकट किया है। न्याय-वैशेषिक परंपरा जो सर्वज्ञवादी है उसके सत्र भाष्य श्रादि प्राचीन ग्रंथों में इस सर्वज्ञास्तित्व की साधक यक्ति का उल्लेख नहीं है. हम प्रशस्तपाद की टीका व्योमवती ( पू• ५६० ] में उसका उल्लेख पाते हैं। पर ऐसा कहना निय कितक नहीं होगा कि व्योमवती का वह उल्लेख योगसूत्र तथा उसके भाष्य के बाद का ही है। काम की किसी भी श्रव्छी दलील का प्रयोग जब एक बार किसी के द्वारा चर्चाचेत्र में श्रा जाता है तब फिर श्रागे वह सर्वसाधारण हो जाता है। प्रस्तत युक्ति के बारे में भी यही हुन्ना जान पड़ता है। संभवतः सांख्य-योग परंपरा ने उस यक्ति का स्त्राविष्कार किया फिर उसने न्याय-वैशेषिक तथा बौद्ध व परंपरा के

१ देखो, ज्ञानबिन्दु, टिप्पसा पु॰ १०८. पं० १६ । २ देखो, तत्त्वसंग्रह, पु॰ ८२५ ।

प्रयों में भी प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त किया श्रीर इसी तरह वह जैन परंपरा में भीं प्रतिष्ठित हुई।

बैन परंपरा के आगम, निर्मुक्ति, भाष्य आदि प्राचीन अनेक प्रन्थ सर्वक्रत्व के वर्णन से भरे पढ़े हैं, पर हमें उपर्युक्त ज्ञानतारतम्य वाली सर्वज्ञत्वसाधक युक्ति का सर्व प्रयम प्रयोग मल्लवादी की कृति में ही देखने को मिलता हैं। अभी यह कहना संभव नहीं कि मल्लवादी ने किस परंपरा से वह युक्ति अपनाई। पर इतना तो निश्चित है कि मल्लवादी के बाद के सभी दिगम्बर श्वेताम्बर तार्किकों ने इस युक्ति का उदारता से उपयोग किया है। उपाध्यायजी ने भी ज्ञानबिन्दु में केवलज्ञान के अस्तित्व को सिद्ध करने के वास्ते एक मात्र इसी यक्ति का प्रयोग तथा पल्लवन किया है।

### (२) केवलज्ञान का परिष्कृत लच्च्या

[ ५७ ] प्राचीन स्त्रागम, निय् क्ति स्त्रादि प्रन्थों में तथा पीछे के तार्किक प्रंथों में जहाँ कहीं केवलज्ञान का स्वरूप जैन विद्वानों ने बतलाया है वहाँ स्थूल शब्दों में इतना ही कहा गया है कि जो श्रात्ममात्रसापेख या बाह्यसाधननिरपेत साक्षा-त्कार, सब पदार्थों को अर्थात त्रैकालिक द्रव्य-पर्यायों को विषय करता है वही केवलज्ञान है। उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में केवलज्ञान का स्वरूप तो वही माना है पर उन्होंने उसका निरूपण ऐसी नवीन शैली से किया है जो उनके पहले के किसी जैन प्रन्थ में नहीं देखी जाती । उपाध्यायजी ने नैयायिक उदयन तथा गंगेश ब्राटि की परिकृत परिभाषा में केवलज्ञान के स्वरूप का लच्चण सविस्तर स्पष्ट किया है। इस जगह इनके लक्षण से संबन्ध रखनेवाले दो महों पर दार्शनिक तुलना करनी प्राप्त है, जिनमें पहला है साझात्कारत्व का श्रीर दूसरा है सर्वविषयकत्व का। इन दोनों मुद्दों पर मीमांसक भिन्न सभी दार्शनिकों का ऐकमत्य है। श्रगर उनके कथन में थोड़ा श्रन्तर है तो वह सिर्फ परंपरा मेद का ही है । न्याय-वैशेषिक दर्शन जब 'सर्व' विषयक साम्रात्कार का वर्णन करता है तब वह 'सर्च' शब्द से ऋपनी परंपरा में प्रसिद्ध द्रव्य, गुण ऋादि सातों पदार्थों को संपूर्ण भाव से लेता है। सांख्य-योग जब 'सर्व' विषयक साहात्कार का चित्रग करता है तब वह अपनी परंपरा में प्रसिद्ध प्रकृति, पुरुष आदि २५ तत्त्वों के पूर्ण साचात्कार की बात कहता है। बौद्ध दर्शन 'सर्व' शब्द से अपनी

२ देखो, नयचक, बिखित प्रति, पू॰ १२३ म्र !

३ देखो, तत्त्वसंप्रह, का॰ ३१३४; तथा उसकी पश्चिका ।

परंपरा में प्रसिद्ध पञ्च स्कन्यों को संपूर्ण भाव से लेता है। वेदान्त दर्शन 'सर्व' शब्द से अपनी परंपरा में पारमार्थिक रूप से प्रसिद्ध एक मात्र पूर्ण ब्रह्म को ही लेता है। जैन दर्शन भी 'सर्व' शब्द से अपनो परंपरा में प्रसिद्ध सपर्याय षड् द्रव्यों को पूर्णरूपेण लेता है। इस तरह उन्धुक्त सभी दर्शन अपनी-अपनी परंपरा के अनुसार माने जानेवाले सब पदार्थों को लेकर उनका पूर्ण साचात्कार मानते हैं और तदनुसारी लच्छा भी करते हैं। पर इस लच्चणगत उक्त सर्वविषयकत्व तथा साचात्कारत्व के विरुद्ध मीमांसक की सस्त अपापित है।

मीमांसक सर्वज्ञवादियों से कहता है ' कि-श्रगर सर्वज्ञ का तम लोग नीचे लिखे पाँच अथों में से कोई भी अर्थ करो तो तम्हारे विरुद्ध मेरी आपत्ति नहीं। म्रगर तम लोग यह कही कि -- सर्वज्ञ का मानी है 'सर्व' शब्द को जाननेवाला (१): या यह कहो कि-सर्वज्ञ राज्द से हमारा ऋभिप्राय है तेल. पानी ऋादि किसी एक चीज को पूर्ण रूपेण जानना (२); या यह कहो कि - सर्वज्ञ शब्द से हमारा मतलव है सारे जगत को मात्र सामान्यरूपेण जानना (३): या यह कहो कि - सर्वज्ञ शब्द का ऋर्थ है हमारी ऋपनी ऋपनी परंपरा में जो-जो तत्त्व शास्त्र सिद्ध हैं उनका शास्त्र द्वारा पूर्ण ज्ञान ४); या यह कही कि - सर्वज्ञ शब्द से हमारा तात्वर्य केवल इतना ही है कि जो-जो वस्तु, जिस-जिस प्रत्यस्न, श्रनुमानादि प्रमाण गम्य है उन सब वस्तुश्रों को उनके प्राहक सब प्रमाणों के द्वारा यथासंभव जानना (५): वही सर्वज्ञत्व है। इन पाँचों में से तो किसी पद्म के सामने मीमा-सक की श्रापत्ति नहीं; क्योंकि मीमांसक उक्त पाँचों पत्तों के स्वीकार के द्वारा फलित होनेवाला सर्वज्ञत्व मानता ही है। उसकी श्रापत्ति है तो इस पर कि ऐसा कोई साज्ञात्कार (प्रत्यज्ञ) हो नहीं सकता जो जगत् के संपूर्ण पदार्थों को पूर्णरूपेण कमं से या युगपत् जान सके। मीमांसक को साचात्कारत्व मान्य है. पर वह श्चासर्विविषयक ज्ञान में । उसे सर्वविषयकत्व भी श्चामिप्रेत है. पर वह शास्त्रजन्य परोत्त ज्ञान ही में ।

इस तरह केवलज्ञान के स्वरूप के विरुद्ध सबसे प्रवल श्रीर पुरानी श्रापत्ति उठानेवाला है मीमांसक । उसको सभी सर्वज्ञवादियों ने श्रपने श्रप से जवाब दिया है। उपाध्यायजी ने भी केवलज्ञान के स्वरूप का परिष्कृत लज्ज्ञ्या करके, उस विषय में मीमांसक संमत स्वरूप के विरुद्ध ही जैन मन्तव्य है, यह बात बतलाई है।

यहाँ प्रसंगवश एक बात ऋौर भी जान लेनी जरूरी है। वह यह कि यद्यपि

१ देखो, तत्त्वसंग्रह, का० ३१२६ से।

वेदान्त दर्शन भी श्रन्य सर्वश्रवादियों की तरह सर्व — पूर्ण ब्रह्मविषयक साज्ञात्कार मानकर श्रपने को सर्वसाक्षात्कारात्मक केवलशान का माननेवाला बतलाता है श्रीर मीमांसक के मन्तव्य से जुदा पड़ता है; फिर भी एक मुद्दे पर मीमांसक श्रीर वेदान्त की एकवाक्यता है। वह मुद्दा है शास्त्रसाये ज्ञता का। मीमांसक कहता है कि सर्वविषयक परोज्ञ शान भी शास्त्र के सिवाय हो नहीं सकता। वेदान्त ब्रह्मसाज्ञात्कार रूप सर्वसाज्ञात्कार को मानकर भी उसी जात को कहता है। क्योंकि वेदान्त का मत है कि ब्रह्मशान भले ही साज्ञात्कार रूप हो, पर उसका संभव वेदान्तशास्त्र के सिवाय नहीं है। इस तरह मूल में एक ही वेदपय पर प्रस्थित मीमांसक श्रीर वेदान्त का केवल शान के स्वरूप के विषय में मतमेद होते हुए भी उसके उत्पादक कारण रूप से एक मात्र वेद शास्त्र का स्वीकार करने में कोई भी मतमेद नहीं।

#### (३) केवल ज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न

[५६] केवल ज्ञान के उत्पादक कारण श्रनेक हैं, जैसे—भावना, श्रद्धह, विशिष्ट शब्द श्रीर श्रावरणच्चय श्रादि । इनमें किसी एक को प्राधान्य श्रीर बाकी को श्रप्राधान्य देकर विभिन्न दार्शनिकों ने केवलज्ञान की उत्पत्ति के जुदे-जुदे कारण स्थापित किए हैं । उदाहरणार्थ—सांख्य-योग श्रीर बौद्ध दर्शन केवल ज्ञान के जनक रूप से भावना का प्रतिपादन करते हैं, जब कि न्याय-वैशेषिक दर्शन योगज श्रद्धछ को केवलज्ञानजनक बतलाते हैं । वेदान्त 'तत्वमित्त' जैसे महावाक्य को केवलज्ञान का जनक मानता है, जब कि जैन दर्शन केवलज्ञानजनकरम से श्रावरण—कर्म—च्य का ही स्थापन करता है । उपाध्यायजी ने भी प्रश्तुत ग्रंय में कर्मच्य को ही केवलज्ञानजनक स्थापित करने के लिए श्रन्य पच्चों का निरास किया है ।

मीमांसा जो मूल में केवलज्ञान के ही विषद है उसने सर्वश्चल का श्रसंभव दिखाने के लिए भावनामूलक र सर्वज्ञव्यादी के सामने यह दलील की है कि—भावनाजन्य ज्ञान यथार्थ हो ही नहीं सकता; जैसा कि कामुक व्यक्ति का भावनामूलक स्वाप्तिक कामिनीसाचात्कार। [ ६१ ] दूसरे यह कि भावनाज्ञान परोच्च होने से श्रयरोक्ष सार्वज्ञय का जनक भी नहीं हो सकता। तीसरे यह कि श्रयर भावना को सार्वज्ञयक माना जाए तो एक श्रिषक प्रमाण भी [ पृ० २० एं० २३ ] मानना पहेगा। मीमांसा के द्वारा दिये गए उक्त तीनों दोषों में से पहले दो दोषों का उद्धार तो बौद, सांख्य-योग श्रादि सभी भावनाकारणवादी

१ देखो, ज्ञानबिन्द्र, टिप्पण, पृ० १०८ एं० २३ से ।

एक-सा करते हैं. जब कि उपाध्यायजी उक्त तीनों दोषों का उद्धार ऋपना सिद्धान्त भेद [ ६२ ] बतला कर ही करते हैं । वे ज्ञानबिन्द में कर्मचय पद्ध पर ही भार देकर कहते हैं कि वास्तव में तो सार्वेड्य का कारण है कर्मचय ही। कर्मस्य को प्रधान मानने में उनका श्राभिप्राय यह है कि वही केवलशान की उत्पत्ति का श्रव्यवहित कारण है। उन्होंने भावना को कारण नहीं माना. सी अप्राधान्य की दृष्टि से । वे स्पष्ट कहते हैं कि-भावना जो शक्कध्यान का ही नामान्तर है वह केवलशान की उत्पादक श्रवश्य है: पर कर्मवय के द्वारा ही। ब्रतएव भावना केवलज्ञान का ब्राव्यवहित कारण न होने से कर्मचय की श्रपेखा ब्राप्रधान हो है। जिस युक्ति से उन्होंने भावनाकारणवाद का निरास किया है उसी यक्ति से उन्होंने श्रद्धश्कारणवाद का भी निरास [ ६३ ] किया है। वे कहते हैं कि अगर योगजन्य अदृष्ट सार्वहृय का कारण हो तब भी वह कर्मरूप प्रतिबन्धक के नाश के सिवाय सार्वज्ञय पैटा नहीं कर सकता । ऐसी हालत में श्रद्धप्र की श्रपेता कर्मत्वय ही केवलज्ञान की उत्पत्ति में प्रधान कारण सिद्ध होता है। शब्दकारणवाद का निरास उपाध्यायजी ने यही कहकर किया है कि-सहकारी कारण कैसे ही क्यों न हों. पर परोक्त ज्ञान का जनक शब्द कभी उनके सहकार से अपरोक्त ज्ञान का जनक नहीं बन सकता।

सार्वदय की उत्पत्ति का क्रम सब दर्शनों का समान ही है। परिभाषा मेद भी नहीं सा है। इस बात की प्रतीति नीचे की गई तुलना से हो जाएगी—

| ५ वेदान्त        | १ सम्यन्दशीन   | २ रागादिहास का<br>प्रारंभ         | ३ भावना-क्रिदे-                  | ध्यासन के बत्त   | से क्लेशों का क्य |                  |                    | ४ मधाचात्कार       | के द्वारा अधा-<br>नादिका विखय                        |  |
|------------------|----------------|-----------------------------------|----------------------------------|------------------|-------------------|------------------|--------------------|--------------------|------------------------------------------------------|--|
| ४ न्याय-वैद्योषक | १ सम्यन्त्रान  | १ रागादिहास का<br>प्रारंभ         | ३ श्रसंप्रज्ञात-धर्म-            | मेघ समाधि        | द्वारा रागादि     | क्रिशकर्म की.    | आत्यन्तिक निश्रुति | ४ समाधिजन्य        | धर्मे द्वारा सार्व <del>ह</del> ्य                   |  |
| ३ सांख्य-योग     | १ विवेक ख्याति | २ प्रसंख्यान-<br>संप्रज्ञात समाभि | का प्रारंभ<br>३ असंप्रज्ञात-     | धमीय समाधि       | द्वारा रागादि     | क्लेशकर्म की     | आत्यन्तिक निक्रति  | ४ प्रकाशावरण के    | नाश द्वारा<br>सार्वेश्य                              |  |
| २ बौद            | १ सम्यहस्टि    | २ रागादि क्रोशों<br>के हास का     | प्रारंभ<br>३ मावना के बत         | से क्लेशावरण् का | श्रात्यन्तिक च्य  |                  |                    | ४ भावना के प्रकर्ष | से संपावरण् के<br>सर्वेथा नाश के<br>द्वारा सर्वेश्वल |  |
| र औन             | १ सम्यक्शीन    | १ चूपकन्नेयीका-<br>रागादि के हास  | का-प्रारंभ<br>! शुक्खस्थान के बत | से मोहनीय का-    | रागादिदोप का      | श्रात्यन्तिक द्य |                    | शानावरम् के<br>र   | सवया नाश<br>द्वारा सर्वेज्ञल                         |  |

1:3

## (४) रागादि दोषों का विचार

[६५] सर्वज्ञ ज्ञान की उत्पत्ति के क्रम के संबन्ध में जो तुलना ऊपर की गई है उससे स्पष्ट है कि राग, देख आदि क्लेशों के ही सब दार्शनिक केवल-ज्ञान का ज्याचारक मानते हैं। सबके मत से केवलज्ञान की उत्पत्ति तभी संभव है जब कि उक्त दोशों का सर्वधा नाश हो। इस तरह उपाध्यायजी ने रागादि दोषों में सर्वसंमत केवल ज्ञानावारकत्व का समर्थन किया है श्रीर पीछे उन्होंने रागादि दोषों को कर्मजन्य स्थापित किया है। राग, द्वेष आदि जो चित्तगत या श्रात्मगत दोष हैं उनका मुख्य कारण कर्म श्रर्थात जन्म-जन्मान्तर में संचित श्चात्मगत दोष ही हैं। ऐसा स्थापन करने में उपाध्यायजी का ताल्पर्य पनर्जनमवाद का स्वीकार करना है। उपाध्यायजी ब्रास्तिकदर्शनसम्मत पुनर्जन्मवाद की प्रकिया का त्राश्रय लेकर ही केवलज्ञान की प्रक्रिया का विचार करते हैं। स्रतएव इस प्रसंग में उन्होंने रागादि दोषों को कर्मजन्य या पनर्जन्ममुलक न माननेवाले मतों की समीचा भी की है। ऐसे मत तीन हैं। जिनमें से एक मत [६६] यह है, कि राग कफजन्य है, द्वेष पित्तजन्य है श्रीर मोह वातजन्य है। दसरा मत [६७ | यह है कि राग शुक्रोपचयजन्य है इत्यादि । तीसरा मत [६८] यह है कि शरीर में पृथ्वी श्रीर जल तत्त्व की वृद्धि से राग पैदा होता है, तेजो श्रीर वायु की वृद्धि से द्वेष पैदा होता है, जल श्रीर वायु की वृद्धि से मोह पैदा होता है। इन तीनों मतों में राग. द्वेष श्रीर मोह का कारण मनोगत या श्रात्मगत कर्म न मानकर शरीरगत वैषम्य ही माना गया है। यद्यपि उक्त तीनों मतों के अनुसार राग, द्वेष श्रीर मोह के कारण भिन्न-भिन्न हैं: फिर भी उन तीनों मत की मूल दृष्टि एक ही है श्रीर वह यह है कि पुनर्जन्म या पुनर्जन्मसंबद्ध कर्म मानकर राग, द्वेष श्रादि दोषों की उत्पत्ति घटाने की कोई जरूरत नहीं है। शरीरगत दोणों के द्वारा या शरीरगत वैषम्य के द्वारा ही रागादि की उत्पत्ति घटाई जा सकती है।

ययि उस्त तीनों मतों में से पहले ही को उपाध्यायजी ने बाईस्पत्य अर्थात् चार्वाक मत कहा है; फिर भी विचार करने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि उक्त तीनों मतों की आधारभूत मूल दृष्टि, पुनर्जन्म विना माने ही वर्तमान शारीर का आश्रय लेकर विचार करनेवाली होने से, असल में चार्वाक दृष्टि ही है। इसी दृष्टि का आश्रय लेकर चिकित्साशास्त्र प्रथम मत को उपस्थित करता है; जब कि कामशास्त्र दूसरे मत को उपस्थित करता है। तीसरा मत संभवतः हुटयोग, का है। उक्त तीनों की समालोचना करके उपाध्यायजी ने यह बतलावा है कि राग, देव और मोह के उपश्मन तथा च्या का सच्चा व सुख्य उपाय आध्रयात्मक

श्रंथीत् श्रान-ध्यान द्वारा श्रात्मशुद्धि करना ही है; न कि उक्त तीनों मतों के द्वारा प्रतिपादन किए जानेवाले मात्र मीतिक उपाय । प्रथम मत के पुरस्कर्ताश्रों ने वात, पित्त, करु इन तीन धातुश्रों के साम्य सम्पादन को ही रागादि दोषों के श्रंमन का उपाय माना है। दूसरे मत के स्थापकों ने समुचित कामसेवन श्राद्धि को ही रागादि दोषों का श्रमनोपाय माना है। तीसरे मत के समर्थकों ने पृथिवी, जल श्रादि तस्वों के समीकरण को ही रागादि दोषों का उपशमनोपाय माना है। उपाध्यायजी ने उक्त तीनों मतों की समालोचना में यही बतलाने की कोशिश की है कि समालोच्य तीनों मतों के द्वारा, जो-जो रागादि के श्रमन का उपाय बतलाया जाता है वह वास्तव में राग श्रादि दोषों का श्रमन कर ही नहीं सकता। वे कहते हैं कि वात श्रादि धातुश्रों का कितना ही साम्य क्यों न सम्पादित किया जाए, समुचित कामसेवन श्रादि भी क्यों न किया जाए, पृथिवी श्रादि तत्वों का समीकरण भी क्यों न किया जाए, फर भी जब तक श्रात्म-शुद्धि नहीं होती तब तक राग-देष श्रादि दोषों का प्रवाह भी सूल नहीं सकता। इस समालोचना से उपाध्यायजी ने पुनर्जन्मवादिसम्मत श्राध्यात्मिक मार्ग का ही समर्थन किया है।

उपाध्यायजी की प्रस्तुत समालोचना कोई सर्वथा नयी वस्तु नहीं है। भारत वर्ष में आध्यात्मिक दृष्टि वाले मौतिक दृष्टि का निरास हजारों वर्ष पहले से करते आए हैं। वही उपाध्यायजी ने भी किया है—पर शैली उनकी नई है। 'शानिबन्दु' में उपाध्यायजी ने उपर्युक्त तीनों मतों की जो समालोचना की है वह धर्मकीर्ति के 'प्रमाण्वार्त्तिक' और शान्तरिवृत के 'तत्त्वसंग्रह' में भी पाई जाती है।

#### ( ५) नैरात्म्य आदि भावना

[६६] पहले तुलना द्वारा यह दिलाया जा चुका है कि सभी श्राध्यातिमक दर्शन भावना—ध्यान द्वारा ही श्रज्ञान का सर्वथा नाश श्रीर केवलज्ञान की उत्पत्ति मानते हैं। जब सार्वश्च प्राप्ति के लिए भावना श्रावश्यक है तब यह भी विचार करना प्राप्त है कि वह भावना कैसी श्रर्थात् किंविषयक ? भावना के स्वरूप विषयक प्रश्न का जवाब सब का एक नहीं है। दार्शनिक शास्त्रों में पाई जानेवाली भावना संदोप में तीन प्रकार की है—नैरात्म्यभावना, ब्रह्मभावना श्रीर विवेकभावना। नैरात्म्यभावना बीदों की है । ब्रह्मभावना श्रीपनिषद दर्शन की है। बाकी के सब दर्शन विवेकभावना मानते हैं। नैरात्म्य

१ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० १०६ पं० २६ से ।

२ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पण पृ० १०६ पं० ३०।

भावना वह है जिसमें यह विश्वास किया जाता है कि स्थिर स्नात्मा जैसी या द्रव्य जैसी कोई वस्त है ही नहीं। जो कछ है वह सब चासिक एवं अस्थिर ही है। इसके विपरीत ब्रह्मभावना वह है जिसमें यह विश्वास किया जाता है कि ब्रह्म श्रर्थात् श्रारम-तत्त्व के सिवाय श्रीर कोई वस्त पारमार्थिक नहीं है: तथा श्चात्म-तत्त्व भी भिन्त-भिन्न नहीं है। विवेकभावना वह है जो श्चात्मा और जड दोनों द्रव्यों का पारमार्थिक श्रीर स्वतन्त्र श्रास्तित्व मानकर चलती है। विवेक-भावना को भेदभावना भी कह सकते हैं। क्योंकि उसमें जड श्रीर चेतन के पारस्परिक भेट की तरह जड तत्त्व में तथा चेतन तत्त्व में भी भेट मानने का श्चवकाश है। उक्त तीनों भावनाएँ स्वरूप में एक दूसरे से विलकुल विरुद्ध हैं, फिर भी उनके द्वारा उद्देश्य सिद्धि में कोई श्रन्तर नहीं पडता । नैरात्म्यभावना के समर्थक बीद्ध कहते हैं कि अगर श्रात्मा जैसी कोई स्थिर वस्त हो तो उस पर स्नेह भी शाश्वत रहेगा: जिससे तुष्णामुलक सुख में राग और दःख में द्वेष होता है। जब तक सख-राग और दःख-देष हो तब तक प्रवृत्ति-निवृत्ति-संसार का चक्र भी रुक नहीं सकता। अतएव जिसे संसार की छोड़ना हो उसके लिए सरल व मुख्य उपाय श्रात्माभिनिवेश लोडना ही है। बौद दृष्टि के श्रनसार सारे टोगों की जड केवल स्थिर श्रात्म-तत्त्व के स्वीकार में है। एक बार उस श्रामि-निवेश का सर्वथा परित्याग किया फिर तो न रहेगा बांस श्रीर न बजेगी बाँसरी-श्रर्थात जड के कट जाने से स्नेह श्रीर तृष्णामुलक संसारचक श्रपने श्राप बंध पड जाएगा ।

ब्रह्मभावना के समर्थक कहते हैं कि अज्ञान ही दुःख व संसार की जड़ है । हम आहम्मिन्न वस्तुओं को पारमार्थिक मानकर उन पर अहंत्व-ममत्व धारण करते हैं श्रीर तभी रागद्वेषमूलक प्रवृत्ति-निवृत्ति का चक्र चलता है। अगर हम ब्रह्मभिन्न वस्तुओं में पारमार्थिकत्व मानना छोड़ दें श्रीर एक मात्र ब्रह्म का ही पारमार्थिकत्व मान लें तव अज्ञानमूलक अहंत्व-ममत्व की बुद्धि नष्ट हो जाने से तन्मूलक राग-द्वेषजन्य प्रवृति-निवृत्ति का चक्र अपने श्राप ही रुक जाएगा।

विवेकभावना के समर्थक कहते हैं कि श्रात्मा श्रीर जड़ दोनों में पारमार्थि-कश्व बुद्धि हुई—इतने मात्र से श्रद्धंत्व-ममत्व पैदा नहीं होता श्रीर न श्रात्मा को स्थिर मानने मात्र से रागद्धेवादि की प्रचृत्ति होती है। उनका मन्तव्य है कि श्रात्मा को श्रात्मरूप न समभना श्रीर श्रनात्मा को श्रनात्मरूप न समभना यह श्रज्ञान है। श्रत्यत्व जड़ में श्रात्मबुद्धि श्रीर श्रात्मा में जड़त्व की या शुत्यत्व की बुद्धि करना यही श्रज्ञान है। इस श्रज्ञान को दूर करने के लिए विवेकभावना की श्रावश्यक्ता है। उपाध्यायजी जैन दृष्टि के श्रनुसार विवेकभावना के श्रवलंबी हैं। यद्यपि विवेकभावना के श्रवलंबी सांख्य-योग तथा न्याय-वैशेषिक के साथ जैन दर्शन का थोड़ा मतभेद श्रवश्य है फिर भी उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्य में नैरात्म्य-भावना श्रोर ब्रह्मभावना के ऊपर ही खास तौर से प्रहार करना चाहा है। इसका सबब यह है कि सांख्य-योगादिसंगत विवेकभावना छैनसंगत विवेकभावना से उतनी दूर या विद्य नहीं जितनी कि नैरात्म्यभावना श्रोर ब्रह्मभावना है। नैरात्म्यभावना के खरडन में उपाध्यायजी ने खासकर बौद्धसंगत च्याभंग वाद का ही खरडन किया है। उस खरडन में उनकी मुख्य दलील यह रही है कि एकान्त च्यापिकत्व वाद के साथ बन्ध श्रौर मोक्ष की विचारसरिए मेल नहीं खाती है। यद्यपि उपाध्यायजी ने जैसा नैरात्म्यभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है वेसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है वेसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है वेसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेखपूर्वक खरडन किया है उसमें ब्रह्मभावना का निरास श्रपने श्राप ही समा जाता है।

#### (६) ब्रह्मज्ञान का निरास

[७३] च्याभंग वाद का निरास करने के बाद उपाध्यायजी श्रद्धैतवादिसंमत बहाज्ञान, जो जैनदर्शनसंमत केवलज्ञान स्थानीय है, उसका खराडन शुरू करते हैं। मुख्यतया मधुसुदन सरस्वती के ग्रंथों को ही सामने रखकर उनमें प्रतिपादित ब्रह्मज्ञान की प्रक्रिया का निरास करते हैं। मधुसुदन सरस्वती शाक्कर वेदान्त के श्रसाधारण नव्य विद्वान् हैं; जो ईसा की सोलहवीं शताब्दी में हुए हैं। अब्दैतसिद्धि, सिद्धान्तांबन्दु, बदान्तकल्पलांतंका श्रादि श्रनेक गंभीर श्रीर विद्वन्मान्य ग्रन्थ उनके बनाए हुए हैं। उनमें से मुख्यतया वेदान्तकल्पलिका का उपयोग प्रस्तुत ग्रंथ में उपाध्यायजी ने किया हैं। मधुसुदन सरस्वती ने वेदान्तकल्पलिका में जिस विस्तार से श्रीर जिस परिभाषा में प्रस्तान का वर्षान किया है उपाध्यायजी ने ठीक उसी विस्तार से उसी परिभाषा में प्रस्तुत श्रानिक्दु में खराडन किया है। शाक्करसंमत श्रद्धित ब्रह्मज्ञानप्रक्रिया का विरोध समी हैतवादी दर्शन एक सा करते हैं। उपाध्यायजी ने भी वैसा ही विरोध किया है पर पर्यवसान में थोड़ा सा श्रन्तर है। वह यह कि जब दूसरे द्वैतवादी श्रद्धैतदर्शन के बाद श्रपना श्रामित द्वैत स्थापना करते हैं, तब उपाध्यायजी अहमज्ञान के खराडन के द्वारा जैनदर्शनसंमतं देत-प्रक्रिया का ही स्पष्टतया स्थापना करते करा करा करते हैं। स्थापना करते हैं स्थापना स्यापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्यापना स्थापना स्य

१ देखो, ज्ञानबिंदु टिप्पबा पृ० १०६, पं० ६ तथा १११. पं ३०।

हैं। स्रतएव यह तो कहने की जरूरत ही नहीं कि उपाध्यायजी की खरडन युक्तियाँ पायः वे ही हैं जो श्रन्य द्वैतनादियों की होती हैं।

प्रस्तत खरडन में उपाध्यायजी ने मुख्यतया चार मुद्दों पर श्रापत्ति उठाई है। (१) [७३] ऋस्वएड ब्रह्म का श्रास्तित्व । (२) [८४] ब्रह्माकार श्रीर ब्रह्मविषयक निर्विकल्पक वृत्ति । (३) [६४ ] ऐसी वृत्ति का शब्दमात्रजन्यत्व । (४) ि ७६ ] ब्रह्मज्ञान से अज्ञानादि की निवृत्ति । इन चारों मुद्दों पर तरहत्तरह से श्रापत्ति उठाकर श्रन्त में यही बतलाया है कि श्रहैतसंमत ब्रह्मज्ञान तथा उसके द्वारा ऋज्ञाननिवृत्ति की प्रक्रिया ही सदोष और ब्रुटिपूर्ण है। इस खरडन प्रसंग में उन्होंने एक वेटान्तसंगत श्रुति रमणीय श्रीर विचारणीय प्रक्रिया का भी सविस्तार उल्लेख करके खरडन किया है। वह प्रक्रिया इस प्रकार **है—ि ७६ ]** वेदान्त पारमार्थिक, व्यावहारिक श्रीर प्रतिभासिक ऐसी तीन सत्ताएँ मानता है जो अज्ञानगत तीन शक्तियों का कार्य है । अज्ञान की प्रथमा शक्ति ब्रह्मभिन्न वस्तन्त्रों में पारमार्थिकत्व बुद्धि पैदा करती है जिसके वशीभूत होकर लोग बाह्य वस्तन्त्रों को पारमार्थिक मानते श्रीर कहते हैं : नैयायिकादि दर्शन. जो श्रात्मभिन्न वस्तश्रों का भी पारमार्थिकत्व मानते हैं, वह श्रज्ञानगत प्रथम शक्ति का ही परिणाम है अर्थात आत्मभिन्न नाह्य वस्तन्त्रों को पारमार्थिक समभने वाले सभी दर्शन प्रथमशक्तिगर्भित ग्रज्ञानजनित हैं। जब वेदान्तवाक्य से ब्रह्म-विषयक अवस्मादि का परिपाक होता है तब वह अज्ञान की प्रथम शक्ति निवृत्त होती है जिसका कि कार्य था प्रपत्रच में पारमार्थिकत्व बुद्धि करना । प्रथम शक्ति के निवृत्त होते ही उसकी दसरी शक्ति अपना कार्य करती है। वह कार्य है प्रपत्रच में व्यावहारिकत्व की प्रतीति । जिसने श्रवण, मनन, निदिध्यासन सिद्ध किया हो वह प्रपञ्च में पारमार्थिकत्व कभी जान नहीं सकता पर दूसरी शिनत द्वारा उसे प्रपञ्च में व्यावहारिकत्व की प्रतीति अवस्य होती है। ब्रह्मसाचात्कार से दसरी शक्ति का नाश होते ही तजन्य व्यावहारिक प्रतीति का भी नाश हो जाता है। जो ब्रह्मसाज्ञात्कारवान् हो वह प्रपञ्च को व्यावहारिक रूप से नहीं जानता पर तीसरी शक्ति के शेष रहने से उसके बल से वह प्रपञ्च को प्रातिभासिक: रूप से प्रतीत करता है। वह तीसरी शक्ति तथा उसका प्रातिभासिक प्रतीतिरूप कार्य ये श्रांतिम बोध के साथ निवृत्त होते हैं श्रीर तभी बन्ध-मोक्त को प्रक्रिया भी समाम होती है।

उपाध्यायजी ने उपर्युक्त वेदान्त प्रक्रिया का बलपूर्वक खरडन किया है। क्योंकि श्रगर वे उस प्रक्रिया का खरडन न करें तो इसका फलितार्य यह होता है कि वेदांत के कथनानुसार जैन दर्शन भी प्रथमशक्तियुक्त श्रज्ञान का ही विकास है मांगएव म्रसत्य है। उपाध्यायजी मौके-मौके पर बैन दर्शन की यथार्थता ही साबित करना चाहते हैं। म्रतप्य उन्होंने पूर्वाचार्य हरिभद्र की प्रसिद्ध उनित, [ ज्ञानविन्दु पू० १. २६ ] जिसमें पृथ्वी म्रादि बाह्य तत्त्वों की तथा रागादिदोषस्प म्रान्तरिक वस्तुम्रों की वास्तविकता का चित्रण है, उसका हवाला देकर वेदान्त की उपर्युक्त म्रज्ञानशक्ति-प्रक्रिया का खरडन किया है।

इस जगह वेदांत की उपर्युक्त श्रज्ञानगत त्रिविध शक्ति की त्रिविध सृष्टि बाली प्रक्रिया के साथ जैनदर्शन की त्रिविध श्राक्ष्ममाव बाली प्रक्रिया की तुलना की जा सकती है।

जैन दर्शन के अनुसार बहिरात्मा, जो भिथ्यादृष्टि होने के कारण तीव्रतम क्षाय और तीवतम अज्ञान के उद्दर्भ से युक्त है अतएव जो अनात्मा को आत्मा मानकर सिर्फ उसी में प्रवत्त हेता है. वह वेदांतानसारी श्राद्यशक्तियुक्त श्रहान के बल से प्रपञ्च में पारमार्थिकत्व की प्रतीति करनेवाले के स्थान में है। जिस को जैन दर्शन श्रंतरात्मा श्रर्थात श्रन्य वस्तुश्रों के श्रहंत्व-ममत्व की श्रोर से उदासीन होकर उत्तरोत्तर शुद्ध त्र्यात्मस्वरूप में लीन होने की श्रोर बदनेवाला कहता है, वह वेदान्तानुसारी अज्ञानगत दूसरी शक्ति के द्वारा व्यावहारिकसत्त्व-प्रतीति करनेवाले व्यक्ति के स्थान में है। क्योंकि जैनदर्शन संमत अतराश्मा उसी तरह श्रात्मविषयक श्रवण-मनन निदिध्यासन वाला होता है. जिस तरह वेदान्त संगत व्यावहारिकसत्त्वप्रतीति वाला ब्रह्म के श्रवण-मनन निदिध्यासन में । जैनदर्शनसंमत परमात्मा जो तेरहवें गुणस्थान में वर्तमान होने के कारण द्रव्य मनोयोग वाला है वह वेदान्तसंमत ऋशानगत तृतीयशक्तिजन्य प्रतिभासिकसत्त्व-प्रतीति वाले व्यक्ति के स्थान में है । क्योंकि वह ख्रज्ञान से सर्वथा मक्त होने पर भी दग्धरज्जकल्प भवोपग्रहिकर्म के संबंध से वचन श्रादि में प्रवृत्ति करता है। वैसा कि प्रातिभासिकसत्त्वप्रतीति वाला व्यक्ति ब्रह्मसाद्धात्कार होने पर भी प्रपञ्च का प्रतिभास मात्र करता है। जैन दर्शन, जिसको शैलेशी अवस्थाप्राप्त आतमा या मक्त श्रात्मा कहता है वह वेदान्त संमत श्रज्ञानजन्य त्रिविध सृष्टि से पर श्रांतिमगोध वाले व्यक्ति के स्थान में है। क्योंकि उसे श्रग मन, वचन, कार्य का कोई विकल्पप्रसंग नहीं रहता, जैसा कि वेदान्तसंमत अंतिम ब्रह्मबोध वाले को प्रपञ्च में किसी भी प्रकार की सत्त्वप्रतीति नहीं रहती ।

## (७) श्रुति श्रीर स्मृतियों का जैनमतानुकूल व्याख्यान

[ द्रद्र ] वेदान्तप्रक्रिया की समालोचना करते समय उपाध्यायजी ने वेदान्तः संमत वाक्यों में से ही बैनसंमत प्रक्रिया फलित करने का मी प्रयत्न किया है। उन्होंने ऐसे अनेक श्रुति-स्पृति गत वाक्य उद्भुत किये हैं जो ब्रह्मज्ञान, एवं उसके द्वारा अज्ञान के नाश का, तथा अन्त में ब्रह्मभाव प्राप्ति का वर्णन करते हैं। उन्हों वाक्यों में से जैनप्रक्रिया फिलत करते हुए उपाध्यायजी कहते हैं कि ये सभी श्रुति-स्पृतियों जैनसंमत कर्म के व्यवधायकत्व का तथा खीयाकर्मत्वरूप जैनसंमत ब्रह्मभाव का ही वर्णन करती हैं। भारतीय दार्शनिकों की यह परिपाटी रही है कि पहले अपने पच्च के सयुक्तिक समर्थन के द्वारा प्रतिवादी के पच्च का निरास करना और अन्त में सम्भव हो तो प्रतिवादी के मान्य शास्त्रवाक्यों में से ही अपने पच्च को फिलत करके बतलाना। उपाध्यायजी ने भी यही किया है।

# (=) कुछ ज्ञातव्य जैनमन्तव्यों का कथन

ब्रह्मशान की प्रक्रिया में आनेवाले जुदै-जुदै मुद्दों का निरास करते समय उपाध्यायजी ने उस-उस स्थान में कुछ जैनदर्शनसंमत मुद्दों का भी स्पष्टीकरण किया है। कहीं तो वह स्पष्टीकरण उन्होंने सिद्धसेन की सन्मतिगत गाथाओं के आधार से किया है और कहीं युक्ति और जैनशास्त्रास्थास के बल से। जैन प्रक्रिया के अस्थासियों के लिए ऐसे कुछ मन्तव्यों का निर्देश यहाँ कर देना जकरी है।

- (१) जैन दृष्टि से निर्विकल्पक बोध का ऋर्थ।
- (२) ब्रह्म की तरह ब्रह्मभिन्न में भी निर्विकल्पक बीध का संभव।
- (३) निर्विकल्पक ग्रौर सविकल्पक बोध का ग्रानेकान्त ।
- (४) निविकल्पक बोध भी शाब्द नहीं है किन्तु मानसिक है-ऐसा समर्थन।
- (५) निर्विकल्पक बोध भी श्रवग्रह रूप नहीं किन्तु श्रपाय रूप है—ऐसा प्रांत-पादन
- (१) [६०] वेदान्तप्रकिया कहती है कि जब ब्रह्मिवययक निर्विकल्प बोध होता है तब वह ब्रह्म मात्र के ऋसितल को तथा भिन्न जगत् के ऋभाव को स्वित करता है। साथ ही वेदान्तप्रक्रिया यह भी मानती है कि ऐसा निर्विकल्पक बोध सिर्फ ब्रह्मिवयक ही होता है ऋन्य किसी विषय में नहीं। उसका यह भी मत है कि निर्विकल्पक बोध हो जाने पर फिर कभी सविकल्पक बोध उत्पन्न ही नहीं होता। इन तीनों मन्तव्यं के विरुद्ध उपाध्यायजी जैन मन्तव्य बतलाते हुए कहते हैं कि निर्विकल्पक बोध का ऋर्य है शुद्ध द्रव्य का उपयोग, जिसमें किसी भी पर्याय के विचार की छाया तक न हो। ऋर्यात् जो ज्ञान समस्त पर्यायों के संबंध का ऋसंभव विचार कर केवल द्रव्य को ही विषय करता है, नहीं कि चिन्त्यमान द्रव्य से भिन्न जगत् के ऋभाष को भी। वही

ज्ञान निर्विकल्पक बोध है; इसको जैन परिभाषा में शुद्धद्रव्यनयादेश भी कहा जाता है।

- (२) ऐसा निर्विकल्पक बोध का अर्थ बतला कर उन्होंने यह भी बतलाया है कि निर्विकल्पक बोध जैसे चेतन द्रव्य में प्रवृत्त हो सकता है वैसे ही घटादि जड़ द्रव्य में भी प्रवृत्त हो सकता है। यह नियम नहीं कि वह चेतनद्रव्यविषयक ही हो। विचारक, जिस-जिस जड़ या चेतन द्रव्य में पर्यायों के संबंध का अप्रसंमव विचार कर केवल द्रव्य स्वरूप का ही प्रह्णा करेगा, उस-उस जड़ चेतन सभी द्रव्य में निर्विकल्पक बोध हो सकेगा।
- (३) [६२] उपाध्यायजी ने यह भी सम्प्ट किया है कि ज्ञानस्वरूप श्रास्मा का स्वभाव ही ऐसा है कि जो एक मात्र निर्विकल्पक ज्ञानस्वरूप नहीं रहता। वह जब शुद्ध द्रव्य का विचार छोड़कर पर्यायों की ख्रोर भुकता है तब वह निर्विकल्पक ज्ञान के बाद भी पर्यायसापेख सविकल्पक ज्ञान भी करता है। अतएव यह मानना ठीक नहीं कि निर्विकल्पक बोध के बाद सविकल्पक बोध का संभव ही नहीं।
- (४) वेदान्त दर्शन कहता है कि ब्रह्म का निर्विकल्पक बोध 'तत्त्वमित' इत्यादि शब्दजन्य ही हैं। इसके विरुद्ध उपाध्यायजी कहते हैं [पृ० ३०, पं० २४] कि ऐसा निर्विकल्पक बोध पर्यायविनिर्मुक्तविचारसहकृत मन से ही उत्पन्न होने के कारण मनोजन्य मानना चाहिए, नहीं कि शब्दजन्य। उन्होंने अपने अभिमत मनोजन्य का स्थापन करने के पन्न में कुछ अनुकृत श्रुतियों को भी उद्भृत किया है [६५,६५]।
- (५) [ ६३ ] सामान्य रूप से जैनप्रक्रिया में प्रसिद्धि ऐसी है कि निविकल्पक बोध तो अवग्रह का नामान्तर है। ऐसी दशा में यह प्रश्न होता है कि तब उपाध्यायजी ने निर्विकल्पक बोध को मानसिक कैसे कहा ? क्योंकि अवग्रह विचार सहकृतमनोजन्य नहीं है; जब कि शुद्ध-द्रव्योपयोगरूप निर्विकल्पक बोध विचारसहकृतमनोजन्य है। इसका उत्तर उन्होंने यह दिया है कि जिस विचारसहकृतमनोजन्य शुद्धद्रव्योपयोग को हमने निर्विकल्पक कहा है वह ईहात्मकविचारजन्य अपायरूप है और नाम-जात्यादिकल्पना से रहित भी है। है

इन सब जैनाभिमत भन्तब्यों का स्पष्टीकरण करके स्नन्त में उन्होंने यही सूचित किया है कि सारी वेदान्तप्रक्रिया एक तरह से जैनसंमत शुद्धद्रव्य-नयादेश की ही विचारसरिण है। फिर भी वेदान्तवाक्यजन्य ब्रह्ममात्र का

१ देखो, ज्ञानबिन्दु टिप्पया, पृ० ११४. पं० २५ से।

साज्ञातकार ही केवलशान है ऐसा वेदान्तमन्तव्य तो किसी तरह भी जैनसंभक्त हो नहीं सकता।

## (६) केवलज्ञान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा

- [१०२] केवलज्ञान की चर्चा का श्रंत करते हुए उपाध्यायजी ने ज्ञान बिन्दु में केवलज्ञान श्रौर केवलदर्शन के संबंध में तीन पद्मेदों श्रर्थात् विप्रति-प्रतियों को नव्य न्याय की परिभाषा में उपस्थित किया है, जो कि जैन परंपरा में प्राचीन समय से प्रचलित रहे हैं। वे तीन पद्म इस प्रकार हैं—
- (१) केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन दोनों उपयोग मिन्न हैं श्रीर वे एक साथ उत्पन्न न होकर क्रमशः श्रर्थात् एक एक समय के श्रंतर से उत्पन्न होते रहते हैं
- (२) उक्त दोनों उपयोग भिन्न तो हैं पर उनकी उत्पत्ति क्रमिक न होकर युगपत् स्त्रर्थात् एक ही साथ होती रहती हैं।
- (३) उक्त दोनों उपयोग वस्तुतः भिन्न नहीं हैं। उपयोग तो एक ही है पर उसके श्रपेद्माविशेपकृत केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन ऐसे दो नाम हैं। श्रतएव नाम के सिवाय उपयोग में कोई भेद जैसी वस्तु नहीं है।

उक्त तीन पद्मी पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना जरूरी है। वाचक उमास्वाति, जो विक्रम की तीसरी से पाँचवी शताब्दी के बीच कभी हुए जान पड़ते हैं, उनके पूर्ववर्ती उपलब्ध जैन वाङ्मय को देखने से जान पड़ता है कि उसमें सिर्फ एक ही पद्म रहा है श्रीर वह केवलज्ञान श्रीर केवलदर्शन के कममवर्तित्व का। हम सबसे पहले उमास्वाति के 'तत्त्वार्थभाष्य' में ऐसा उल्लेख पाते हैं जो स्पष्टरूपेण युगपत् पद्म का ही बोध करा सकता है। यद्यपि तत्वार्थभाष्यात उक्त उल्लेख की व्याख्या करते हुए विक्रमीय ८-६ वीं सदी के विद्वान् श्रे० सिद्धसेनगिए ने उसे क्रमपरक ही बतलाया है श्रीर साथ ही श्रपनी तत्वार्थभाष्य-व्याख्या में युगपत् तथा श्रमेद पक्ष का खरडन भी किया है; पर इस पर श्रधिक ऊहापोह करने से यह जान पड़ता है कि सिद्धसेन गिण के पहले किसी ने तत्वार्थभाष्य की व्याख्या करते हुए उक्त उल्लेख को युगपत् एरक भी

१ 'मतिज्ञानादिषु चतुर्षु पर्यायेगोपयोगो भवति, न युगपत् । संभिन्नज्ञानद-र्शनस्य तु भगवतः केवलिनो युगपत् सर्वभावग्राहके निरपेच्चे केवलज्ञाने केवलदर्शने चानुसमयमुपयोगो भवति ।'-तत्त्वार्थभा० १.३१ ।

२ देखो, तत्त्वार्थभाष्यटीका, प्र० १११-११२।

नतलाया होगा। अगर हमारा यह अनुमान ठीक है तो ऐसा मानकर चलना चाहिए कि किसी ने तत्त्वार्थभाष्य के उक्त उल्लेख की युगपत परक भी व्याख्या की थी. जो स्राज उपलब्ध नहीं है। 'नियमसार' ग्रन्थ जो दिगम्बर स्राचार्य कन्टकन्ट बी कृति समभ्त जाता है उसमें स्पष्ट रूप से एक मात्र यौगपद्य पद्ध का (गा॰ १५६) ही उल्लेख है। पुज्यपाद देवनन्दों ने भी तत्त्वार्थ सूत्र की व्याख्या 'सर्वार्थसिद्धि' में एक मात्र युगपत् पत्त का ही निर्देश किया है । श्री कुन्दकुन्द श्रीर पूज्यपाद दोनों दिगम्बरीय परंपरा के प्राचीन विद्वान हैं श्रीर दोनों की कृतियों में एक मात्र यौगपद्य पद्ध का स्पष्ट उल्लेख है। पूज्यपाद के उत्तरवतीं दिगम्बराचार्य समंत-भद्र ने भी श्रपनी 'श्राप्तमीमांसां रे में एकमात्र यौगपद्य पत्त का उल्लेख किया है। यहाँ पर यह स्मरण रखना चाहिए कि कुन्दकुंद, पूज्यपाद श्रीर समंतभद्र-इन तीन्हों ने अपना अभिमत योगपद्य पत्न बतलाया है: पर इनमें से किसी ने यौगपराविरोधी क्रमिक या श्रभेद पद्म का खरडन नहीं किया है। इस तरह हमें श्री कल्टकरूट से समंतभट तक के किसी भी दिगम्बराचार्य की कोई ऐसी कृति श्रमी उपलब्ध नहीं है जिसमें क्रमिक या श्रमेट पत्न का खरडन हो। ऐसा खरडन हम सबसे पहले श्रवलंक की कृतियों में पाते हैं। भट्ट श्रवलंक ने समंत्रभद्रीय श्राप्तमीमांसा की 'श्रष्टशर्ता' <sup>3</sup> व्याख्या में यौगपद्य पत्त का स्थापन करते हुए क्रमिक पत्त का. संज्ञेप में पर स्पष्ट रूप में खराइन किया है और श्रापने 'राजवार्तिक' भाष्य में तो कम पद्म माननेवालों को सर्वज्ञनिन्दक कहकर उस पद्म की अग्राह्मता की श्रोर संकेत किया है। तथा उसी राजवार्तिक में दसरी जगह (६. १०. १४-१६) उन्होंने अभेद पत्न की अप्राह्मता की और भी स्पष्ट इशारा किया है। अकलंक ने अभेद पद्ध के समर्थक सिद्धसेन दिवाकर के सन्मतितर्क नामक ग्रंथ में पाई जानेवाली दिवाकर की अप्रभेदविषयक नवीन व्याख्या (सन्मति २.२५) का शब्दशः उल्लेख करके उसका जवाब इस तरह दिया है कि जिससे अपने

 <sup>&#</sup>x27;साकारं ज्ञानमनाकारं दर्शनिमिति । तत् छुद्मस्येपु क्रमेगा वर्तते ।
 निरावरगोषु युगपत् ।'—सर्वाधं०, १. ६ ।

२ 'तत्त्वज्ञानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम् । क्रमभावि च यज्ज्ञानं स्याद्वादन-यसंस्कृतम् ॥'—श्राप्तमी०, का० १०१ ।

३ तज्ज्ञानदर्शनयोः क्रमङ्क्तौ हि सर्वज्ञत्वं कादाचित्कं स्यात् । कुतस्तिसिक्षिः रिति चेत् सामान्यविशेष विषययोर्विगतावरणयोरयुगपत् प्रतिभासायोगात् प्रति-बन्धकान्तराभावात्?—अष्टशाती—अष्टसहसी, प्र० २८१ ।

४ राजवार्तिक, ६. १३. ८।

म्राभिमत युगपत् पद्ध पर कोई दोष न आवे और उसका समर्थन मी हो। इस तरह हम समूचे दिगम्बर वाङ्मय को लेकर जब देखते हैं तब निष्कर्ष यही निकलता है कि दिगम्बर परंपरा एकमात्र यौगपद्य पद्ध को ही मानती आई है और उसमें अकलंक के पहले किसी ने क्रांमिक या अभेद पद्ध का खयडन नहीं किया है केवल अपने पद्ध का निर्देश मात्र किया है।

श्रव हम श्वेताम्बरीय वाट्यय की श्रोर दृष्टिपात करें। हम ऊपर कह चुके हैं कि तत्त्वार्थभाष्य के पूर्ववर्ती उपलब्ध आगमिक साहित्य में से तो सीचे तौर से केवल क्रमपच ही फलित होता है। जबकि तत्त्वार्थभाष्य के उल्लेख से युगपत पत्त का बोध होता है। उमास्वाति श्रौर जिनभद्र समाश्रमण-दोनों के बीच कम से कम दो सौ वर्षों का अन्तर है। इतने बढ़े अन्तर में रचा गया कोई ऐसा अवेताम्बरीय ग्रंथ श्राभी उपलब्ध नहीं है जिसमें कि यौगपद्य तथा श्राभेद पत्त की चर्चा या परस्पर खराडन-खराडन हो । पर इम जब विक्रमीय सातवीं सदी में हए जिनभद्र समाश्रमण की उपलब्ध दो कृतियों को देखते हैं तब ऐसा ऋवश्य मानना पडता है कि उनके पहले श्वेताम्बर परंपरा में यौगपदा पन्न की तथा श्रमेद पच की, केवल स्थापना ही नहीं हुई थी, बल्कि उक्त तीनों पचों का परस्पर लएडन-मएडन वाला साहित्य भी पर्याप्त मात्रा में बन चुका था। जिनभद्र गणि ने ऋपने ऋति विस्तृत 'विशेषावश्यकभाष्य' ( गा० ३०६० से ) में क्रमिक पच का आगिमकों की ओर से जो विस्तृत सत्तर्क स्थापन किया है उसमें उन्होंने यौगपद्य तथा अभेद पद्ध का आगमानुसरण करके विस्तृत खरडन भी किया है । तद्परान्त उन्होंने ऋपने छोटे से 'विशेषणवती' नामक ग्रंथ (गा॰ १८४ से ) में तो, विशेषावश्यकभाष्य की ऋषेता भी ऋत्यन्त विस्तार से ऋपने ऋभिमत

१ निर्मुक्ति में 'सन्बस्स केविलस्स वि (पाठान्तर 'स्ता') जुगवं दो निर्धि विश्वाना'-गा॰ ६७६-यह श्र श पाया जाता है जो सफ्टरूपेण केवली में माने जानेवाले योगपद्य पत्त का ही प्रतिवाद करता है । हमने पहले एक जगह यह संभावना प्रकट की है कि निर्मुक्ति का श्रमुक भाग तत्वार्थभाष्य के बाद का भो संभव है। श्रगर वह संभावना ठीक है तो निर्मुक्ति का उक्त श्रंय जो योगपद्य पत्त का प्रतिवाद करता है वह भी तत्वार्थभाष्य के योगपद्यप्रतिपादक मन्तव्य का विरोध करता हो ऐसी संभावना की जा सकती है। कुछ भी हो, पर इतना तो स्पष्ट है कि भी जिनमद्रगिष के पहले योगपद्य पत्तका खरडन हमें एक मात्र निर्मुक्ति के उक्त श्र श के सिवाय श्रन्यत्र कहीं श्रमी उपलब्ध नहीं; श्रीर निर्मुक्ति के उक्त श्र श के सिवाय श्रन्यत्र कहीं श्रमी उपलब्ध नहीं; श्रीर निर्मुक्ति के उक्त श्र श के सिवाय श्रन्यत्र कहीं श्रमी उपलब्ध नहीं;

कमपद्ध का स्थापन तथा अनिभमत योगपद्य तथा अभेद पद्ध का लयडन किया है। इमाअमया की उक्त दोनों कृतियों में पार जानेवाले खयडन-मयडनगत पूर्वपद्ध-उत्तरपद्ध की रचना तथा उसमें पाई जाने वाली अनुकूल-प्रतिकृत युक्तियों का ध्यान से निरीक्षण करने पर किसी को यह मानने में सन्देह नहीं रह सकता कि द्यमाअमया के पूर्व जम्बे असें से श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पद्धों के माननेवाले मौजूद थे और वे अपने-अपने पद्ध का समर्थन करते हुए विरोधी पद्ध का निरास भी करते थे। यह कम केवल मौलिक ही न चलता था बिल्क सास्त्रद भी होता रहा। वे शास्त्र आज भले ही मौजूद न हों पर द्यमाअमण के उक्त दोनों अंथों में उनका सार देखने को आज भी-मिलता है। इस पर से हम इस नतीजे पर पहुँचते हैं कि जिनभद्र के पहले भी श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पद्धों को माननेवाले तथा परस्पर खरडन-मरहन करनेवाले आचार्य हुए हैं। जब कि कम से कम जिनभद्द के समय तक में ऐसा कोई दिगम्बर विद्वान नहीं हुआ जान पढ़ता कि जिसने कम पद्ध या अभेद पद्ध का खरडन किया हो। और दिगम्बर विद्वान की ऐसी कोई कृति तो आज तक भी उपलब्ध नहीं है जिसमें यौगपद्य पद्ध के अलावा दूसरे किसी भी पद्ध का समर्थन हो।

जो कुछ हो पर यहाँ यह प्रश्न तो पैदा होता ही है कि प्राचीन आगमों के पाठ सीघे तौर से जब कम पद्ध का ही समर्थन करते हैं तब जैन परंपरा में यौगपद्य पद्ध और अभेद पद्ध का विचार क्यों कर दाखिल हुआ। इसका जन्नाव हमें दो तरह से सफता है। एक तो यह कि जब असर्वज्ञवादी मीमांसक ने सभी सर्वज्ञवादियों के सामने यह आदोप किया कि तुम्हारे सर्वज्ञ अगर कम से सब पदायौ को जानते हैं तो वे सर्वज्ञ ही कैसे ? और अगर एक साथ सभी पदार्थों को जानते हैं तो एक साथ सब जान लेने के बाद आगो वे क्या जानेंगे ? कुछ भी तो फिर अज्ञात नहीं है। ऐसी दशा में भी वे अप्तर्वश ही सिद्ध हुए। इस आर जेप का जवाब दसरे सर्वज्ञवादियों की तरह जैनों को भी देना प्राप्त हुआ। इसी तरह बौद्ध आदि सर्वज्ञवादी भी जैनों के प्रति यह आचेप करते रहे होंगे कि तम्हारे सर्वज्ञ ऋर्तत् तो क्रम से जानते देखते हैं; ऋतएव वे पूर्ण सर्वज्ञ कैसे ? इस श्राचेप का जबाब तो एक मात्र जैनों को ही देना प्राप्त था। इस तरह उपर्यक्त तथा अन्य ऐसे आद्मेपों का जवाब देने की विचारणा में से सर्व प्रथम यौगपद्य पन्न, कम पन्न के विरुद्ध जैन परंपरा में प्रविष्ट हुआ। दूसरा यह भी संभव है कि जैन परंपरा के तर्कशील विचारकों को अपने आप ही कम पछ में त्रिट दिखाई दी और उस बटि की पूर्ति के विचार में से उन्हें योगपर पन सर्व

१ देखो, तत्वसंग्रह का॰ ३२४८ से ।

प्रयम सक पड़ा । जो बैन विद्वान यौगपदा पद्ध को मान कर उसका समर्थन करते के जनके सामने कम पक्ष माननेवालों का बढ़ा आगमिक दल रहा जो आगम के ब्रानेक वाक्यों को लेकर यह बतलाते थे कि योगपदा पहा का कभी जैन जागम के द्वारा समर्थन किया नहीं जा सकता। यदापि शरू में योगपद्य पक्षा तर्कवल के स्त्राधार पर ही प्रतिष्ठित हस्त्रा जान पडता है. पर सम्प्रदाय की स्थिति ऐसी रही कि वे जब तक ऋपने यौगपदा पक्ष का ऋगगिमक वाक्यों के द्वारा सप्तर्थन न करें और श्रागमिक वाक्यों से ही क्रम वहा माननेवालों की जवाब न दें. तब तक उनके यौगपदा पत्न का संप्रदाय में ब्रादर होना संभव न था। ऐसी स्थिति देख कर यौगपदा पक्ष के समर्थक तार्किक विद्वान भी आगिमिक वाक्यों का आधार अपने पक्ष के लिए लेने लगे तथा अपनी दलीलों को आगिमक वाक्यों में से पत्तित करने लगे। इस तरह श्रेताम्बर परंपरा में कम पद्ध तथा यौगपद्य पक्ष का व्यागमाश्रित खरहन-मरहन चलता ही था कि बीच में किसी को अप्रमेद पक्ष की सम्भी। ऐसी सम्भ वाला तार्किक यौगपद्य पक्ष वालों को यह कहने लगा कि अगर कम पक्ष में ब्रिट है तो तम यौगपदा पक्ष वाले भी उस त्रृटि से बन नहीं सकते । ऐसा कहकर उसने यौगपदा पक्ष में भी श्रप्तर्वशत्व श्रादि दोप दिखाए श्रीर श्रपने श्रमेट पक्ष का समर्थन श्ररू किया। इसमें तो संदेह ही नहीं कि एक बार कम पक्ष छोडकर जो यौगपद्य पक्ष मानता है वह अगर सोधे तर्कवल का आश्रय ले तो उसे अभेद पक्ष पर अनिवार्य रूप से श्राना ही पड़ता है। अभेद पक्ष की सभा वाले ने सीचे तर्कवल से अभेद पक्ष को उपस्थित करके कम पद्ध तथा यौगपद्य पद्ध का निरास तो किया पर शरू में सांप्रदायिक लोग उसकी बात श्रागमिक वाक्यों के सलभाव के सिवाय स्वीकार कैसे करते ? इस कठिनाई को हटाने के लिए अभेद पत वालों ने आगमिक परिभापान्त्रों का नया ऋर्थ भी करना श्राह्त किया ऋरीर उन्होंने ऋपने ऋमेद पक्ष को तर्कत्रल से उपपन्न करके भी श्रंत में श्रागीमक परिभाषात्रों के दाँचे में विठा दिया। कम, यौगपदा श्रीर अपनेद पक्ष के उपर्यक्त विकास की प्रक्रिया कम से कम १५० वर्ष तकश्चेताम्बर परंपरा में एक-सी चलती रही ह्यौर प्रस्थेक पक्ष के समर्थक धरंधर विद्वान होते रहे श्लीर वे प्रन्थ भी रचते रहे। चाहे कमवाद के विरुद्ध जैनेतर परंपरा की भ्रोर से आन्तेप हुए हो या चाहे जैन परंपरा के श्रांतरिक चिन्तन में से ही श्राच्चेप होने लगे हों, पर इसका परिणाम श्रंत में क्रमशः यौगपद्य पद्ध तथा अपनेद पश्च की स्थापना में ही आया. जिसकी व्यवस्थित चर्चा जिनभद्र की उपलब्ध विशेषसक्ती श्रीर विशेषावश्यकमाध्य नामक दोनों कृतियों में हमें हेखने को लिलती हैं।

[१०२] उपाध्यायजी ने जो तीन विप्रतिपत्तियाँ दिखाई हैं उनका धेतिहासिक विकास हम ऊपर क्रिया च के । श्रव उक्त विप्रतिपत्तियों के पुरस्क्ति रूप से उपाध्यायजी के द्वारा प्रस्तत किए गये तीन आचारों के बारे में कुछ विचार करना जरूरी है। उपाध्यायजी ने क्रम पक्षा के प्रस्कर्तारूप से जिनमद्र क्षमाश्रमण को, युगपत् पक्ष के प्रस्कर्तारूप से मल्लवादी को श्रीर श्रमेद पक्ष के पुरस्कर्तारूप से सिद्ध सेन दिवाकर को निर्दिष्ट किया है। साथ ही उन्होंने मुख्य-गिरि के कथन के साथ श्रानेवाली ग्रसंगति का तार्किक हिन्द से परिहार भी किया है। श्रसंगति यों श्राती है कि जब उपाध्यायजी सिद्धसेन दिवाकर को श्रभेद पश्च का पुरस्कर्ता बतलाते हैं तब श्रीमलयागिरि सिद्धसेन दिवाकर को सगपत पच का पुरूकर्त्ता बतलाते हैं । उपाध्यायजी ने अप्रसंगति का परिहार यह कहकर किया है कि श्री मलयगिरि का कथन अभ्युपगम बाद की दृष्टि से है अर्थात् सिद्धसेन दिवाकर वस्ततः अभेद पद्म के परस्कर्ता हैं पर थोड़ी देर के लिए कम पक्ष का खरडन करने के लिए शुरू में यगपत पक्ष का आश्रय कर लेते हैं और फिर अन्त में अपना अमेट पक्ष स्थापित करते हैं। उपाध्यायजी ने असंगति का परिवार किसी भी तरह क्यों न किया हो परंत हमें तो यहाँ तीनों विप्रतिपत्तियों के पक्षकारों को दर्सानेवाले सभी उल्लेखों पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना है।

हम यह ऊपर बतला चुके हैं िक कम, युगपत् श्रीर श्रमेद इन तीनों वाहों की चर्चावाले सबसे पुराने दो अन्य इस समय हमारे सामने हैं। ये दोनों जिन-भद्रगिय द्वमाश्रमण की ही कृति हैं। उनमें से, विशेषावश्यक भाष्य में तो चर्चा करते समय जिनमद्र ने पद्धकाररूप से न तो किसी का विशेष नाम दिया है श्रीर न 'केचित्' 'श्रन्ये' श्रादि जैसे शब्द ही निर्दिष्ट किये हैं। परतु विशेषण्वती में वीनों वादों की चर्चा शुरू करने के पहले जिनमद्र ने 'केचित्' शब्द से युगपत् पद्ध प्रथम रखा है, इसके बाद 'श्रन्ये' कहकर कम पद्ध रखा है श्रीर श्रतं में 'श्रन्ये' कहकर श्रमेद पद्ध का निर्देश किया है। विशेषण्वती की

१ देखो, नंदी टीका पृ० १३४।

२ फेई भगंति जुगवं जाग्रह पासह य केवली नियमा ।

ग्राय्णे एगंतिरयं इच्छंति सुन्नोबएसेगं ॥ १८४ ॥

ग्राय्णे ग्रा चेव वीसुं दंसग्रामिच्छंति जिग्रवरिंदस्स ।

जं चिय केवस्रगागं तं चिय से दरिसग् बिंति ॥ १८५॥।'

—विरोषग्रस्ती ।

उनकी स्वोपश व्याख्या नहीं है इससे इस यह नहीं कह सकते हैं कि जिनभद्र को 'केचित' श्रीर 'श्रन्ये' शब्द से उस-उस वाद के पुरस्कर्ता रूप से कौन-कौन श्राचार्य श्रिभिवेत थे। यदापि विशेषगावती की स्वोपन्न व्याख्या नहीं है फिर भी उसमें पाई जानेवाली प्रस्तुत तीन वाद संबंधी कुछ गाथान्त्रों की व्याख्या सबसे पहले हमें विक्रमीय त्राठवीं सदी के क्राचार्य जिनदास गणि की 'नन्दीचर्णिंग में मिलती है। उसमें भी हम देखते हैं कि जिनदास गिंख 'केचित' श्रीर 'श्रन्ये' शब्द से किसी श्राचार्य विशेष का नाम सचित नहीं करते। वे सिर्फ इतना ही कहते हैं कि केवलज्ञान और केवलदर्शन उपयोग के बारे में आचायों की विप्रतिपत्तियाँ हैं। जिनदास गरिए के थोड़े ही समय बाद ऋ।चार्य हरिभद्र ने उसी नन्दी चुर्णि के ब्राधार से 'नन्दीवृत्ति' लिखी है। उन्होंने भी ब्रापनी इस नन्दी वृत्ति में विशेषणवतीगत प्रस्तुत चर्चावाली कुछ गाथाश्रों को लेकर उनकी व्याख्या की है। जिनदास गिए ने जब 'केचित्' 'श्रम्ये' शब्द से किसी विशेष श्राचार्य का नाम सुचित नहीं किया तब हरिभद्रसरि ने वशेषणवती की उन्हीं गाथाओं में पाए जानेवाले 'केचित' 'म्मन्ये' शब्द से विशेष-विशेष म्याचार्यों का नाम भी सचित किया है। उन्होंने प्रथम 'केचित्' शब्द से युगपद्वाद के प्रस्कर्ता रूप से ग्राचार्य सिद्धसेन का नाम सचित किया है। इसके बाद 'श्रन्ये' शब्द से जिनभद्र समाश्रमण को कमवाद के पुरस्कर्ता रूप से सुचित किया है और दसरे 'श्रन्ये' शब्द से बृद्धाचार्य को श्रमेदवाद का पुरस्कर्ता बतलाया है। हरिभद्रसूरि के बाद बारहवीं सदी के मलयगिरिस्टि ने भी नन्दीसत्र के ऊपर टीका लिखी है। उस ( प्र॰ १३४ ) में उन्होंने वादों के प्रस्कतां के नाम के बारे में हरिभद्रसरि के कथन का ही अनुसरण किया है। यहाँ समरण रखने की बात यह है कि विशेषावश्यक की उपलब्ध दोनों टीकाश्रों में - जिनमें से पहली श्राठवीं-नवीं सदी के कोट्याचार्य की है श्रीर दूसरी बारहवीं सदी के मलधारी हेमन्द्र की है-तीनों

१ "'कंचन' सिद्ध तेना वार्यादयः 'मण्ंति'। किं ?। 'युगपद्' एकस्मिन् काले जानाति पश्यति च ! कः १। केवली, न त्वन्यः। 'नियमात्' नियमेन ॥ 'म्रन्ये' जिनभद्रगिणिज्ञमाश्रमण्यप्रमृतयः। 'प्रकान्तरितम्' जानाति पश्यति च इत्येवं 'इच्छन्ति'। 'श्रुतोपदेशेन' ययाश्रुतागमानुसारेण इत्यर्थः। 'म्रन्ये' तु युद्धाचार्याः 'न चैव विष्वक्' पृथक् तद् 'दर्शनमिच्छन्ति'। 'जिनवरेन्द्रस्य' केव-जिन इत्यर्थः। किं तर्हि १। 'यदेव केवलज्ञानं तदेव' 'से' तस्य केवलिनी 'दर्शन' ववते॥"—नन्दीषृत्ति हारिभद्गी, पू॰ ५२।

वादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी आचार्य विशेष का नाम निर्देष्ट नहीं हैं। कम से कम कोट्याचार्य के सामने तो विशेषावश्यक भाष्य की जिनमद्रीय स्वोपश्च व्याख्या मौजूद थी ही। इससे यह कहा जा सकता है कि उसमें भी तीनों वादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी विशेष आचार्य का नाम रहा न होगा; अन्यथा कोट्याचार्य उस जिनमद्रीय स्वोपश्च व्याख्या में से विशेष नाम अपनी विशेषावश्यक भाष्यद्वत्ति में जरूर लेते। इस तरह हम देखते हैं कि जिनमद्र की एकमात्र विशेषणवती गत गाथाओं की व्याख्या करते समय सबसे पहले आचार्य हरिमद्र ही तीनों वादों के पुरस्कर्ताओं का विशेष नामोल्लेख करते हैं।

दूसरी तरफ से हमारे सामने प्रस्तुत तीनों वादों की चर्चावाला दूसरा प्रन्थ 'सम्मितितर्क' है जो निर्विवाद सिखसेन दिवाकर की कृति है। उसमें दिवाकर भी के कमवाद का पूर्वपद्य रूप से उल्लेख करते सयय 'केंचित्' इतना ही कहा है। किसी विशेष नाम का निर्देश नहीं किया है। युगपत् और श्रमेदवाद को रखते समय तो उन्होंने 'केचित्' 'श्रन्ये' जैसे शब्द का प्रयोग भी नहीं किथा है। पर हम जब विक्रमीय ग्यारहवीं सदी के श्राचार्य श्रमयदेव की 'मन्मितिटीका' को देखते हैं तब तीनों वादों के पुरस्कर्तांश्रों के नाम उसमें रपष्ट पाते हैं[पू० ६०८]। श्रमयदेव हिपाद की तरह कमवाद का पुरस्कर्ता तो जिनभद्र चमाश्रमण्य को ही बतलाते हैं पर श्रागे उनका कथन हिपाद के कथन से जुदा पड़ता है। हिरमद्र जब युगपद्वाद के पुरस्कर्तां रूप से श्राचार्य सिखसेन का नाम स्वित करते हैं तब श्रमयदेव उसके पुरस्कर्ता रूप से श्राचार्य मल्लवादी का नाम स्वित करते हैं। हिरमद्र जब श्रमदेव उसके पुरस्कर्ता रूप से श्राचार्य मिद्धसेन का नाम स्वित करते हैं। इस तरह दोनों के कथन में जो मेद या विरोध है उस पर विचार करना श्रावश्यक है।

ऊपर के वर्णन से यह तो पाठकगण भली भाँति जान सके होंगे कि हरिभद्र तथा श्रभयदेव के कथन में क्रमवाद के पुरस्कर्ता के नाम के संबन्ध में कोई मतभेद नहीं। उनका मतभेद युगपद् वाद श्रीर श्रभेद वाद के पुरस्कर्ताओं के

१ मलधारी ने स्रमेद पद्य का समर्थ्रक 'एवं कलिग्तमेदमप्रतिहतम्' इत्यादि पद्य स्तुतिकारके नामसे उद्धृत किया है स्त्रीर कहा है कि वैसा मानना युक्तियुक्त नहीं है। इससे इतना तो स्पष्ट है कि मलधारी ने स्तुतिकार को स्त्रमेदवादी माना है। देखो, विशेषा॰ गा॰ ३०६१ की टीका। उसी पद्य को कोट्याचार्य ने 'उक्तं च' कह इतके उद्धृत किया है-पु॰ ८७७।

नाम के संबन्ध में है। अब प्रश्न यह है कि हरिभद्र और अभयदेव दोनों के पुरस्कर्ता संबन्धी नामसूचक कथन का क्या श्राधार है ! जहाँ तक हम जान सके हैं वहाँ तक कह सकते हैं कि उक्त दोनों सुरि के सामने क्रमवाद का समर्थक और युगपत् तथा श्रभेद वाद का प्रतिपादक साहित्य एकमात्र जिनभद्र का ही था. जिससे वे दोनों श्राचार्य इस बात में एकमत हए, कि कमवाद श्री जिनमद्र गिंग चुमाश्रमण का है। परंतु श्राचार्य हरिमद्र का उल्लेख स्नगर सब श्रंशों में श्रभ्रान्त है तो यह मानना पड़ता है कि उनके सामने यगपदवाद का समर्थक कोई स्वतंत्र प्रन्थ रहा होगा जो सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न किसी अन्य सिद्धसेन का बनाया होगा। तथा उनके सामने अभेदवाद का समर्थक ऐसा भी कोई प्रनथ रहा होगा जो सन्मतितर्क से भिन्न होगा श्रीर जो बढाचार्य-रचित माना जाता होगा। ऋगर ऐसे कोई ग्रंथ उनके सामने न भी रहे हों तथापि कम से कम उन्हें ऐसी कोई सांप्रदायिक जनश्रति या कोई ऐसा उल्लेख मिला होगा जिसमें कि स्राचार्य सिद्धसेन को यगपद्वाद का तथा वृद्धाचार्य को अभेदवाद का पुरस्कर्ता माना गया हो । जो कुछ हो पर इम सहसा यह नहीं कह सकते कि हरिभद्र जैसा बहुशत आचार्य यों ही कुछ आधार के सिवाय यगपदचाद तथा श्रमेदवाद के पुरस्कर्ताश्रों के विशेष नाम का उल्लेख कर दें। समान नामवाले श्रानेक श्राचार्य होते श्राए हैं। इसलिए श्रासंभव नहीं कि सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न कोई दूसरे भी सिद्धसेन हुए हों जो कि यगपद्वाद के समर्थक हुए हों या माने जाते हों। यद्यपि सन्मतितर्क में सिद्धसेन दिवाकर ने अभेट पत्न का ही स्थापन किया है अतापन इस निषय में सन्मतितर्क के आधार पर हम कह सकते हैं कि श्रभयदेव सूरि का श्रभेदवाद के पुरस्कर्ता रूप से सिद्धसेन दिवाकर के नाम का कथन बिलकल सही है स्त्रीर हरिभद्र का कथन विचारणीय है। पर हम ऊपर कह आए हैं कि कम आदि तीनों वादों की चर्चा बहत पहले से शरू हुई श्रीर शताब्दियों तक चली तथा उसमें श्रनेक श्राचार्यों ने एक-एक पच लेकर समय-समय पर भाग लिया । जब ऐसी स्थिति है तब यह भी कल्पना की जा सकती है कि सिद्धसेन दिवाकर के पहले वृद्धाचार्य नाम के आचार्य भी अभेद बाद के समर्थक हुए होंगे या परंपरा में माने जाते होंगे। सिद्धसेन दिवाकर के. गुरुरूप से बृद्धवादी का उल्लेख भी कथानकों में पाया जाता है। श्राध्वर्य नहीं कि वृद्धाचार्य ही वृद्धवादी हो श्रीर गुरु वृद्धवादी के द्वारा समर्थित श्रभेद वाद का ही विशेष स्पष्टीकरण तथा समर्थन शिष्य सिद्धसेन दिवाकर ने किया हो। सिब्सेन दिवाकर के पहले भी अभेद वाद के समर्थक निःसंदेह रूप से हुए हैं यह बात तो सिद्धसेन ने किसी अभेद बाद के समर्थक एकदेशीय मत । सन्मति

२. २१] की जो समास्रोचना को है उसी से सिख है। यह तो हुई हरिमद्रीक कथन के आचार की बात।

अब इम अभयदेव के कथन के आधार पर विचार करते हैं। अभयदेव सरि के सामने जिनभद्र समाश्रमण का कमवादसमर्थक साहित्य रहा जो आज भी उपलब्ध है। तथा उन्होंने सिद्धसेन दिवाकर के सन्मतितर्क पर तो ऋति-विस्तृत टीका ही लिखी है कि जिसमें दिवाकर ने श्रभेदवाद का स्वयं मार्मिक स्पष्टीकरण किया है। इस तरह अभयदेव के वादों के प्रस्कर्तासंबंधी नाम वाले कथन में जो कमवाद के पुरस्कर्ता रूप से जिनभद्र का तथा अमेदवाद के परस्कर्ता रूप से सिद्धसेन दिवाकर का उल्लेख है वह तो साधार है ही: पर यगपदवाद के प्रस्कर्ता रूप से महावादि को दरसानेवाला जो अभयदेव का कथन है उसका आधार क्या है !--यह प्रश्न अवश्य होता है । जैन परंपरा में महावादी नाम के कई श्राचार्य हुए माने जाते हैं पर युगपद बाद के पुरस्कर्ता रूप से श्राभयदेव के द्वारा निर्दिष्ट मल्लवादी वही वादिम्ब्य संभव हैं जिनका रचा 'द्रादशारनयचक' है श्रीर जिन्होंने दिवाकर के सन्मतितर्क पर भी टीका लिखी थी ° जो कि उपलब्ध नहीं है। यदापि द्वादशारनयचक श्रखंड रूप से उपलब्ध नहीं है पर वह सिंहगणी चमाश्रमण कत टीका के साथ खंडित प्रतीक रूप में उपलब्ध है। श्रभी हमने उस सारे सटीक नयचक्र का श्रवलोकन करके देखा तो उसमें कहीं भी केवलशान और केवलदर्शन के संबंध में प्रचलित उपर्युक्त वादों पर थोड़ी भी चर्चा नहीं मिली। यदापि सन्मतितर्क की मल्लवादिकत टीका उपलब्ध नहीं है पर जब मल्लवादि अभेद समर्थक दिवाकर के अन्य पर टीका लिखें तब यह कैसे माना जा सकता है कि उन्होंने दिवाकर के ग्रन्थ की व्याख्या लिखते समय उसी में उनके विरुद्ध श्रपना युगपत् पत्न किसी तरह स्थापित किया हो । इस तरह जब इम सोचते हैं तब यह नहीं कह सकते हैं कि श्रभयदेव के युगपद वाद के पुरस्कर्ता रूप से मल्लवादि के उल्लेख का श्राधार नयचक या उनकी सन्मतिटीका में से रहा होगा। श्रगर श्रभयदेव का उक्त उल्लेखांश श्रभ्रान्त एवं साधार है तो श्रधिक से श्रधिक हम यही कल्पना कर सकते हैं कि मल्लवादि का कोई अन्य युगपत् पत्त समर्थक छोटा बड़ा अन्य श्रभयदेव के सामने रहा होगा श्रथवा ऐसे मन्तव्य वाला कोई उल्लेख उन्हें मिला होगा । ऋस्त । जो कछ हो पर इस समय हमारे सामने इतनी वस्त निश्चित

१ 'उक्तं च बादिंगुख्येन श्रीमल्ह्मवादिना सन्मतौ'—ग्रनेकान्तजयपताचा टीका, पृ० ११६ ।

है कि अन्य वादों का खरडन करके क्रमवाद का समर्थन करने वाला तया अन्य बादों का खरडन करके अप्रेमदवाद का समर्थन करने वाला स्वतंत्र साहित्य मौजूद है जो अनुक्रम से जिनभद्रगणि तथा सिद्धसेन दिवाकर का रचा हुआ है। अन्य बादों का खरडन करके एकमात्र युगपद वाद का आंत में स्थापन करने वाला कोई स्वतंत्र ग्रन्थ अगर है तो वह श्वेताम्बरीय परंपरा में नहीं पर दिगम्बरीय परंपरा में है।

- (१०) प्रन्थकार का तात्पर्य तथा उनकी स्वोपज्ञ विचारणा उपाध्यायजी के द्वारा निर्दिष्ट विप्रतिपत्तियों के पुरस्कर्ता के बारे में जो कुछ, कहना था उसे समाप्त करने के बाद श्चन्त में दो बार्ते कहना है।
- (१) उक्त तीन वादों के रहस्य को बतलाने के लिए उपाध्यायजी ने जिनभद्रगिया के किमी ग्रंथ को लेकर ज्ञानिन्दु में उसकी व्याख्या क्यों नहीं की आरेर दिवाकर के सम्मितितर्कगत उक्त वाद वाले भाग को लेकर उसकी व्याख्या क्यों की ? हमें इस पसंदगी का कारण यह जान पड़ता है कि उपाध्यायजी को तीनों वादों के रहस्य को अपनी हिंछ से प्रकट करना अभिमत था फिर भी उनकी तार्किक बुद्धि का अधिक अकाव अवश्य अभेदवाद की आरेर रहा है। ज्ञानिन्दु में पहले भी जहाँ मित-श्रुत और अवधि-मनःपर्याय के अभेद का प्रश्न आया वहाँ उन्होंने बड़ी खूवी से दिवाकर के अभेदमत का समर्थन किया है। यह स्वित करता है कि उपाध्यायजी का मुख्य निजी तार्त्य अपनेद पच का ही है। यहाँ यह भी ध्यान में रहे कि सन्मित के ज्ञानकारड की गाथाओं की व्याख्या करते समय उपाध्यायजी ने कई जगह पूर्व व्याख्याकार अभयदेव के विवरण की समालाचना की है और उसमें नुटियाँ वतलाकर उस जगह खुद नए टंग से व्याख्यान मी किया है।
- (२) [१७४] दूसरी बात उपाध्यायजी की विशिष्ट स्फ से संबंध रखती है, वह यह कि ज्ञानियन्दु के अन्त में उपाध्यायजी ने प्रस्तुत तीनों वादों का नयभेद की अपेक्षा से समन्वय किया है जैसा कि उनके पहले किसी को स्फा हुआ जान नहीं पड़ता। इस जगह इस समन्वय को बतलाने वाले पद्यों का तथा इसके बाद दिये गए ज्ञानमहत्त्वस्चक पद्य का सार देने का लोभ हम संवरण कर नहीं सकते। सबसे अन्त में उपाध्यायजी ने अपनी प्रशस्ति दी है जिसमें खुद अपना तथा अपनी गुरु परंपरा का वही परिचय है जो उनकी अन्य कृतियों की प्रशस्तियों में भी पाया जाता है। स्चित पद्यों का सार इस प्रकार है—

१ देखो, ज्ञानबिन्दु की कंडिकाएँ ६ १०४,१०५,१०६,११०,१४८,१६५ ।

१—जो लोग गतानुगतिक बुद्धिवाले होने के कारण प्राचीन शास्त्रों का अधरशः अर्थ करते हैं और नया तर्कसंगत भी अर्थ करने में या उसका स्वीकार करने में हिचकिचाते हैं उनको लक्ष्य में रखकर उपाच्यायजी कहते हैं कि—शास्त्र के पुराने वाक्यों में से युक्तिसंगत नया अर्थ निकालने में वे ही लोग डर सकते हैं जो तर्कशास्त्र से अनिभन्न हैं। तर्कशास्त्र के जानकार तो अपनी प्रज्ञा से नए-नए अर्थ प्रकाशित करने में कभी नहीं हिचकिचाते। इस बात का उदाहरण सन्मति का दूसरा काएड ही है। जिसमें केवलज्ञान और केवलदर्शन के विषय में कम, यौगपदा तथा अभेद पक्ष का खरडन-मरडन करनेवाली चर्चा है। जिस चर्चा में पुराने एक ही सूत्रवाक्यों में से हर एक पश्चार ने अपने अपने अभिमेत पक्ष को सिद्ध करने के लिए तर्क द्वारा जुदै-जुदे अर्थ फलित किये हैं।

२—मल्लवादी जो एक ही समय में ज्ञान-दर्शन दो उपयोग मानते हैं उन्होंने मेदस्पर्शी व्यवहार नय का आश्रय लिया है। अर्थात् मल्लवादी का यौगपदा वाद व्यवहार नय के अभिप्राय से समभना चाहिए। पूच्य श्री जिनमद्रगिण चमाश्रमण जो कम वाद के समर्थक हैं वे कारण और फल की सीमा में शुद्ध ऋजुसूत्र नय का प्रतिपादन करते हैं। अर्थात् वे कारण और फलरूप से शान-दर्शन का मेद तो व्यवहारनयसिद्ध मानते ही हैं पर उस मेद से आगे वक् कर वे ऋजुसूत्र नय की हिष्टे से मात्र एकसमयाविच्छिन वस्तु का अस्तित्व मान कर शान और दर्शन को भिन्न-भिन्न समयभावी कार्यकारण्य से कमवर्ती प्रतिपादित करते हैं। सिद्धसेन सूरि जो अमेद पत्त के समर्थक हैं उन्होंने संग्रह नय का आश्रय किया है जो कि कार्य-कारण या अन्य विषयक भेदों के उच्छेद में ही प्रवस्तु हैं। इसिल्ए ये तीनों सूरिपद्ध नयभेद की अपेद्धा से परस्पर विश्व नहीं हैं।

३—केवल पर्याय उत्पन्न होकर कभी विच्छिन्न नहीं होता । श्रतएव उस सादि श्रनंत पर्याय के साथ उसकी उपादानभूत चैतन्यशक्ति का श्रभेद मानकर ही चैतन्य को शास्त्र में सादि-श्रनंत कहा है । श्रीर उसे जो कमवतीं या सादिमान्त कहा है, सो केवल पर्याय के भिन्न-भिन्न समयाविच्छिन्न श्रंशों के साथ चैतन्य की श्रभेद विवद्धा से । जब केवलपर्याय एक मान लिया तब तद्गत सूहम भेद विवद्धित नहीं हैं । श्रीर जब कालकृत सूक्ष्म श्रंश विविद्धित हैं तब उस केवलपर्याय की स्वस्वदता गीया है ।

४—भिन्न भिन्न क्षणभावी अज्ञान के नाश और ज्ञानों की उत्पत्ति के मेद् के आधार पर प्रचलित ऐसे भिन्न-भिन्न नयाश्रित अनेक पक्ष शास्त्र में बैसे सुने जाते हैं वैसे ही अगर तीनों आचार्यों के पत्तों में नयाश्रित मतमेद हो तो क्या आधर्य है। एक ही विषय में जुदे-जुदे विचारों की समान रूप से प्रधानता जो दूर की वस्तु है वह कहाँ दृष्टिगोचर होती है ?

इस जगह उपाध्यायजी ने शास्त्रप्रसिद्ध उन नयाश्रित पद्ममेदों की सूचना की है जो अज्ञाननाश और ज्ञानोत्पित्त का समय जुदा-जुदा मानकर तथा एक मानकर प्रचलित हैं। एक पद्म तो यही कहता है कि आवरण का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये दोनों, हैं तो जुदा पर उत्पन्न होते हैं एक ही समय में। जब कि दूसरा पद्म कहता है कि दोनों की उत्पत्ति समयमेद से होती है। प्रथम अज्ञाननाश और पीछे ज्ञानोत्पत्ति। तीसरा पक्ष कहता है कि अज्ञान का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये कोई जुदे-जुदे भाव नहीं हैं एक ही वस्तु के बोधक अभावप्रधान और भावप्रधान दो भिन्न शब्द मात्र हैं।

५—जिस जैन शास्त्र ने त्रानेकान्त के बल से सत्त्व त्रीर स्रसत्त्व जैसे परस्पर विषद्ध धर्मों का समन्वय किया है स्रोर जिसने विशेष्य को कभी विशेषण स्रीर विशेषण को कभी विशेषण मानने का कामचार स्वीकार किया है, वह जैन शास्त्र ज्ञान के बारे में प्रचलित तीनों पत्त्वों की गौण प्रधान-भाव से व्यवस्था करे तो वह संगत ही है।

६—स्वसमय में भी जो अनेकान्त ज्ञान है वह प्रमाण श्रीर नय उभय द्वारा सिद्ध है। अनेकान्त में उस-उस नय का अपने-अपने विषय में आप्रह अवश्य रहता है पर दूसरे नय के विषय में तटस्थता भी रहती ही है। यही अनेकान्त की खूबी है। ऐसा अनेकान्त कभी सुगुक्त्रों की परंपरा को मिथ्या नहीं ठहराता। विशाल बुद्धि वाले विद्वान् सद्दर्शन उसी को कहते हैं जिसमें सामञ्जस्य को स्थान हो।

७ — खल पुरुप हतबुद्धि होने के कारण नयों का रहस्य तो कुछ भी नहीं जानते परंतु उल्टा वे विद्वानों के विभिन्न पक्षों में विरोध बतलाते हैं। ये खल सचमुच चन्द्र श्रीर सूर्य तथा प्रकृति श्रीर विकृति का व्यत्यय करने वाले हैं। अर्थात् वे रात को दिन तथा दिन को रात एवं कारण को कार्य तथा कार्य को कारण कहने में भी नहीं हिचकिचाते। दुःख की बात है कि वे खल भी गुरुष की लोज नहीं सकते।

५—प्रस्तुत ज्ञानिबन्दु प्रन्थ के श्रसाधारण स्वाद के सामने कल्पवृद्ध का फलस्वाद क्या चीज़ है तथा इस ज्ञानिबन्दु के श्रास्वाद के सामने द्राद्धास्वाद, श्रमुतवर्षा, श्रीर स्त्रीसंपत्ति द्रादि के श्रानंद की रमणीयता भी क्या चीज है ? ई० १५४० ]

# 'जैन तर्कभाषा'

**मन्थकार** 

प्रस्तुत ग्रंथ कैन तर्कभाषा के प्रग्रेता उपाध्याय श्रीमान् यशोविजय हैं। उनके जीवन के बारे में सत्य, श्रर्ध सत्य श्रनेक वार्ते प्रचित्तत थीं, पर जब से उन्हीं के समकालीन गणी कान्तिविजयजी का बनाया 'सुजशवेली भास' पूरा प्राप्त हुआ, जो बिलकुल विश्वसनीय है, तब से उनके जीवन की खरी-खरी बातें बिलकुल स्पष्ट हो गईं। वह 'भास' तत्कालीन गुजराती भाषा में पद्य बंध है, जिसका आधुनिक गुजराती में सिटेप्पण सार-विवेचन प्रसिद्ध लेखक श्रीयुत मोहनलाल द० देसाई ने लिखा है। उसके आधार से यहाँ उपाध्यायजी का जीवन संत्रेष में दिया जाता है।

उपाय्यायजी का जन्मस्थान गुजरात में कलोल [ बी. बी. एयड सी. आई. रेलवे ] के पास 'कनोड़' नामक गांव है जो श्रमी मौजूद है। उस गांव में नारायण नाम का व्यापारी था जिसकी धर्मपत्नी सोभागदे थी। उस दम्पती के जसवंत श्रीर पद्मसिंह दो कुमार थे। कभी श्रक्षपर प्रतिवोधक प्रसिद्ध जैनाचार्य हीरविजयसूरि की शिष्यपरंपरा में होने वाले पंडितवर्य श्रीनय-विजय पाटण के समीपवर्ती 'कुणगेर' नामक गांव से विहार करते हुए उस 'कनोडु' नामक गांव में पधारे। उनके प्रतिवोध से उक्त दोनों कुमार श्रवने माता-पिता की सम्मति से उनके साथ हो लिये श्रीर दोनों ने पाटण में पं० नय-विजयजी केपास ही वि० सं० १६८८ में दीचा ली, श्रीर उसी साल श्रीविजयदेव सूरि के हाथ से उनकी बड़ी दीचा भी हुई। ठीक शात् नहीं कि दीचा के समय उनकी उम्र क्या होगी, पर संभवतः वे दस-बारह वर्ष से कम उम्र के न रहे होंगे। दीचा के समय जसवंत' का 'यशोविजय' श्रीर 'पद्मसिंह' का 'पद्मविजय' नाम रखा गया। उसी पद्मविजय को उपाध्यायजी श्रपनी कृति के श्रंत में सहोदर रूप से स्मरण करते हैं।

सं १६९९ में ब्रहमदाबाद शहर में संघसमञ्च पं यशोविजयजी ने ब्राट ब्रबचान किये। इससे प्रभावित होकर वहाँ के एक घनजी सूरा नामक प्रसिद्ध व्यापारी ने गुरु श्रीनयविजयजी को विनित की कि परिदत यशोविजयजी को काशी जैसे स्थान में पदाकर दूसरा हेमचन्द्र तैयार कीलिए। उस सेठ ने इसके वास्ते दो इजार चांदी के दीनार खर्च करना मंजूर किया और हुंडी लिख दी। गुंव नयविजयजी शिष्य यशोविजय श्चादि सहित काशी में श्चाए श्चीर उन्हें वहां के प्रसिद्ध किसी भग्नचार्य के पास न्याय श्चादि दर्शनों का तीन वर्ष तक दिख्या दान पूर्वक श्चम्यास कराया। काशी में ही बाद में, किसी विद्वान पर विजय पाने के बाद पं० यशोविजय जी को 'न्यायविशारद' की पदवी मिली। उन्हें 'न्याया चाये' पद भी मिला था, ऐसी प्रसिद्ध रही। पर इसका निर्देश 'सुजशवेली भास' में नहीं है।

काशी के बाद उ होंने क्यागरा में रहकर चार वर्ष तक न्यायशास्त्र का विशेष अभ्यास व चिंतन किया इसके बाद वे अहमदाबाद पहुँचे, जहाँ उन्होंने अौरंगजेब के महोबत खां नामक गुजरात के सूबे के अध्यक्ष के समद्ध अठारह अवधान किये। इस विद्वता और कुशलता से आकृष्ट होकर सभी ने पं० यशोविजयजी को 'उपाध्याय' पद के योग्य समभा। श्री विजयदेव सूरि के शिष्य श्रीविजय-प्रम सूरि ने उन्हें सं० १७१८ में वाचक —उपाध्याय पद समर्पण किया।

वि॰ सं॰ १७४३ में डमोई गांत्र, जो बड़ौदा स्टेट में स्रभी मौजूद है, उसमें उपाध्यायजी का स्वर्गवास हुत्रा, जहाँ उनकी पादुका वि॰ सं॰ १७४५ में प्रतिष्ठित की हुई स्रभी विद्यमान है।

उपाध्यायजी के शिष्य-परिवार का उल्लेख 'सुजश वेली' में तो नहीं है, पर उनके तत्त्व विजय श्रादि शिष्य-प्रशिष्यों का पता श्रन्य साधनों से चलता है, जिसके वास्ते 'जैन गुर्जर कविक्रों' भाग २, पृष्ठ २७ देखिए।

उपाध्यायजी के बाह्य जीवन की स्यूल घटनाम्त्रों का जो संद्वित वर्णन ऊपर किया है, उनमें दो घटनाएँ खास मार्क की हैं जिनके कारण उपाध्यायजी के म्रांतरिक जीवन का स्रोत यहां तक म्रन्तमुंख होकर विकसित हुम्ना, कि जिसके बल पर वे भारतीय साहित्य में म्रीर खासकर जैन परंपरा में म्रमर हो गए। उनमें से पहली घटना म्रम्यास के वास्ते काशी जाने की है, म्रीर दूसरी न्याय म्रादि दर्शनों का मौलिक म्रम्यास करने की है। उपाध्यायजी कितने ही बुद्धि या प्रतिभासंपन्न क्यों न होते, उनके वास्ते गुजरात म्रादि में म्रध्ययन की सामग्री कितनी ही क्यों न म्रांत, उनके वास्ते गुजरात म्रादि में म्रध्ययन की सामग्री कितनी ही क्यों न म्रांत, तो उनका शास्त्रीय व दार्शनिक मान, जैसा उनके प्रन्यों में पाया जाता है, संगव न होता। काशी में जाकर भी वे उस समय तक विकसित न्यायशास्त्र—खास करके नवीन श्याय-शास्त्र का पूरे बस से म्रध्ययन न करते तो उन्होंने सैन परंपरा को

श्रीर तद्द्वारा भारतीय साहित्य को बैन विद्वान् की हैसियत से जो श्रपूर्व मेंट दी है, वह कमी संमव न होती।

दसवीं शताब्दी से नवीन न्याय के विकास के साथ ही समग्र वैदिक दर्शनों में ही नहीं, बल्कि समग्र वैदिक साहित्य में सक्ष्म विश्लेषण श्रीर तर्क की एक नई दिशा प्रारंभ हई, और उत्तरोत्तर अधिक से अधिक विकास होता चला जो अभी तक हो ही रहा है। इस नवीन न्याय कत नव्य युग में उपाध्यायजी के पहिले भी अनेक श्वेताम्बर दिगम्बर विदान हए, जो बुद्धि-प्रतिमा संपन्न होने के अलावा जीवन भर शास्त्रयोगी भी रहे। फिर भी इम देखते हैं कि उपाध्यायजी के पूर्ववर्ती किसी जैन विद्वान ने जैन मन्तव्यों का उतना सतर्क दार्शनिक विश्लेषण व प्रति-पादन नहीं किया, जितना उपाध्यायजी ने किया है। इस ख्रंतर का कारण उपा-ध्यायजी के काशीगमन में और नव्य न्यायशास्त्र के गंभीर ऋध्ययन में ही है। नवीन न्यायशास्त्र के अभ्यास से और तन्मुलक सभी तत्कालीन वैदिक दर्शनों के श्रम्यास से उपाध्यायजी का सहज बद्धि-प्रतिभा संस्कार इतना विकसित श्रीर समृद्ध हुआ कि फिर उसमें से अनेक शास्त्रों का निर्माण होने लगा। उपाध्यायजी के अंथों के निर्माण का निश्चित स्थान व समय देना श्रमी संभव नहीं। फिर भी इतना तो श्रवश्य ही कहा जा सकता है कि उन्होंने श्रव्य जैन साधुश्रों की तरह मन्दिर निर्माण, मूर्ति प्रतिष्ठा, संघ निकालना श्रादि बहिर्मुख धर्म कार्यों में श्रपना मनोयोग न लगाकर श्रपना सारा जीवन जहां वे गये श्रीर जहां वे रहे. वहीं एक मात्र शास्त्री के चित्तन तथा त्याय शास्त्रों के निर्माण में लगा दिया।

उपाध्यायजी के प्रत्यों की सब प्रतियों उपलब्ध नहीं हैं। कुछ तो उपलब्ध हैं, पर ऋधूरी। कुछ विलकुल ऋनुपलब्ध हैं। फिर भी जो पूर्ण उपलब्ध हैं, वे ही किसी प्रखर बुद्धिशाली और प्रवल पुरुपार्थी के ऋगजीवन ऋभ्यास के वास्ते पर्याप्त हैं। उनकी लम्य, ऋलस्य और ऋपूर्ण लम्य ऋतियों की ऋभी तक की यादी देखने से ही यहां संद्वेप में किया जानेवाला उन कृतियों का सामान्य वर्गीकरण व मूल्यांकन पाठकों के ध्यान में ऋग सकेगा।

उपाध्यायजी की कृतियां संस्कृत, प्राकृत, गुजराती श्रीर हिन्दी-मारवाड़ी इन चार भाषाश्रों में गद्यबद, परचद श्रीर गद्य-पद्यबद हैं। दार्शनिक श्रान का असली व व्यापक खजाना संस्कृत भाषा में होने से तथा उसके द्वारा ही सकल देश के सभी विद्वानों के निकट शपने विचार उपस्थित करने का सम्भव होने से उपाध्यायजी ने संस्कृत में तो लिखा ही पर उन्होंने श्रापनी बैन परम्परा की मूल-मूल शक्तत भाषा को गौया न समक्ता। इसी से उन्होंने प्राकृत में भी रचनाएँ की। संस्कृत-प्राकृत नहीं जाननेवाले श्रीर कम जानने वालों तक श्रपने विचार पहुँचा- ने के लिये उन्होंने तत्कालीन गुजराती भाषा में भी विविध रचनायें की। मौका पाकर कभी उन्होंने हिन्दी मारवाड़ी का भी स्राश्रय लिया।

विषयहाँ से उपाध्यायजी का साहित्य सामान्य रूप से आगिमिक, तार्किक दो प्रकार का होने पर भी विशेष रूप से अनेक विषयावलंबी है। उन्होंने कर्म-तत्त्व, आचार, चित्र आदि अनेक आगिमिक विषयों पर आगिमिक शैली से भी लिखा है और प्रमाण, प्रमेय, नय, मंगल, मुक्ति, आत्मा, योग आदि अनेक तार्किक विषयों पर भी तार्किक शैली में खासकर नव्य तार्किक शैली से लिखा है। व्याकरण, काव्य, छुंद, अलंकार, दर्शन आदि सभी तत्काल प्रसिद्ध शास्त्रीय विषयों पर उन्होंने कछ-न-कछ, अति महत्त्व का लिखा है।

शैली की दृष्टि से उनकी कृतियाँ खरडनात्मक भी है, प्रतिपदनात्मक भी हैं श्रोर समन्वयात्मक भी । जब वे खंडन करते हैं तब पूरी गहराई तक पहुँचते हैं । प्रतिपादन उनका सूक्ष्म श्रोर विशद हैं । वे जब योगशास्त्र श्रोर गीता श्रादि के तन्त्वों का जैन मन्तव्य के साथ समन्वय करते हैं तब उनके गंभीर चिंतन का श्रोर श्राप्यास्मिक भाव का पता चलता है । उनकी श्रानेक कृतियां किसी श्रान्य के अन्य की व्याख्या न होकर मूल, टीका या दोनों रूप से स्वतन्त्र ही हैं, जब कि श्रानेक कृतियां प्रसिद्ध पूर्वाचायों के प्रत्यों की व्याख्यारूप हैं । उपाध्यायजी ये पक्के जैन श्रीर श्वेताम्बर फिर भी विद्याविषयक उनकी दृष्टि इतनी विशाल थी कि वह श्रपने संप्रदायमात्र में समा न सकी, श्रत्य व उन्होंने पातंत्रल योगसूत्र के ऊपर भी लिखा श्रीर श्रपनी तीव समालोचना की लक्ष्य—दिगम्बर परंपरा के सूक्ष्म प्रज्ञ तार्किक प्रवर विद्यानन्द के कठिनतर श्रष्टसहस्ती नामक प्रंथ के ऊपर कठिनतम व्याख्या भी लिखी ।

गुजराती श्रीर हिन्दी-मारवाड़ी में लिखी हुई उनकी श्रमेक कृतियों का थोड़ा बहुत वाचन, पठन व प्रचार पहिले से ही रहा है, परन्तु उनकी संस्कृत प्राकृत कृतियों के श्रध्ययन-श्रध्यापन का नामोनिशान भी उनके जीवन काल से लेकर ३० वर्ष पहले तक देखने में नहीं श्राया। यही सवन है कि दाई सौ वर्ष जितने कम श्रीर खास उपद्रवों से मुक्त इस मुरिच्चत समय में भी उनकी सव कृतियां सुर- च्वित न रहीं। पठन-पाठन न होने से उनकी कृतियों के ऊपर टीका टिप्पणी लिखे जाने का तो संभव रहा ही नहीं, पर उनकी नकतों भी ठीक-ठीक प्रमाण में न होने पाई। कुछ कृतियां तो ऐसी भी मिल रही हैं, जिनकी सिर्फ एक-एक प्रति रही। संभव है ऐसी ही एक-एक नकल वाली श्रनेक कृतियां या तो लुप्त हो गई या किसी श्रकात स्थानों में तितर बितर हो गई हो। जो कुछ हो, पर उपाध्यायजी का जितना साहित्य लम्य है, उतने मात्र का ठीक-ठीक पूरी तैयारी के साथ श्रध्ययन

किया जाए, तो जैन परंपरा के चारों ऋनुयोग तथा ऋगमिक, तार्किक कोई विषय ऋशत न रहेंगे।

उदयन श्रीर गंगेश बैसे मैथिल तार्किक पुंगवों के द्वारा जो नव्य तर्कशास्त्रं का बीजारोपण व विकास प्रारंभ हुन्ना, श्रीर जिसका व्यापक प्रभाव व्याकरण, साहिस्य, छुंद, विविध दर्शन श्रीर धर्मशास्त्र पर पड़ा, श्रीर खूव फैला उस विकास से वंचित सिर्फ दो सम्प्रदाय का साहित्य रहा । जिनमें से बौद साहित्य की उस दुटि की पूर्ति का तो संभव ही न रहा था, क्योंकि बारहवींन्तेरहवीं शताब्दी के बाद भारतवर्ष में बौद विद्वानों की परंपरा नामगात्र को भी न रही, इसलिए वह दुटि इतनी नहीं श्रवरती जितनी जैन साहित्य की वह दुटि । क्योंकि जैन संप्रदाय के सैकड़ों ही नहीं, बल्कि हजारों साधन संपन्न त्यांगी व कुछ ग्रहस्थ भारतवर्ष के प्रायः सभी भागों में मौजूद रहे, जिनका मुख्य व जीवनव्यापी ध्येय शास्त्र चिंतन के सिवाय श्रीर कुछ कहा ही नहीं जा सकता । इस जैन साहित्य की कमी को दूर करने श्रीर श्रवेत हाथ से दूर करने का उज्जवल व स्थायी यश श्रगर किसी जैन विद्वान् को है, तो वह उपाध्याय यशोविजयजी को ही है ।

प्रस्तुत ग्रन्थ के जैन तर्कभाषा इस नामकरण्का तथा उसे रचने की कामना उत्पन्न होने का, उसके विभाग, प्रतिपाद्य विषय का चुनाव स्नादि का बोधप्रद व मनोरञ्जक इतिहास है जो श्रवश्य जातन्य है।

जहाँ तक मालूम है इससे पता चलता है कि प्राचीन समय में तर्कप्रधान दर्शन प्रत्यों के चाहे वे बैदिक हों, बौद्ध हों या जैन हों — नाम न्याय पद युक्त हुआ करते थे। जैसे कि न्यायसूत्र, न्यायमाष्य, न्यायवार्तिक, न्यायसार, न्यायमंजरी, न्यायसुल, न्यायावतार आदि। अगर प्रो• ट्यूचीका रखा हुआ 'तर्कशास्त्र' वह नाम असल में सच्चा ही है या प्रमाण समुच्चय वृत्ति में निर्दिष्ट 'तर्कशास्त्र' वाम सही है, तो उस प्राचीन समय में पाये जाने वाले न्यायशब्द युक्त नामों की परम्परा का यह एक ही अपवाद है जिसमें कि न्याय शब्द के बदले तर्कशब्द हो। ऐसी पम्परा के होते हुए भी न्याय शब्द के स्थान में 'तर्क' शब्द लगाकर तर्क भाषा नाम रखनेवाले और उस नाम से धर्मकीर्तिकृत न्यायविन्दु के पदायों पर ही एक प्रकरण लिखनेवाले बौद्ध विद्वान् मोक्षाकर हैं जो बारहवीं शताब्दी के माने जाते हैं। मोद्धाकर की इस तर्कभाषा कृति का प्रभाव बैदिक विद्वान् केशव मिश्र पर पड़ा हुआ जान पड़ता है, जिससे उन्होंने

१ Pre-Dignaga Budhist logic गत 'तर्कशास्त्र' नामक श्रंथ।

वैदिक परंपरानुसारी अल्लाद के न्याय-सूत्र का अवलंबन लेकर अपना तर्कमाषा अंथ तेरहवीं-चौदहवीं शताब्दी में रचा । मोल्लाकर का जगत्तल बौद्ध विहार केशक मिश्र की मिथिला से बहुत तूर न होगा ऐसा जान पड़ता है। उपाध्याय यशोविजयजी ने बौद्ध विद्वान की दोनों तर्कमाषाओं को देखा, तब उनकी भी इच्छा हुई कि एक ऐसी तर्कमाषा लिखी जानी चाहिए, जिसमें जैन मन्तव्यों का वर्णन हो। इसी इच्छा से मेरित होकर उन्होंने प्रस्तुत अन्य रचा और उसका केवल तर्क भाषा यह नाम न रख कर 'जैन तर्कमाषा' ऐसा नाम रखा। इसमें कोई सेदेह नहीं, कि उपाध्यायजी की जैन तर्कमाषा रचने की कल्पना का मूल उक्त दो तर्क भाषाओं के अवलोकन में है। मोक्षाकरीय तर्कमाषा की प्राचीन ताड़पत्रीय प्रति पाटण के भएडार में है जिससे जाना जा सकता है कि मोल्लाकरीय तर्कमाषा का जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पहिले ही हुआ होगा पर केशविभिश्रीय तर्कमाषा के जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पिरले ही हुआ होगा पर केशविभिश्रीय तर्कमाषा के जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पिरले ही हुआ होगा पर केशविभिश्रीय तर्कमाषा के जैन मंडार में संग्रह तो उपाध्यायजी के पिरले ही किया हो, क्योंकि इसकी भी विविध टीकायुक्त अनेक प्रतियाँ पाटण आदि अनेक स्थानों के जैन साहित्य संग्रह में हैं।

मोजाकरीय तर्क भाषा तीन परिच्छेदों में विभक्त है. जैसा कि उसका श्राधार भत न्यायिंद भी है। केशविमश्रीय तर्क भाषा में ऐसे परिच्छेद विभाग नहीं हैं। श्रतएव उपाध्यायजी की जैन तर्क भाषा के तीन परिच्छेद करने की कल्पना का द्याधार मोजाकरीय तर्क भाषा है ऐसा कहना ग्रसंगत न होगा । जैन तर्क भाषा को रचने की. उसके नामकरण की श्रीर उसके विभाग की कल्पना का इतिहास थोडा बहत ज्ञात हुन्ना । पर ऋब प्रश्न यह है कि उन्होंने ऋपने ग्रन्थ का जो प्रति-पाद्य विषय चना श्रीर उसे प्रत्येक परिच्छेद में विभाजित किया, उसका श्राधार कोई उनके सामने था या उन्होंने ऋपने ऋाप ही विषय की पसंदगी की और उस-का परिच्छेद अनुसार विभाजन भी किया ? इस प्रश्न का उत्तर हमें भट्टारक अक-लंक के लघीयस्त्रय के अवलोकन से मिलता है। उनका लघीयस्त्रय जो मूल पद्य-बद है श्रीर स्वीपज्ञविवरणयुक्त है, उसके मुख्यतया प्रतिपाद्य विषय तीन हैं, प्रमाण, नय श्रीर नित्तेष । उन्हीं तीन विषयों को लेकर न्याय-प्रस्थापक श्रकलंक ने तीन विभाग में लघीयस्वय को रचा जो तीन प्रवेशों में विभाजित है। बौद-वैदिक दो तर्क भाषात्रों के श्रनुकरण रूप से जैन तर्कभाषा बनाने की उपाध्यायजी की रुखा हुई थी ही, पर उन्हें प्रतिपाद्य विषय की पसंदगी तथा उसके विभाग के वास्ते श्रकलंक की कृति मिल गई जिससे उनकी ग्रन्थ निर्माण योजना ठीक बन गई। उपाध्यायत्री ने देखा कि स्तवीयस्त्रय में प्रमासा, नय और निस्नेप का वर्णन है, पर वह प्राचीन होने से विकसित गुग के वास्ते पर्याप्त नहीं है। इसी तरह शायद उन्होंने यह भी सोचा हो कि दिगम्बराचार्य कृत लबीयख्वय बैसा, पर नवयुग के श्रुत्कुल विशेषों से युक्त श्वेताम्बर परंपरा का भी एक बंध होना चाहिए। इसी इच्छा से प्रेरित होकर नामकरण आदि में मोचाकर आदि का श्रुत्-सर्ण करते हुए भी उन्होंने विषय की पसंदगी में तथा उसके विभाजन में जैना-चार्य श्रकलंक का ही श्रुत्सरण किया।

उपाध्यायजी के पूर्ववर्ती श्वेताम्बर-दिगम्बर श्रमेक श्राचार्यों के तर्क विषयक सूत्र व प्रकरण प्रन्थ हैं पर श्रकलंक के लधीयकाय के सिवाय ऐसा कोई तर्क विषयक प्रंय नहीं है, जिसमें प्रमाण, नय श्रौर निद्येप तीनों का तार्किक शैली से एक-साथ निरूपण हो। श्रतप्व उपाध्यायजी की विषय-पसंदगी का श्राधार लधीयस्त्र म् ही है, इसमें कोई सन्देह नहीं रहता। इसके सिवाय उपाध्यायजी की प्रस्तुत कृति में लधीयस्त्रय के श्रनेक वाक्य ज्यों के त्यों है जो उसके श्राधारत्व के श्रनुमान को श्रौर भी पृष्ट करते हैं।

वाह्यस्वरूप का थोड़ासा इतिहास जानने के बाद श्रांतरिक स्वरूप का भी पेतिहासिक वर्णन श्रावश्यक है। जैन तर्क भाषा के विषयनिरूपण के मुख्य श्रापार-भूत दो ग्रंथ हैं—सटीक विशेषावश्यक भाष्य श्रोर सटीक प्रमायानयतत्वा-लोक। इसी तरह इसके निरूपण में मुख्यतया श्राधार भृत दो न्याय ग्रंथ भी हैं—कुसुमांजिल श्रीर चिंतामिण । इसके श्रलावा विषय निरूपण में दिगम्बरीय न्यायदीपिका का भी थोड़ा सा साल्चात् उपयोग श्रवश्य हुश्रा है। जैन तर्क भाषा के नय निरूपण श्रादि के साथ लघीयस्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक श्रादि का शाब्दशः साहस्य श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक श्रादि का शाब्दशः साहस्य श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का साल्चात् उपयोग क्यों नहीं मानते। पर इसका जवाब यह है कि उपाध्यायजी ने जैन तर्क माणा के विषय निरूपण में वस्तुतः सटीक प्रमाणनयतत्वालोक का तार्किक ग्रंथ रूप से साल्चात् उपयोग किया है। लघीयस्त्रय, तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक श्रादि दिगम्बरीय ग्रन्थों के श्राधार से सटीक प्रमाणनयतत्वालोक को रचना की जाने के कारण जैन तर्क भाषा के साथ लघीयस्त्रय, तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का शब्दसाह श्र्य सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक के रचना की जाने के कारण जैन तर्क भाषा के साथ लघीयस्त्रय श्रीर तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक का शब्दसाह श्र्य सटीक प्रमाणनयतत्त्वालोक के हारा ही श्राया है, साल्चात् नहीं।

मोज्ञाकर ने धर्मकीर्ति के न्यायिंदु को श्राधारमूत रखकर उसके कतिपय सूत्रों की व्याख्यारूप में योड़ा बहुत श्रन्य श्रान्य शास्त्रार्थीय विषय पूर्ववर्ती बौद श्रन्थों में से लेकर श्रपनी नातिसंज्ञित नातिविस्तृत ऐसी पठनोपयोगी तर्क माषा सिस्ती। केशवमिश्र ने भी श्रद्धपाद के प्रथम सूत्र को श्राधार रखकर उसके निरूपण

में संचेप रूप से नैयायिक सम्मत सोलह पदार्थ और वैशेषिक सम्मत सात पदार्थों का विवंचन किया । दोनों ने अपने-अपने मंतव्य को सिद्ध करते हुए तत्कालीन क्रिनेशी मन्तव्यों का भी जहां-तहां खरहन किया है। उपाध्यायजी ने भी इसी सरगी का श्रवलंबन करके जैन तर्क भाषा रची। उन्होंने मुख्यतया प्रमाणनय-तत्त्वालोक के सत्त्रों को ही जहां संभव है ब्राधार बनाकर उनकी व्याख्या अपने दंग से की है। व्याख्या में खासकर पंचज्ञान निरूपण के प्रसंग में सटीक विशेषा-वश्यक भाष्य का ही श्रवलंबन है। बाकी के प्रमाण श्रीर नयनिरूपण में प्रमाण-नयतत्त्वालोक की व्याख्या-रत्नाकर का श्रवलंबन है श्रथवा यों कहना चाहिए कि पंचशान श्रौर निचंप की चर्चा तो विशोषावश्यक भाष्य श्रौर उसकी वृत्ति का संत्रेपमात्र है श्रीर परोत्रयमाणों की तथा नयों की चर्चा प्रमाणनयतत्त्वालोक की व्याख्या-रत्नाकर का संद्रोप है। उपाध्यायजी जैसे प्राचीन नवीन सकल दर्शन के बहश्रत विद्वान की कृति में कितना ही संदोप क्यों न हो, पर उसमें पूर्वपद्म तथा उत्तरपत्त रूप से किंवा वस्त विश्लेषण रूप से शास्त्रीय विचारों के ख्रनेक रंग परे जाने के कारण यह संजित प्रन्थ भी एक महत्त्व की कृति बन गया है। वस्तुतः जैनतर्क भाषा का यह आगिमक तथा तार्किक पूर्ववर्ती जैन प्रमेयों का किसी हद तक नव्यन्याय की परिभाषा में विश्लेषण है तथा उनका एक जगह संग्रह रूप से संज्ञित पर विशद वर्णन मात्र है।

प्रमाण श्रौर नय की विचार परंपरा श्वेतांवरीय ग्रंथों में समान है. पर निचेपां की चर्चा परम्परा उतनी समान नहीं । लघीयस्त्रय में जो निचेप निरूपण है श्रीर उसकी विस्तृत न्याख्या न्यायकुमुद चन्द्र में जो वर्णन है, वह विशेषावश्यक भाष्य की नित्नेप चर्चा से इतना भिन्न श्रवश्य है जिससे यह कहा जा सके कि तत्त्व में भेद न होने पर भी निच्चेपों की चर्चा दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परम्परा में किसी ऋंश में भिन्न रूप से पृष्ट हुई जैसा कि जीवकांड ऋौर चौथे कर्मग्रन्थ के विषय के बारे में कहा जा सकता है। उपाध्यायजी ने जैन तर्क भाषा के बाह्य रूप की रचना में लघीयस्त्रय का ऋवलंत्रन किया जान पड़ता है, फिर भी उन्होंने श्रवनी नित्तेष चर्चा तो पूर्णतया विशेषावश्यक भाष्य के श्राधार से ही की है। ई० १६३६ ]

िजैन तर्कभाषा

# 'न्यायकुमुदचन्द्र' का प्राक्कथन

यदि श्रीमान् प्रेमीजी का श्रनुरोध न होता जिन्हें कि मैं श्रपने हने-िने दिगम्बर मित्रों में सबसे श्रिधिक उदार विचारवाले, साम्प्रदायिक होते हुए भी श्रमाम्प्रदायिक दृष्टिवाले तथा सबी लगन से दिगम्बरीय साहित्य का उत्कर्ष चाहने वाले समभता हूँ, श्रीर यदि न्याय कुमुदचन्द्र के प्रकाशन के साथ थोड़ा भी मेरा संबन्ध न होता, तो मैं इस वक्त शायद ही कुळु लिखता।

दिगम्बर-परंपरा के साथ मेरा तीस वर्ष पहले श्रध्ययन के समय से हो संबन्ध शुरू हुन्ना, जो बाह्य-श्राभ्यन्तर दोनों दृष्टि से उत्तरोत्तर विस्तृत एवं धनिष्ठ होता गया है। इतने लम्बे परिचय में साहित्यिक तथा ऐतिहासिक दृष्टि से दिगम्बर परम्परा के संबन्ध में श्रादर एवं श्रिति तटस्थता के साथ जहाँ तक हो सका मैंने कुछ श्रवलोकन एवं चिंतन किया है। मुभको दिगम्बरीय परम्परा की मध्यकालीन तथा उत्तरकालीन साहित्यिक प्रवृत्ति में एक विरोध नजर श्राया। नमस्करणीय स्वामी समंतभद्र से लेकर वादिराज तक की साहित्यक प्रवृत्ति देखिए-श्रीर इसके बाद भी साहित्यिक प्रवृत्ति देखिए । दोनों का मिलान करने से अनेक विचार श्राते हैं। समंतभद्र, श्रकलङ्क श्रादि विद्वद्रप श्राचार्य चाहे बनवासी रहे हों, या नगरवासी फिर भी उन सबों के साहित्य को देखकर एक बात निर्विवाद रूप से माननी पडती है कि उन सबों की साहित्यिक मनोवृत्ति बहत ही उदार एवं संप्रहिशी रही। ऐसा न होता तो वे बौद स्त्रीर ब्राह्मण परम्परा की सब दार्शनिक शाखास्त्रों के सुलुभ दुर्लभ साहित्य का न तो ऋध्ययन ही करते श्रीर न उसके तत्त्वों पर श्चनकुल-प्रतिकुल समालोचना-योग्य गम्भीर चिन्तन करके श्रपना साहित्य समृद्धतर बना पाते । यह कल्पना करना निराधार नहीं कि उन समर्थ आचार्यों ने अपने त्याग व दिगम्बरत्व को कायम रखने की चेष्टा करते हुए भी अपने आस-पास ऐसे पस्तक सं ह किये कराये कि जिनमें अपने सम्प्रदाय के समग्र साहित्य के क्षलावा बौद्ध श्रौर ब्राह्मण परम्परा के महत्त्वपूर्ण छोटे-वर्षे सभी प्रंथों का संचय करने का भरसक प्रयक्त हुआ। वे ऐसे संचय मात्र से ही संवृष्ट नहीं रहते थे, पर खनके अध्ययन-अध्यापन कार्य को अपना जीवन कम बनाये हुए ये। इसके

बिना उनके उपलम्य ग्रंथों में देखा जानेवाला बिचार-वैशद्य व दार्शनिक पृथकरण संभव नहीं हो सकता। वे उस विशालराशि तत्कालीन भारतीय साहित्य के चिंतन, मनन रूप दोहन में से नवनीत जैसी ऋपनी कृतियों को बिना बनाये भी संतुष्ट न होते ये। यह स्थिति मध्यकाल की रही। इसके बाद के समय में हम दूसरी ही मनोवृत्ति पाते हैं। करीव बारहवीं शताब्दी से लेकर बीसवीं शताब्दी तक के दिगम्बरीय साहित्य की प्रवृत्ति देखने से जान पड़ता है कि इस युग में वह मनोवृत्ति बदल गई। श्रगर ऐसा न होता तो कोई कारण न था कि बारहवीं शताब्दी से लेकर श्रव तक जहाँ न्याय वेदान्त मीमांसा, श्रलंकार, व्याकरण श्रादि विषयक साहित्य का भारतवर्ष में इतना ऋषिक, इतना व्यापक श्रीर इतना सूरम विचार व विकास हुन्ना, वहाँ दिगम्बर परम्परा इससे बिलकुल ब्रह्मती सी रहती। श्रीहर्ष, गंगेश, पद्मधर, मधुसूदन, अप्पदीक्षित, जगन्नाथ आदि जैसे नवयग प्रधापक ब्राह्मण विद्वानों के साहित्य से भरे हुए इस युग में दिगम्बर साहित्य का इससे त्रिलकुल श्रुळता रहना श्रपने पूर्वाचार्यों की मनोवृत्ति के विरुद्ध मनो-कति का सबत है। अगर वादिराज के बाद भी दिगम्बर परम्परा की साहित्यिक मनोहत्ति पूर्व रत् रहती तो उसका साहित्य कुछ श्रौर ही होता । कारण कुछ भी हो पर इसमें तनिक भी संदेह नहीं है कि पिछले परिडतों श्रीर भदारकों की मनोबत्ति ही बदल गई श्रीर उसका प्रभाव सारी परम्परा पर पड़ा जो श्रब-तक स्पष्ट देखा जाता है श्रीर जिसके चिह्न उपलभ्य प्रायः सभी भएडारों. वर्तमान वारणालाक्यों की ऋध्ययन-ऋध्यापन प्रणाली और पण्डित मण्डली की विचार व कार्यशैली में देखे जाते हैं।

श्रभी तक मेरे देखने सुनने में ऐसा एक भी पुराना दिगंबर भएडार या श्राधुनिक पुस्तकालय नहीं श्राया जिसमें बौद्ध, ब्राह्मण श्रीर श्रेतांबर परम्परा का समप्र साहित्य या श्रिष्क महत्त्व का मुख्य साहित्य संग्रहीत हो। मैंने दिगंबर परम्परा की एक भी ऐसी संस्था नहीं देखी या सुनी कि जिसमें समप्र दर्शनों का श्रामूल श्रप्ययन-चिंतन होता हो या उसके प्रकाशित किये हुए बहुमूल्य प्राचीन ग्रंथों का संस्करण या श्रनुवाद ऐसा कोई नहीं देखा जिससे यह विदित हो कि उसके सम्पादकों या श्रनुवादकों ने उतनी विशालता व तटस्थता से उन मूल ग्रन्थों के लेखकों की भौति नहीं तो उनका शतांश या सहसांश भी अम किया हो।

एक तरफ से परंपरा में पाई जाने वाली उदात्त शास्त्र मिक, श्रार्थिक सहु-लियत और बुद्धिशाली पंडितों की बड़ी तादाद के साथ जब श्राधुनिक युग के सुमीते का विचार करता हूँ, तथा दूसरी भारतवर्षीय परंपराझों की साहित्यक उपासना को देखता हूँ श्रीर दूसरी तरफ दिगम्बरीय साहित्य चेत्र का विचार करता हूँ तब कम से कम मुफ्तको तो कोई संदेह ही नहीं रहता कि यह सब कुछ बदली हुई संकुचित या एकदेशीय मनोहत्ति का ही परिणाम है।

मेरा यह भी चिरकाल से मनारथ रहा है कि हो सके इतनी त्वरा से दिगम्बर परम्परा की यह मनोवृति बदल जानी चाहिए। इसके बिना वह न तो अपना ऐतिहासिक व साहित्यिक पुराना अनुपम स्थान सँमाल लेगी और न वर्तमान युग में सबके साथ बराबरी का स्थान पा सकेगी। यह भी मेरा विश्वास है कि अपार यह मनोवृत्ति बदल जाए तो उस मध्यकालीन थोड़े, पर असाधारण महत्त्व के, ऐसे प्रन्थ उसे विरासत में लम्य हैं जिनके बल पर और जिनकी भूमिका के ऊपर उत्तरकालीन और वर्तमानयुगीन सारा मानसिक विकास इस वक्त भी बड़ी खूबी से समन्वत व संग्रहीत किया जा सकता है।

इसी विश्वास ने मुम्मको दिगम्बरीय साहित्य के उपादेय उत्कर्ष के वास्ते कर्तव्य रूप से मुख्यतया तीन बातों की क्रोर विचार करने को बाधित किया है।

- (१) समंतभद्र, ऋकलंक विद्यानंद ऋादि के ग्रन्थ इस ढंग से प्रकाशित किये जाएँ जिससे उन्हें पढ़नेवाले व्यापक दृष्टि पा सकें श्रीर जिनका ऋवलोकन तथा संग्रह दूसरी परंपरा के विद्वानों के वास्ते ऋनिवार्य सा हो जाए।
- (२) आसमीमांसा, युक्त्यनुशासन श्रष्टशती, न्यायविनिश्चय आदि ग्रन्थों के अनुवाद ऐसी मौलिकता के साथ वुलनात्मक व ऐतिहासिक पद्धति से किये जाएँ, जिससे यह विदित हो कि उन ग्रन्थकारों ने अपने समय तक की कितनी विद्याश्चों का परिशीलन किया था और किन-किन उपादानों के आधार पर उन्होंने अपनी कृतियाँ रचीं थीं—तथा उनकी कृतियाँ में सिष्ट विचार परंपराश्चों का श्चाज तक कितना और किस तरह विकास हुआ है।
- (३) उक्त दोनों बातों की पूर्ति का एकमात्र साधन जो सर्व संप्राही पुस्तकालयों का निर्माण, प्राचीन भागडारों की पूर्ण व व्यवस्थित लोज तथा आधुनिक पठनप्रणाली में आमूल परिवर्तन है, वह जल्दी से जल्दी करना।

मैंने यह पहले ही सोच रखा था कि श्रापनी श्रोर से विना कुछ किये श्रौरों को कहने का कोई विशेष श्रार्थ नहीं। इस दृष्टि से किसी समय श्राप्तमीमांसा का अनुवाद मैंने प्रारम्भ भी किया, जो पीछे रह गया। इस बीच में सन्मतितर्क के सम्पादन काल में कुछ श्रपूर्व दिगम्बरीय ग्रन्थ रल मिले, जिनमें से सिदिविनिश्य टीका एक है। न्यायकुमुदचन्द्र की लिखित प्रति जो 'श्रा॰' संकेत से प्रस्तुत संस्करण में उपयुक्त हुई है वह भी श्रीयुत प्रेमीजी के द्वारा मिली। जब मैंने उसे देखा तभी उसका विशिष्ट संस्करण निकालने की दृत्ति बलवती हो गई। उसर

प्रेमीजी का तकाजा था कि मदद मैं यथासंभव करूँगा पर इसका सन्मित बैसा संस्करण निकालो ही। इधर एक साथ श्रानेक बढ़े काम जिम्मे न लेने की मनोवृत्ति। इस द्वंद में दस वर्ष बीत गए। मैंने इस बीच में दो बार प्रयक्त भी किये पर वे सफल न हुए। एक उद्देश्य मेरा यह रहा कि कुमुदचन्द्र जैसे दिगम्बरीय मन्थों के संस्करण के समय योग्य दिगम्बर पंडितों को ही सहचारी बनाऊँ जिससे फिर उस परंपरा में भी स्वावर्त्त ने कचलता रहे। इस धारणा से श्रादमदाबाद में दो बार श्रात्म श्रात्म के चलता रहे। इस धारणा से श्रादमदाबाद में दो बार श्रात्म श्रात्म के तिमान्य पंडितों को भी, शायद सन् १६२६ -२७ के श्रासपास, मैंने बुलाया पर कामयावी न हुई। वह प्रयत्न उस समय वहीं रहा, पर प्रेमीजी के तकाज़े श्रीर निजी संकल्य के वश उसका परिपाक उत्तरोत्तर बदता ही गया, जिसे मूर्त करने का श्रावसर १६३३ की जुलाई में काशी पहुँचते ही दिखाई दिया।

पं० कैलाशचन्द्रजी तो प्रथम से ही मेरे परिचित थे, पं० महेन्द्रकुमारजी का परिचय नदा हुआ। मेंने देखा कि ये दोनों विद्वान् 'कुमुद्' का कार्य करें तो उपयुक्त समय श्रीर सामग्री है। दोनों ने चड़े उत्साह से काम को श्रपनाया श्रीर उघर से प्रेमीजी ने कार्यसाघक श्रायोजन भी कर दिया, जिसके फलस्वरूप यह प्रथम भाग सबके सामने उपस्थित है।

इसे तैयार करने में पंडित महाशयों ने कितना श्रौर किस प्रकार का अम किया है उसे सभी श्रमिश श्रम्यासी श्राप ही श्राप जान सकेंगे। श्रतएव मैं उस पर कुछ न कहकर सिर्फ प्रस्तुत भाग गत टिप्पियायों के विषय में कुछ कहना उपयुक्त समभता हूँ।

मेरी समफ में प्रस्तुत टिप्पियाँ दो दृष्टि से की गई हैं। एक तो यह कि
प्रन्यकार ने जिस-जिस मुख्य श्रीर गौया मुद्दे पर जैनमत दशांते हुए श्रनुक्त या
प्रतिकृत रूप से जैनेतर बौद्ध ब्राह्मण परम्पराश्चों के मतों का निर्देश व संग्रह किया
है वे मत श्रीर उन मतों की पोषक परम्पराण्टें उन्हों के मूलभूत ग्रन्थों से बतलाई
जाएँ ताकि श्रम्यासी ग्रन्थकार की प्रामाणिकता जानने के श्रालावा यह भी सविस्तर
जान सकें कि श्रमुक मत या उसकी पोषक परंपरा किन मूल ग्रंथों पर श्रवलंवित
है श्रीर उसका श्रमली भाव क्या है ? इस जानकारी से श्रम्यासशील विद्यार्थों
पंडित प्रभाचन्द्र वर्णित दर्शनान्तरीय समस्त संवित्त मुद्दों को श्रात्यन्त स्पटतापूर्वक समफ सकेंगे श्रीर श्रपना स्वतंत्र मत भी बाँध सकेंगे। दूसरी दृष्टि टिप्पियाँगें
के विषय में यह रही है कि प्रत्येक मन्तन्य के तात्विक श्रीर साहित्यक इतिहास
की सामग्री उपस्थित की जाय जो तत्वश श्रीर ऐतिहासिक दोनों के संशोधन कार्य
में श्रावश्यक है।

श्रगर प्रस्तुत भाग के श्रम्यासी उक्त दोनों दृष्टियों से टिप्पश्चियों का उपयोग करेंगे तो वे टिप्पणियाँ सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर न्याय-प्रमाण ग्रन्थों के बास्ते एक सी कार्य साथक सिद्ध होंगी। इतना ही नहीं, बल्कि बौद्ध ब्राह्मण परम्परा के दार्शनिक साहित्य की श्रमेक ऐतिहासिक गुस्थियों को मुलक्फाने में भी काम देंगी।

उदाहरणार्थ—'धर्म' पर की टिप्पिण्यों को लीजिए । इससे यह विदित हो जाएगा कि प्रथकार ने जो जैन सम्मत धर्म के विविध स्वरूप बतलाये हैं उन सबके मूल आधार क्यान्या हैं । इसके साथ-साथ यह भी मालूम पढ़ जाएगा कि प्रयक्तर ने धर्म के स्वरूप विवयक जिन अनेक मतान्तरों का निर्देश व खयडन किया है वे हरएक मतान्तर किस-किस परम्परा के हैं और वे उस परम्परा के किन-किन प्रन्थों में किस तरह प्रतिपादित हैं । यह सारी जानकारी एक संशोधक को भारतवर्षीय धर्म विषयक मन्तव्यों का आनलशिख इतिहास लिखने तथा उनकी पारस्परिक तुलना करने की महत्त्वपूर्ण प्रेरणा कर सकती है । यही बात अनेक छोटे छोटे टिप्पणों के विषय में कही जा सकती है ।

प्रस्तुत संस्करण से दिगम्बरीय साहित्य में नव प्रकाशन का जो मार्ग खुला होता है, वह आगे के साहित्य प्रकाशन में पथ-प्रदर्शक भी हो सकता है। राज-वार्तिक, तत्त्वार्यश्लोकवार्तिक, अष्टसहस्री आदि अनेक उत्कृष्टतर प्रन्यों का जो अपकृष्टतर प्रकाशन हुआ है उसके स्थान में आगे कैसा होना चाहिए, इसका यह नमूना है जो माणिकचन्द्र जैन प्रन्थमाला में दिगम्बर पंडितों के द्वारा ही तैयार होकर प्रसिद्ध हो रहा है।

ऐसे टिप्पणीपूर्ण प्रत्यों के समुचित अध्ययन श्रध्यापन के साथ ही श्रनेक हुए परिवर्तन शुरू होंगे। अनेक विद्यार्थी व पंडित विविध साहित्य के परिचय के द्वारा सर्वसंग्राही पुस्तकालय निर्माण की प्रेरणा पा सकेंगे, अनेक विषयों के, अनेक प्रत्यों को देखने की कचि पैदा कर सकेंगे। अंत में महत्त्वपूर्ण प्राचीन प्रत्यों के असाधारण योग्यतावाले अनुवादों की कमी भी उसी प्रेरणा से दूर होगी। संचेप में यों कहना चाहिए कि दिगम्बरीय साहित्य की विशिष्ट और महती आन्तरिक विभूति सर्वोपादेय बनाने का युग शुरू होगा।

टिप्पियाँ श्रोर उन्हें जमाने का कम ठीक है किर भी कहीं-कहीं ऐसी बाते श्रा गई है जो तटस्थ विद्वानों को श्रावर सकती है। उदाहरणार्थ—'प्रमाया' पर के श्रावतरण संग्रह को लीजिए इसके शुरू में लिख तो यह दिया गया है कि कम-विकसित प्रमाण-लच्चण इस प्रकार हैं। पर फिर उन प्रमाण-लच्चणों का कम जमाते समय कमविकास श्रोर ऐतिहासिकता भुला दी गई है। तटस्थ विचारक को ऐसा देखकर यह कल्पना हो जाने का संग्रह है कि जब श्रावतरणों का संग्रह सम्प्रदायवार जमाना इष्ट था तव क्रमविकास शब्द के प्रयोग की क्या जरुरत थी ?

ऊपर की सूचना मैं इसलिये करता हूँ कि आयंदा श्रगर ऐतिहासिक दृष्टि से श्रीर कमिवकास दृष्टि से कुछ भी निरूपण करना हो तो उसके महत्त्व की श्रीर विशेष ख्याल रहे। परंतु ऐसी मामूली श्रीर श्रगणय कमी के कारण प्रस्तुत टिप्पणियों का महत्त्व कम नहीं होता।

श्रंत में दिगम्बर परंपरा के सभी निष्णात श्रौर उदार पंडितों से मेरा नम्भ निवेदन है कि वे श्रव विशिष्ट शास्त्रीय श्रध्यवसाय में लगकर सर्वसंप्राद्य हिंदी श्रवादायों की वड़ी भारी कभी को जल्दी से जल्दी दूर करने में लग आएँ श्रौर प्रस्तुत कुमुदचन्द्र को भी भुला देने वाले श्रन्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का संस्करण तैयार करें।

विद्याधिय और शास्त्रभक्त दिगंवर धनिकों से मेरा स्त्रनुरोघ है कि वे ऐसे कार्यों में पंडित-मंडली को ऋषिक से ऋषिक सहयोग दें।

न्याय कुमुदचन्द्र के छुपे ४०२ पेज, अर्थात् मूल मात्र पहला भाग मेरे सामने हैं। केवल उसी को देखकर मैंने अपने विचार लिखे हैं। यद्यपि जैन परम्परा के स्थानकवासी और श्वेतान्वर फिरकों के साहित्य तथा ति अयक मनोद्वत्ति के चढ़ाव-उतार के संबंध में भी कुछ कहने योग्य हैं। इसी तरह ब्राह्मण परम्परा की साहित्य विषयक मनोद्वत्ति के खुदे-खुदे रूप भी जानने योग्य हैं। फिर भी मैंने यहाँ सिर्फ दिगम्बर परम्परा को ही लक्ष्य में रखकर लिखा है। क्योंकि यहाँ वहीं प्रस्तुत है और ऐसे संचित्त प्राक्षथन में अधिक चर्चों की कोई गुंजाइश भी नहीं।

ई० १६३⊏ ]

िन्यायकुमुदचन्द्र का प्राक्तथन

## न्यायकुमुदचन्द्र-२

ैकुछ ऐतिहासिक पश्नों पर भी लिखना श्रावश्यक है। पहला पश्न है श्रकलंक के समय का। पं० महेन्द्रकुमारजी ने 'श्रकलक्कप्रंथत्रय' की प्रस्तावना में धर्मकीर्ति श्रोर उनके शिष्यों श्रादि के ग्रंथों की तुलना के श्राधार पर श्रकलंक का समय निश्चित करते समय जो विकमाकीय शक संवत् का श्रधं विकमीय संवत् न लेकर शक संवत् लेने की श्रोर संकेत किया है — वह सुभको भी विशेष साधार मालूम पड़ता है। इस विषय में पंडिठजी ने जो धवलटीकागत उल्लेख तथा प्रो० हीरालालजी के कथन का उल्लेख प्रस्तावना (पृष्ठ ५) में किया है वह उनकी श्रकलंकग्रंथत्रय में स्थापित विचारसरणी का ही पोषक है। इस बारे में सुप्रसिद्ध इतिहासश एं० जयचन्द्रजी विद्यालंकार का विचार भी पं० महेन्द्र-कुमारजी की धारणा का पोषक है। में तो पहले से ही मानता श्राया हूँ कि श्रकलंक का समय विकम की श्राठवीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध श्रीर नवीं शताब्दी पूर्वार्द्ध ही हो सकता है जैसा कि याकिनीस् न हिरभद्र का है। मेरी राय में श्रकलंक, हिरभद्र, तत्त्वार्थमाध्य टीकाकार सिद्धसेन गिण, ये सभी योहे बहुत प्रमाण में समसामिवक श्रवश्य हैं। श्रागे जो समन्तभद्र के समय के बारे में कुछ कहना है उससे भी इसी समय की पुष्टि होती है।

१. इसका प्रारंभ का भाग 'दार्शनिक मीमांसा' खराड में दिया है—पृष्ठ ६७।
२. वे भारतीय इतिहास की रूपरेखा (पृ० ८२४-२६) में लिखते हैं—
"महमूद गजनवी के समकालीन प्रसिद्ध विद्वान यात्री श्रलवरूनी ने श्रपने भारत
विषयक प्रत्य में शक राजा श्रीर दूसरे विकमादित्य के युद्ध की बात इस प्रकार
लिखी है—'शक संवत् श्रयवा शककाल का श्रारम्भ विकमादित्य के संवत् से
१३५ वर्ष पीछे पड़ा है। प्रस्तुत शक ने उन (हिन्दुश्रों) के देश पर सिन्ध नदी
श्रीर समुद्र के बीच, श्रायांवर्च के उस राज्य को श्रपना निवासस्थान वनाने के बाद
बहुत श्रत्याचार किये। कुछ लोगों का कहना है, वह श्रत्यमन्त्ररा नगरी का शर्म्र
था, दूसरे कहते हैं, वह हिन्दू या ही नहीं श्रीर भारत में पश्चिम से श्राया था।
हिन्दुश्रों को उससे बहुत कष्ट सहने पढ़े। श्रन्त में उन्हें पूरव से सहायता मिली
जब कि विकमादित्य ने उन पर चढ़ाई की, उसे भगा दिवा श्रीर मुलतान तथा
लोनी के कोटले के बीच करूर प्रदेश में उसे मार डाला। तब यह तिथि प्रसिद्ध

श्राचार्य प्रभाचन्द्र के समय के विषय में पुरानी नववीं सदी की मान्यता का तो निरास पं० कैलाशचन्द्रजी ने कर ही दिया है। श्रव उसके संबंध में इस समय दो मत हैं, जिनका श्राधार 'भोजदेवराज्ये' श्रीर 'जयसिंहदेवराज्ये' वाली प्रशस्तियों का प्रचित्तत्व या प्रभाचन्द्र कर्तृकत्व की कल्पना है। श्रार उक्त प्रशस्तियों प्रभाचन्द्रकर्तृक नहीं हैं तो समय की उत्तरावधि ई० स० १०२०, श्रीर श्रार प्रभाचन्द्र कर्तृक मानी जाए तो उत्तरावधि ई० स० १०६५ है। यही दो पचों का सार है। पं० महेन्द्रकुमारजी ने प्रस्तावना में उक्त प्रशस्तियों को प्रमाणिक सिद्ध करने के लिए जो विचारकम उपस्थित किया है, वह मुक्तको ठीक मालूम होता है। मेरी राय में भी उक्त प्रशस्तियों को प्रचित्त सिद्ध करने की कोई बलवत्तर दलील नहीं है। ऐसी दशा में प्रभाचन्द्र का समय विक्रम की ११ वीं सदी के उत्तरार्द्ध से बारहवीं सदी के प्रथमपाद तक स्वीकार कर लेना सभी दिष्टियों से सयुक्तिक है।

मैंने 'श्रकलङ्कपंथत्रय' के प्राक्तथन में ये शब्द लिखे हैं— "श्रविक संभव तो यह है कि समन्तभद्र और श्रकलंक के बीच साक्षात् विद्या का ही संबंध रहा

हो गई, क्योंकि लोग उस प्रजापीड़क की मौत की खबर से बहुत ख़ुश हुए श्रौर उस तिथि में एक संवत् शुरू हुन्ना जिसे ज्योतिषी विशेषरूप से बर्तने लगे।"" किन्त विक्रमादित्य संवत कहे जानेवाले संवत के आरम्भ श्रीर शक के मारे जाने में बड़ा श्रन्तर है, इससे मैं समभता हूँ कि उस संवत का नाम जिस विक्रमादित्य के नाम से पड़ा है, वही शक को मारनेवाला विकमादित्य नहीं है, केवल दोनों का नाम एक है।'---( प्र॰ ८२४-२५ )। 'इस पर एक शंका उपस्थित होती है शालिवाहन वाली श्रनुश्रति के कारण । श्रलवरूनी स्पष्ट कहता है कि ७८ ई० का संबत् राजा विक्रमादित्य (सातवाहन) ने शक को मारने की यादगार में चलाया। बैसी बात ज्योतिषी भट्टोत्पल ( ६६६ ई० ) ऋौर ब्रह्मदत्त ( ६२८ ई० ) ने भी लिखी है। यह संवत अब भी पंचागों में शालिवाहन-शक अर्थात शालिवाहनान्द कहलाता है।.....'-(प्र० ८३६)।" इन दो श्रवतरणों से इतनी बात निर्विवाद सिद्ध है कि विक्रमादित्य (सातवाहन) ने शक को मारकर अपनी शक विजय के उपलुष्य में एक संवत चलाया था। जो सातवीं शताब्दी (ब्रह्मग्रस ) से ही मालिवाहनान्द्र माना जाता है। धवला टीका ह्यादि में जिस 'विकमार्कशक' संवत् का उल्लेख स्त्राता है वह यही 'शालिवाहन शक' होना चाहिए । उसका 'विक्रमा-र्कशक' नाम शक विजय के उपलच्य में विक्रमादित्य द्वारा चलाये गए शक संवत का स्पष्ट सचन करता है।

है, क्योंकि समन्तमद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम श्रकसंक की व्याख्या है।" हत्यादि। श्रागे के कथन से जब यहाँ निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि समन्तभद्र पूज्यपाद के बाद कभी हुए हैं। श्रीर यह तो सिद्ध ही है कि समन्तभद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम श्रकलंक की व्याख्या है, तब इतना मानना होगा कि श्रगर समन्तभद्र श्रीर श्रकलंक में साचात् गुद शिष्य का भाव न भी रहा हो तब भी उनके बीच में समय का कोई विशेष श्रन्तर नहीं हो सकता। इस दृष्टि से समन्त-भद्र का श्रस्तित्व विक्रभ की सातवीं शताब्दी का श्रमुक भाग हो सकता है।

मैंने त्रकलंकप्रत्यत्रय के ही प्राक्तपन में विद्यानंद की त्र्यासपरीचा प्रं त्रष्टसहली के स्पष्ट उल्लेखों के आधार पर यह निःशंक रूप से बतलाया है कि स्वामी समन्तभद्र पूर्यपाद के आसस्तीत्र के मीमांसाकार हैं अतएव उनके उत्तरवर्ती ही हैं। मेरा यह विचार तो बहुत दिनों के पहिले स्थिर हुआ था, पर प्रसंग आने पर उसे संवेप में अकलंकप्रत्यत्रय के प्राक्तयन में निविष्ट किया था। पं महेन्द्रकुमारजी ने मेरे संवित्त लेख का विशद और सबल माध्य करके प्रस्तुत भाग की प्रस्तावना (पृ० २५) में यह अध्यान्तरूप से स्थिर किया है कि स्वामी समन्तभद्र पूज्यपाद के उत्तरवर्ती हैं। अलबना उन्होंने मेरी सप्तमंगी वाली दलील को निर्णायक न मानकर विचारणीय कहा है। पर इस विषय में पंडितजी तथा

१. 'श्रीमत्तत्त्वार्थशास्त्राद्भुतसिललिनिषें' वाला जो श्लोक स्त्राप्तपरीचा में है उसमें 'इद्धरत्नोद्भवस्य' ऐसा सामासिक पद है। श्लोक का स्त्रयं या स्त्रमुवाद करते समय उस सामासिक पद को 'स्रम्बुनिषि' का समानाधिकरण विशेषण मानकर विचार करना चाहिए। चाहे उसमें समास 'इद्धरत्नों का उद्धव-प्रभवस्थान' ऐसा तत्पुक्ष किया जाय, चाहे 'इद्धरत्नों का उद्धव-उत्पत्ति हुन्ना है जिसमें से' ऐसा बहुबीहि किया जाए। उमय दशा में वह स्त्रम्बुनिषि का समानाधिकरण विशेषण ही है। ऐसा करने से 'प्रोत्थानारम्भकाले' यह पद ठीक श्रम्बुनिषि के साथ श्रपुनक्क रूप से मंबद्ध हो जाता है। श्रीर फलितार्थ यह निकलता है कि तत्त्वार्थशास्त्ररूप समुद्र की प्रोत्थान-भूमिका बाँधते समय जो स्तोत्र किया गया है। इस वाक्यार्थ में ध्यान देने की मुख्य वस्तु यह है कि तत्त्वार्य का प्रोत्थान बाँधने बाला श्रर्थात् उसकी उत्पत्ति का निमित्त बतलानेवाला श्रीर स्तोत्र का रचियता वे दोनों एक हैं। जिसने तत्त्वार्यशास्त्र की उत्पत्ति का निमित्त बतलाया उसी ने इस निमित्त को बतलाने के पहिले 'मोस्थामार्यस्य नेतारम्' यह स्तोत्र मी रचा। इस विचार के प्रकाश में सर्वार्थसिद्धि की भूमिका जो पढ़ेगा उसे यह सन्देह ही नहीं हो सकता कि 'वह स्तोत्र खुर पूर्ण्याद का है या नहीं।'

अन्य सज्जनों से मेरा इतना ही कहना है कि मेरी यह दलील विद्यानन्द के स्पष्ट उल्लेख के आचार पर किये गए निर्णय की पोषक है और उसे मैंने नहीं स्वतंत्र प्रमाया रूप से पेश नहीं किया है। यद्यपि मेरे मन में तो वह दलील एक स्वतंत्र प्रमाया रूप से भी रही है। पर मैंने उसका उपयोग उस तरह से वहाँ नहीं किया। जो जैन-परम्परा में संस्कृत भाषा के प्रवेश, तर्कशास्त्र के अध्ययन और पूर्ववर्ती आचारों की छोटी-सी भी महत्त्वपूर्ण कृति का उत्तरवर्ती आचारों के द्वारा उपयोग किया जाना इत्यादि जैन मानस को जो जानता है उसे तो कभी संदेह हो ही नहीं सकता कि पूज्यपाद, दिङ्नाग के पद्य को तो निर्दिष्ट करें पर अपने पूर्ववर्ती या समकालीन समन्तभद्र की असाधारण कृतियों का किसी छांश में स्पर्श भी न करें। क्या वजह है कि उमास्वाति के भाष्य की तरह सर्वार्थसिखि में भी ससमंगी का विशद निरूपण न हो? जो कि समन्तभद्र की जैन परम्परा को उस समय की नई देन रही। अस्तु। इसके सिवाय में और भी कुछ बातें विचारार्थ उपस्थित करता हूँ जो मुक्ते स्वामी समन्तभद्र को धर्मकीर्ति के समकालीन मानने की आर भुकाती हैं—

मुद्दे की बात यह है कि स्त्रमी तक ऐसा कोई जैन स्त्राचार्य या उसका प्रंथ नहीं देखा गया जिसका स्त्रनुकरण ब्राह्मणों या बौद्धों ने किया हो। इसके विपरीत १३०० वर्ष का तो जैन संस्कृत एवं तर्क वाङ्मय का ऐसा इतिहास है जिसमें ब्राह्मण एवं बौद्ध परम्परा की कृतियों का प्रतिविग्न ही नहीं, कभी-कभी तो अवस्याः अनुकरण है। ऐसी सामान्य व्याप्ति बौधने के जो कारण हैं उनकी चर्चा यहाँ अप्रस्तुत है। पर अगर सामान्य व्याप्ति की यह धारणा भ्रान्त नहीं है तो धर्मकीर्ति तथा समन्तमद्र के बीच जो कुळ महत्त्व का साम्य है उस पर ऐतिहासिकों को विचार करना ही पड़ेगा। न्यायावतार में धर्मकीर्ति के द्वारा प्रयुक्त एक मात्र स्त्रभ्रान्त पद के बल पर स्क्ष्मदर्शी प्रो० याकोबी ने सिद्धसेन दिवाकर के समय के बारे में सूचन किया था, उस पर विचार करनेवाले हम लोगों को समन्तमद्र की कृति में पाये जानेवाले धर्मकीर्ति के साम्य पर भी विचार करना ही होगा।

पहली बात तो यह है कि दिङ्नाग के प्रमाण-समुच्चयगत मंगल रुजेक के ऊपर ही उसके व्याख्यान रूप से धर्मकीर्ति ने प्रमाणवातिक का पहला परिच्छेद रचा है। जिसमें धर्मकीर्ति ने प्रमाण रूप से सुगत को ही स्थापित किया है। ठीक उसी तरह से समन्तमद्र ने भी पूज्यपाद के 'मोचमार्गस्य नेतारम्' वाले मंगल पद्य को लेकर उसके ऊपर आतमीमांसा रची है और उसके द्वारा खैन तीर्थंकर को ही आत-प्रमाण स्थापित किया है। असल बात यह है कि कुमारिल ने...

स्रोक्वार्तिक में चोदना—वेद को ही झंतिम प्रमाण स्थापित किया, और 'प्रमाण्यभू ताय जगिंदतिषिणे' इस मंगल पद्य के द्वारा दिल्नाग प्रतिपादित बुद्धि प्रामाण्य को खिरवत किया। इसके जवाव में धर्मकीर्ति ने प्रमाण्यवार्तिक के प्रथम परिच्छेद में बुद्ध का प्रामाण्य ऋन्ययोगन्यवच्छेद रूप से अपने ढंग से सिक्तर स्थापित किया। जान पड़ता है इसी सरणी का श्रमुसरण प्रवलप्रक समन्तमद्र ने भी किया। पूज्यपाद का 'मोल्लमार्गस्य नेतारम्' वाला सुप्रसन्न पद्य उन्हें मिला फिर तो उनकी प्रतिमा श्रीर जग उठी। प्रमाण्यवार्तिक के सुगत प्रामाण्य के स्थान में समन्तमद्र ने श्रपनी नई सप्तमंगी सरणी के द्वारा अन्ययोगन्यवच्छेद रूप से ही श्रव्हत्—जिन को ही आत—प्रमाण स्थापित किया। यह तो विचारसरणी का साम्य हुश्रा। पर शब्द का साहश्य भी बड़े मार्के का है। धर्मकीर्ति ने सुगत को 'युक्त्यागमाम्यां विमृशन्' (प्रमाण् वार्तिक शाश्य) 'वैफल्याद् चिक्त नारतम्' (प्र० वा० शाश्य) कह श्रविच्याची कहा है। समन्तमद्र ने भी 'युक्तिशास्त्राविरोधवाक्' (श्राप्तमी० का० ६) कहकर जैन तीर्थंकर को सर्वश्र स्थापित किया है।

धर्मकीर्ति ने चतुरार्यसत्य के उपदेशक रूप से ही बुद को सुगत—यथार्थरूप सावित किया है, स्वामी समन्तमद्र ने चतुरार्थसत्य के स्थान में स्थाद्वाद न्याय या अनेकान्त के उपदेशक रूप से ही जैन तीर्थंकर को यथार्थ रूप सिद्ध किया है। समन्तमद्र ने स्थाद्वाद न्याय की यथार्थता स्थापित करने की दृष्टि से उसके विषय रूप से अनेक दार्शनिक मुद्दों को लेकर चर्चा की है, सिद्धसेन ने भी सन्मति के तींसरे कारड में अनेकान्त के विषय रूप से अनेक दार्शनिक मुद्दों को लेकर चर्चा की है। सिद्धसेन और समन्तमद्र की चर्चा में मुख्य अन्तर यह है कि सिद्धसेन प्रत्येक मुद्दे की चर्चा में जब केवल अनेकान्त दृष्टि की स्थापना करते हैं तब स्वामी समन्तमद्र प्रत्येक मुद्दे पर सयुक्तिक सप्तमंगी प्रणाली के द्वारा अनेकान्त दृष्टि की स्थापना करते हैं। इस तरह धर्मकीर्ति, समन्तमद्र और सिद्धसेन के बीच का साम्य-वैपम्य एक खास अम्यास की वस्तु है।

स्वामी समन्तभद्र को धर्मकीर्ति-समकालीन या उनसे अनन्तरोत्तरकालीन होने की जो मेरी धारणा हुई है, उसकी पोषक एक और भी दलील विचारार्थ पेश करता हूँ। समन्तभद्र के 'द्रव्यपर्याययोरैक्यम्' तथा 'संज्ञासंख्याविशेषाच्च' (आ मी ७१,७२) इन दो पद्यों के प्रत्येक शब्द का खंडन धर्मकीर्ति के टीकाकार अर्चट ने किया है, जिसे पं० महेन्द्रकुमारजी ने नवीं शताब्दी का खिला है। अर्चट ने हेत्रविन्दु टीका में प्रथम समन्तभद्रोक्त कारिका के आंशों को खेकर गद्य में खयडन किया है और फिर 'आह च' कहकर खयडनपरक ४५

कारिकाएँ दी हैं। एं० महेन्द्रकुमारजी ने ऋपनी सुविस्तृत प्रस्तावना में (पू० २७) यह सम्भावना की है कि अर्चटोट्यत हेत्रिन्दरीकागत कारिकाएँ धर्मकीर्ति कृत होंगी। परिदातजी का अभिपाय यह है कि धर्मकीर्ति ने ही अपने किसी अन्य में समन्तभद्र की कारिकाश्रों का खरडन पद्य में किया होगा जिसका श्रवतरस धर्मकीर्ति का टीकाकार अर्चट कर रहा है। पर इस विषय में निर्णायक प्रकाश डालनेवाला एक और ग्रंथ प्राप्त हुआ है जो अर्च्टीय हेत्विन्द्र टीका की श्चनटीका है। इस अन्टीका का प्रणेता है दर्बेक मिश्र, जो ११ वीं शताब्दी के श्रासपास का ब्राह्मण विद्वान है। दर्वेक मिश्र बौद्ध शास्त्रों का खासकर धर्मकीर्ति के ग्रंथों का, तथा उसके टीकाकारों का गहरा श्रम्यासी था। उसने श्रनेक बौद ग्रंथों पर न्याख्याएँ लिखी हैं। जान पडता है कि वह उस समय किसी विद्या संपन्न बौद्ध विहार में ऋध्यापक रहा होगा। वह बौद्ध शास्त्रों के बारे में बहत मार्मिकता से श्रीर प्रमाण रूप से लिखनेवाला है। उसकी उक्त श्रुवरीका नेपाल के ग्रंथ संग्रह में से कॉ श होकर भिन्न राहल जी के द्वारा मुक्के मिली है। उसमें दर्वेक मिश्र ने स्पष्ट रूप से उक्त ४५ कारिकाओं के बारे में लिखा है कि —ये कारिकाएँ अर्चट की हैं। अब विचारना यह है कि समन्तभद्र की उक्त दो कारिकाओं का शब्दशः खरडन धर्मकीर्ति के टीकाकार अचर्ट ने किया है न कि धर्मकीर्ति ने । श्रगर धर्मकीर्ति के सामने समन्तभद्र की कोई कृति होती तो उसकी उसके द्वारा समालोचना होने की विशेष संभावना थी। पर ऐसा हन्ना जान पड़ता है कि जब समन्तभद ने प्रमाणवार्तिक में स्थापित सगतप्रामाएय के विरुद्ध श्राप्तमीमांसा में जैन तीर्थंकर का प्रामाएं। स्थापित किया श्रीर बौद्धमत का जोरों से निरास किया, तब इसका जवाब धर्मकीर्ति के शिष्यों ने देना शरू किया । कर्णगोमी ने भी, जो धर्मकीर्ति का टीकाकार है, समन्तभद्र की कारिका लेकर जैन मत का खरडन किया है। ठीक इसी तरह अर्चट ने भी समन्तभद की उक्त दो कारिकाओं का सविस्तर खरहन किया है। ऐसी अवस्था में मैं अभी तो इसी नतीजे पर पहुँचा हूँ कि कम से कम समन्त्रभद्र धर्मकीर्ति के समकालीन तो हो ही नहीं सकते।

ऐसी हालत में विद्यानन्द की श्राप्तपरीचा तथा श्रष्टसहस्रोवाली उक्तियों की ऐतिहासिकता में किसी भी प्रकार के सन्देह का श्रवकाश ही नहीं है।

पंडितजी ने प्रस्तावना (पृ० ३७) में तत्त्वार्थभाष्य के उमास्वाति प्रणीत होने के बारे में भी ऋन्यदीय सन्देह का उल्लेख किया है। मैं समकता हूँ कि संदेह का कोई भी ऋाधार नहीं है। ऐतिहासिक सत्य की गवेषणा में सांप्रदायिक संस्कार के वश होकर ऋगर संदेह प्रकट करना हो तो शायद निर्णय किसी भी वस्तु का कमी भी नहीं हो सकेगा, चाहे उसके बत्तवत्तर कितने ही प्रमाण क्यों न हों। ऋस्तु।

श्रन्त में मैं (डितजी की प्रस्तुत गवेषणापूर्ण श्रीर अमसाधित सस्कृति का सच्चे हृदय से श्रमिनन्दन करता हूँ, श्रीर साथ ही जैन समाज, खासकर दिगम्बर समाज के विदानों श्रीर श्रीमानों से भी श्रमिनन्दन करने का श्रनुरोध करता हूँ। विद्यान् तो एंडितजी की सभी कृतियों का उदारभाव से श्रप्रययन-श्रथ्यापन करके श्रमिनन्दन कर सकते हैं श्रीर श्रीमान् एंडितजी की साहित्यप्रवण शक्तियों का श्रपने साहित्योतकर्ष तथा भएडारोद्धार श्रादि कायों में विनियोग कराकर श्रमिनन्दन कर सकते हैं।

मैं पंडितजी से भी एक अपना नम्र विचार कहे देता हूँ। यह वह है कि
आगो अब वे दार्शनिक प्रमेयों को, खासकर जैन प्रमेयों को केन्द्र में रखकर उन
पर तात्त्विक दृष्टि से ऐसा विवेचन करें जो प्रत्येक या मुख्य-मुख्य प्रमेय के
स्वरूप का निरूपण करने के साथ ही साथ उसके संबन्ध में सब दृष्टियों से
प्रकाश डाल सके।

ई० १६४१ ]

[न्यायकुमुद्चन्द्र भाग २ का प्राक्रथन

# 'ञ्रकलंकप्रन्यत्रय'

## प्राकृतयुग और संस्कृतयुग का अन्तर-

जैन परम्परा में प्राकृतयुग वह है जिसमें एकमात्र प्राकृत भाषाओं में ही साहित्य रचने की प्रवृत्ति थी। संस्कृत युग वह है जिसमें संस्कृत भाषा में भी साहित्यनिर्माण की प्रवृत्ति व प्रतिष्ठा स्थिर हुई। प्राकृतयुग के साहित्य को देखने से यह तो स्पष्ट जान पड़ता है कि उस समय भी जैन विद्वान् संस्कृत भाषा, तथा संस्कृत दार्शनिक साहित्य से परिचित श्रवश्य थे। फिर भी संस्कृतयुग में संस्कृत भाषा में ही शास्त्र रचने की श्रोर भुकाव होने के कारण यह श्रनिवार्य था कि संस्कृत भाषा तथा दार्शनिक साहित्य का श्रमुशीलन श्राधिक गहरा तथा श्रिषक व्यापक हो। वाचक उमास्वाति के पहिले की संस्कृत-जैन रचना का हमें प्रमाण नहीं मिलता। फिर भी संभव है उनके पहले भी वैसी कोई रचना जैन-साहित्य में हुई हो। कुछ भी हो संस्कृत जैन साहित्य नीचे लिखी क्रमिक भूमिकाश्रों में विकसित तथा पुष्ट हश्रा जान पड़ता है।

- १—तत्त्वज्ञान तथा आचार के पदार्थों का सिर्फ आगिमक शैली में संस्कृत भाषा में रूपान्तर, जैसे कि तत्त्वार्थभाष्य, प्रशमरति आदि।
- २ उसी शैली के संस्कृत रूपान्तर में कुछ दार्शनिक छाया का प्रवेश, जैसे सर्वार्थसिद्ध ।
- ३—इने गिने श्रागमिक पदार्थ (खासकर ज्ञानसंबन्धी) को लेकर उस पर मुख्यतया तार्किकदृष्टि से श्रनेकान्तवाद की ही स्थापना, जैसे समन्तभद्र श्रीर सिद्धसेन की कृतियाँ।
- ४ ज्ञान और तत्संबन्धी आग्रामिक पदार्थों का दर्शनान्तरीय प्रमाण शास्त्र की तरह तर्कबद्ध शास्त्रीकरण, तथा दर्शनान्तरीय चिन्तनों का जैन वाङ्मय में अधिकाधिक संगतीकरण, जैसे श्रकलंक और हरिभद्र आदि की कृतियाँ।
- ५—पूर्वाचायों को तथा निजी कृतियों के ऊपर विस्तृत-विस्तृतर टीकाएँ लिखना श्रीर उनमें दार्शनिकवादों का श्रीधिकाधिक समावेश करना, जैसे विद्या-नन्द, श्रनन्तवीर्य, प्रभाचन्द्र, श्रमयदेव, वादिदेव श्रादि की कृतियाँ।

६—श्वेताम्बरीय-दिगम्बरीय दोनों प्राचीन-कृतियों की व्याख्यात्रों में तथा निजी मौलिक कृतियों में नव्यन्याय की परिष्कृत शैलो का संचार तथा उसी शैली की श्रपरिमित कल्पनात्रों के द्वारा पुराने ही जैन-तत्त्वशान तथा श्राचारसंबन्धी पदार्थों का श्रभृतपूर्व विशादीकरण, जैसे उपाध्याय यशोविजयजी की कृतियाँ।

उपर्युक्त प्रकार से जैन-साहित्य का विकास व परिवर्द्धन हुआ है, फिर भी उस प्रवल तर्कयुग में कुछ जैन पदार्थ ऐसे ही रहे हैं जैसे वे प्राकृत तथा आगिमक युग में रहे। उन पर तर्करीली या दरांनान्तरीय चिन्तन का कोई प्रभाव आज तक नहीं पड़ा है। उदाहरणार्थ-सम्पूर्ण कर्मशास्त्र, गुणस्थानविचार, षडद्रव्यविचारणा, खासकर लोक तथा जीव विभाग आदि। सरांशा यह है कि संस्कृत भाषा की विशेष उपासना तथा दार्शनिक अन्यों के विशेष परिशीलन के द्वारा जैन आचार्यों ने जैन तत्त्वचिन्तन में जो और जितना विकास किया है, वह सब मुख्यतया शान और तत्त्वचन्ता में जो अगैर जितना विकास किया है, वह सब मुख्यतया शान और तत्त्वचन्ता नय, अनेकान्त आदि पदार्थों के विषय में ही किया है। दूसरे प्रमेयों में जो कुछ नई चर्चा हुई भी है वह बहुत ही थोड़ी है और प्रासंगिक मात्र है। न्याय-वैशेषिक, सांख्य-मीमांसक बौद आदि दश्तें के प्रमाणशास्त्र के निजी प्रमाणशास्त्र रचने की चिन्ता में तीव्र होती चली और इसी चिन्ता में से पुरातन पंचविष्ठ ज्ञान विभाग की भूमिका के ऊपर नए प्रमाणशास्त्र का महत्त खड़ा हुआ।

### सिद्धसेन श्रीर समन्तभद्र-

जैन परम्परा में तर्कयुग की या न्याय प्रमाण विचारणा की नींव डालनेवाले ये ही दो आचार्य हैं। इनमें से कौन पहले या कौन पीछे हैं इत्यादि स्रमी सुनिश्चित नहीं है। फिर भी इसमें तो सन्देह ही नहीं है कि उक्त दोनों आचार्य ईसा की पाँचवी शताब्दी के अनन्तर ही हुए हैं। नए साधनों के आधार पर सिद्धसेन दिवाकर का समय छुठी शताब्दी का अन्त भी संभवित है। जो कुछ हो पर स्वामी समन्तभद्र के बारे में अनेकविघ ऊहापोह के बाद सुभको अब अित स्पष्ट हो गया है कि—वे "पूज्यपाद देवनन्दी' के पूर्व तो हुए ही नहीं। पूज्यपाद के द्वारा स्तुत आस के समर्थन में ही उन्होंने आसमीमांसा लिखी है, यह बात विद्यानन्द ने आसपरीचा तथा अष्टसहस्त्री में सर्वथा स्पष्ट रूप से लिखी है। स्वामी समन्तभद्र की सब कृतियों की भाषा, उनमें प्रतिपादित दर्शनान्तरीय मत, उनकी युक्तियाँ उनके निरूपण का दंग और उनमें विद्यमान विचार विकास, यह सब वस्तु पूष्यपाद के पहले तो जैन परंपरा में न आई है न आने का संभव ही

या । जो दिख्लाग, मर्तृहरि, कुमारिख और धर्मकीर्ति के प्रत्यों के साथ समन्तमद्र की कृतियों की बाह्यान्तर तुलना करेगा और बैन संस्कृत साहित्य के विकासकम की क्रोर ध्यान देगा वह मेरा उपयुंक विचार बड़ी सरलता से समक्क लेगा । क्राधिक संभव तो यह है कि समन्तमद्र और क्रकलंक के बीच साखात् विद्या का संकृत्य हो; क्योंकि समन्तमद्र की कृति के ऊपर सर्वप्रथम क्रकलंक की व्याख्या है। यह हो नहीं सकता कि अनेकान्त दृष्टि को असाधार्य क्रप से स्पष्ट करनेवाली समन्तमद्र की विविध कृतियों में अतिविस्तार से और आकर्षक रूप से प्रतिपादित सप्तमंगियों को तत्त्वार्थ की व्याख्या में अकलंक तो सर्वथा अपनाएँ, जब कि पूज्यपाद अपनी व्याख्या में उसे खुएँ तक नहीं । यह भी संभव है कि—शान्तरिखत के तत्त्वसंग्रह-गत पात्रस्वामी शब्द स्वामी समन्तमद्र का ही सूचक हो। कुछ भी हो पर इतना निश्चित है कि श्वेताम्बर परम्परा में स्वामी समन्तमद्र के बाद तुरन्त जिनमद्रगिय खमाअमण हुए और दिगम्बर परम्परा में स्वामी समन्तमद्र के बाद तुरन्त ही अकलंक आए।

### जिनभद्र और अकलंक-

यद्यपि श्वेताम्बर दिगम्बर दोनों परम्परा में संस्कृत की प्रतिष्ठा बढती चली। फिर भी दोनों में एक अन्तर स्पष्ट देखा जाता है, वह यह कि दिगम्बर परम्परा संस्कृत की श्रोर भुकने के बाद दार्शनिक क्षेत्र में श्रपने श्राचारों को केवल संस्कृत में ही लिखने को प्रवृत्त करती है जब कि श्वेताम्बर परम्परा श्रपने विद्वानों को उसी विषय में प्राकत रचनाएँ करने को भी प्रवृत्त करती है। यही कारण है कि श्वेताम्बरीय साहित्य में सिद्धसेन से यशोविजयजी तक की दार्शनिक चिन्तनवाली प्राकृत कृतियाँ भी मिलती है। जब कि दिगम्बरीय साहित्य में मात्र संस्कृतनिबद्ध ही वैसी कतियाँ मिलती है। श्वेताम्बर परम्परा का संस्कृत युग में भी प्राकृत भाषा के साथ जो निकट श्रीर गंभीर परिचय रहा है. वह दिगम्बरीय साहिस्य में विरत्त होता गया है। समाश्रमण जिनभद्र ने श्रपनी कतियाँ प्राकत में रचीं जो तर्कशैली की होकर भी श्रागमिक ही हैं। भट्टारक श्रकलंक ने श्रपनी विशाल श्रीर श्रनपम कति राजवार्त्तिक संस्कत में लिखी, जो विशेषावश्यक भाष्य की तरह तर्कशैली की होकर भी आगिमक ही है। परन्त जिनभद्र की कृतियों में ऐसी कोई स्वतन्त्र संस्कृत कृति नहीं है जैसी अकलंक की है। अकलंक ने आगमिक ग्रन्थ राजवार्तिक लिखकर दिगम्बर साहित्य में एक प्रकार से विशेषावश्यक के स्थान की पूर्ति तो की, पर उनका ध्यान शीघ्र ही ऐसे प्रश्न पर गया जो जैन परम्परा के सामने जोरों से उपस्थित था। बौद ब्रौर ब्राइस्स प्रमासशास्त्रों की कचा में खड़ा रह सके

ऐसा न्याय-प्रमाण की समय व्यवस्था वाला कोई जैन प्रमाण प्रन्थ आवश्यक था। अकलंक जिनभद्र की तरह पाँच शान, नय श्रादि आगिमिक वस्तुओं की केवल तार्किक चर्चा करके ही चुप न रहे, उन्होंने उसी पंचतान ससनय आदि आगिमिक वस्तुओं की केवल तार्किक चर्चा करके ही चुप न रहे, उन्होंने उसी पंचतान ससनय आदि आगिमिक वस्तु का न्याय और प्रमाण-शास्त्र रूप से ऐसा विभाजन किया, ऐसा लक्षण प्रणयन किया, जिससे जैन न्याय और प्रमाण प्रन्थों के स्वतन्त्र प्रकरणों की माँग पूरी हुई। उनके सामने वस्तु तो आगिमिक थी ही, दृष्टि और तर्क का मार्ग भी सिद्धसेन तथा समन्तभद्र के द्वारा परिष्कृत हुन्ना ही था, फिर भी प्रवत दर्शनान्त के विकसित विचारों के साथ प्राचीन जैन निरुपण का तार्किक शैली में मेल विठाने का काम जैसा-तैसा न था जो कि अवकृतंक ने किया। यही सबब है कि अकलंक की मौलिक कृतियाँ बहुत ही संदिग्त हैं, फिर भी वे इतनी अर्थघन तथा सुविचारित हैं कि आगो के जैन न्याय का वे आधार बन गई हैं।

यह भी संभव है कि भद्दारक श्रकलंक च्रमाश्रमण जिनभद्र की महत्त्वपूर्ण कृतियों से परिचित होंगे। प्रत्येक मुद्दे पर श्रनेकान्त दृष्टि का उपयोग करने की राजवार्त्तिक गत व्यापक शैली ठीक वैसी ही है जैसी विशेषावश्यक भाष्य में प्रत्येक चर्चा में श्रनेकान्त दृष्टि लागू करने की शैली व्यापक है।

### अकलंक और हरिभद्र आदि-

तत्वार्थ भाष्य के दृत्तिकार सिद्धसेनगिष्य जो गन्धहत्ती रूप से सुनिश्चित हैं, उनके श्रीर याकिनीस्तु हरिभद्र के समकालीनत्व के संकन्ध में श्रपनी संभावना तत्वार्थ के हिन्दी विवेचन के परिचय में बतला चुका हूँ। हरिभद्र की कृतियों में श्रमी तक ऐसा कोई उल्लेख नहीं पाया गया जो निर्विवाद रूप से हरिभद्र के द्वारा श्रमकलंक की कृतियों के श्रवगाहन का सूचक हो। सिद्धसेनगिष्य की तत्वार्थ भाष्य दृत्ति में पाया जानेवाला सिद्धिविनिश्चय का उल्लेख श्रगर श्रमकलंक के सिद्धिविनश्चय का ही बोधक हो तो यह मानना पहेगा कि गन्धहिल सिद्धसेन कम से कम श्रमकलंक के सिद्धिविनश्चय से तो परिचित ये ही। हरिभद्र श्रीर गन्धहत्ती श्रमकलंक की कृतियों से परिचित हों या नहीं फिर भी श्रिषक संभावना इस बात की है कि श्रमकलंक श्रीर गन्धहत्ती तथा हरिभद्र ये श्रयने दीर्घ जीवन में थोड़े समय तक भी समकालीन रहे होंगे। श्रगर यह संभावना ठीक हो तो विकम की श्राठवीं श्रीर नवीं शताब्दी का श्रमुक समय श्रमकलंक का जीवन तथा कार्यकाख होना चाहिए।

मेरी धारणा है कि विद्यानन्द चौर अनन्तवीर्य जो अकलंक की क्रतियों के सर्वेप्रथम व्याख्याकार हैं वे अकलंक के साज्ञात् विद्या शिष्य नहीं तो अनन्तरवर्ती

अवश्य हैं, क्योंकि इनके पहिले अकलंक की कृतियों के ऊपर किसी के व्याख्यान का पता नहीं चलता। इस धारणा के अनुसार दोनों व्याख्याकारों का कार्यकाल विक्रम की नवमीं शताब्दी का उत्तरार्द्ध तो अवश्य होना चाहिए, जो अभी तक के उनके अन्यों के आन्तरिक अवलोकन के साथ मेल खाता है।

#### गन्धहस्ति भाष्य--

दिगम्बर परम्परा में समन्तमद्र के गन्धहाति महाभाष्य होने की चर्चा कभी चल पड़ी थी। इस बारे में मेरा असंदिग्ध निर्णय यह है कि तत्वार्थ सूत्र के ऊपर या उसकी किसी व्याख्या के ऊपर स्वामी समन्तमद्र ने आप्तमीमांसा के अपर या उसकी किसी व्याख्या के ऊपर स्वामी समन्तमद्र ने आप्तमीमांसा के अपितक कुछ भी लिखा ही नहीं है। यह कभी संभव नहीं कि समन्तमद्र की ऐसी विशिष्ट कृति का एक भी उल्लेख या अवतरण अकलंक और विद्यानन्द जैसे उनके पदानुवतीं अपनी कृतियों में बिना किये रह सकें। बेशक अकलंक का राजवार्तिक गुण और विस्तार की दृष्टि से ऐसा है कि जिसे कोई भाष्य ही नहीं महाभाष्य भी कह सकता है। श्वेताम्बर परंपरा में गन्धहस्ती की वृत्ति जब गन्धहित महाभाष्य नाम से प्रसिद्ध हुई तव करीव गन्धहस्ती के ही समानकालीन अकलंक की उसी तत्वार्थ पर बनी हुई विशिष्ट व्याख्या अगर दिगम्बर परम्परा में गन्धहस्ति भाष्य या गन्धहित महाभाष्य रूप से प्रसिद्ध या व्यवहृत होने लगे तो यह कम दोनों फिरकों की साहित्यक परम्परा के अनुकल ही है।

परन्तु इम राजवार्तिक के विषय में गन्धहस्ति महाभाष्य विशेषण् का उल्लेख कहीं नहीं पाते। तेरहवीं शताब्दी के बाद ऐसा विरत्न उल्लेख मिलता है जो समन्तभद्र के गन्धहस्ति महाभाष्य का सूचन करता हो। मेरी दृष्टि में पीछे के सब उल्लेख निराधार श्रीर किंवदन्तीमृत्वक हैं। तथ्य यह ही हो सकता है कि अगर तत्वार्थ-महाभाष्य या तत्वार्थ-मन्धहस्ति महाभाष्य नाम का दिगम्बर साहित्य में मेल बैठाना हो तो वह अकलंकीय राजवार्तिक के साथ ही बैठ सकता है। प्रस्तुत संस्करण्—

प्रस्तुत पुस्तक में श्रकलंकीय तीन मीलिक कृतियाँ एक साथ सर्वप्रथम संपादित हुई हैं। इन कृतियाँ के संबंध में तात्त्विक तथा ऐतिहासिक दृष्टि से जितना साधन उपलब्ध है उसे विद्वान् संपादक ने टिप्पण तथा श्रनेक उपयोगी परिशिष्टों के द्वारा प्रस्तुत पुस्तक में सन्निविष्ट किया है, जो जैन, बौद, ब्राह्मच सभी परंपरा के विद्वानों के लिए मात्र उपयोगी नहीं बल्कि मार्गदर्शक भी है। बेशक श्रकलंक की प्रस्तुत कृतियाँ श्रभी तक किसी पाठ्यकम में नहीं है तथापि उनका महत्त्व और उपयोगिल दूसरी दृष्टि से और भी श्रष्टिक है।

अकर्लेकप्रन्यत्रव के संपादक पं० महेन्द्रकुमारणी के साथ मेरा पश्चिय लह साल का है। इतना ही नहीं बहिक इतने ब्रारसे के टार्शनिक चिनान के बालांके में इमलोग समशील साधक हैं। इससे मैं पूरा ताटस्प्य रखकर भी निःसंकोच कह सकता हैं कि पं॰ महेन्द्रकुमारजीका विद्याव्यायाम कम से कम जैन परंपरा के लिए तो सत्कारास्पद ही नहीं अनुकरणीय भी है। प्रस्तुत प्रंथ का बहुभत-संपादन उक्त कथन का साजी है। प्रस्तावना में विद्वान संपादक ने श्रकतंक देख के समय के बारे में जो विचार प्रकट किया है मेरी समक्त में ग्रन्य समर्थ प्रमालों के ग्राभाव में वही विचार श्रान्तरिक यथार्थ तलनामलक होने से सत्य के विशेष निकट है। समयविचार में संपादक ने जो सक्ष्म श्रीर विस्तृत तुलना की है वह तत्वज्ञान तथा इतिहास के रसिकों के लिए बहमल्य भोजन है। ग्रन्थ के परिचय में संपादक ने उन सभी पदार्थों का हिन्दी में वर्णन किया है जो श्रकलंकीय प्रस्तुत प्रन्यत्रय में प्रथित है। यह वर्णन संपादक के जैन श्रीर जैनेतर शास्त्रों के श्राकंठपान का उदगार मात्र है। संपादक की दृष्टि यह है कि जो श्रम्यासी जैन प्रमाण शास्त्र में शानेवाले पदार्थों को उनके श्रमली रूप में हिन्दी भाषा के द्वारा ही श्राल्पश्रम में जानना चाहें उन्हें वह वर्शन उपयोगी हो। पर उसे साद्यन्त सन लेने के बाद मेरे ध्यान में तो यह बात श्राई है कि संस्कृत के द्वारा ही जिन्होंने जैन न्याय-प्रमाण शास्त्र का परिशीलन किया है वैसे जिज्ञास श्रध्यापक भी श्रागर उस वर्णन को पढ़ जायँगे तो संस्कृत मुल प्रन्थों के द्वारा भी स्पन्ट एवं वास्तविक रूप में अज्ञात कई प्रमेथों को व सज्ञात कर सकेंगे। उदाहरसाधी कछ प्रमेयों का निर्देश भी कर देता हूँ -- प्रमाणसंक्षव, द्रव्य श्रीर सन्तान की तलना श्रादि । सर्वज्ञत्व भी उनमें से एक है, जिसके बारे में संपादक ने ऐसा ऐतिहासिक प्रकाश डाला है जो सभी दार्शनिकों के लिए शातव्य है। विशेषज्ञों के ध्यान में यह बात बिना श्राप नहीं रह सकती कि कम से कम जैन न्याय-प्रमाग के विद्यार्थियों के वास्ते तो सभी जैन संस्थाओं में यह हिन्दी विभाग वासनीय रूप से श्रवश्य सिफारिश करने योग्य है।

प्रस्तुत ग्रंथ उस प्रमाणमीमांसा की एक तरह से पूर्ति करता है जो थोके ही दिनों पहले सिघी जैन सिरीज में प्रकाशित हुई है। प्रमाणमीमांसा के हिन्दी टिप्पणों में तथा प्रस्तावना में नहीं आए ऐसे प्रमेयों का भी प्रस्तुत ग्रंथ के हिन्दी वर्णन में समावेश है। और उसमें आए हुए अनेक पदार्थों का सिर्फ दूसरी माषा तथा शैली में ही नहीं बल्कि दूसरी हिन्द तथा दूसरी सामग्री के साथ समावेश है। अतएव कोई भी जैन तत्वज्ञान का एवं न्याय-प्रमाण-शास्त्र का गम्भीर अम्यासी सिंघी जैन सिरीज के इन दोनों ग्रंथों से बहुत कुछ जान सकेगा।

प्रसंगवश में ऋपने पूर्व लेख की सुधारणा भी कर लेता हूँ। मैंने ऋपने पहले लेखों में ऋनेकान्त की व्याप्ति बतलाते हुए यह भाव स्चित किया है कि प्रधानतया ऋनेकान्त तालिक प्रभेयों की ही चर्चा करता है। ऋलबत्ता न्स समय भेरा वह भाव तर्कप्रधान ग्रंथों को लेकर ही था। पर इसके स्थान में यह कहना ऋषिक उपयुक्त है कि तर्कसुग में ऋनेकान्त की विचारणा भले ही प्रधानत्या तिल्वक प्रभेयों को लेकर हुई हो फिर भी ऋनेकान्त हिष्ट का उपयोग तो ऋाचार के प्रदेश में आगों में उतना ही हुआ है जितना कि तस्वज्ञान के प्रदेश में आगों में उतना ही हुआ है जितना कि तस्वज्ञान के प्रदेश में । तक्युगीन साहित्य में भी ऋनेक ऐसे ग्रंथ बने हैं जिनमें प्रधानतया ऋाचार के विषयों को लेकर ही ऋनेकान्त हिष्ट का उपयोग हुआ है। ऋतएव समुचय रूप से यही कहना चाहिए कि ऋनेकान्त हिष्ट आचार और विचार के प्रदेश में एक सी लागू की गई है।

सिंघी जैन सिरीज के लिए यह सुयोग ही है कि जिसमें प्रसिद्ध दिगंवराचार्य की कृतियों का एक विशिष्ट दिगंवर विधान के द्वारा ही सम्पादन हुन्ना है। यह भी एक ब्राक्सिमक सुयोग नहीं है कि दिगंवराचार्य की अन्यत्र अलम्य परंतु श्वेताम्वरीय-भारा से ही प्राप्त ऐसी चिरल कृति का प्रकाशन श्वेताम्वर परंपरा के प्रसिद्ध बाबू श्री बहादुर्रसिंह जी सिंघी के द्वारा स्थापित और प्रसिद्ध ऐतिहासिक मुनि श्री जिन विजय जी के द्वारा संचालित सिंधी जैन सिरीज में हो रहा है। जब मुक्तको विद्वान् मुनि श्री पुरायविजय जी के द्वारा प्रमाणसंग्रह उपलब्ध हुन्ना तब यह पता न था कि वह श्रपने दूसरे दो सहोदरों के साथ इतना श्रिधिक सुसिजत होकर प्रसिद्ध होगा।

\$0 8838 ]

[ 'अकलंकपन्थत्रय' का प्राक्तथन

# जैन साहित्य की प्रगति

समानशील मित्रगण !

मैं त्र्याभारविधि व लाचारी प्रदर्शन के उपचार से प्रारंभ में ही छुट्टी पा लेता हूँ। इससे हम सभी का समय बच जाएगा।

श्रापको यह जान कर दुःख होगा कि इसी लखनऊ शहर के श्री श्राजित प्रसाद जी जैन श्रव हमारे बीच नहीं रहें। उन्होंने गोम्मटसार जैसे कठिन श्रन्यों का श्रंग्रेजी में श्रनुवाद किया। श्रोर वे जैन गजट के श्रमेक वर्षों तक संपादक रहे। उनका श्रदम्य उत्साह हम सब में हो ऐसी भावना के साथ उनकी श्रात्मा को शान्ति मिले यही पार्थना है। सुप्रसिद्ध जैन विद्वान् श्री सागरानंद सूरि का इसी वर्ष स्वर्गवास हो गया है। उन्होंने श्रप्ती सारी जिन्दगी श्रानेकविध पुस्तक प्रकाशन में लगाई। उन्हों की एकाप्रता तथा कार्यपरायणता से श्राज विद्वानों को जैन साहित्य का बहुत बड़ा भाग सुल्यम है। वे श्रपनी धुन में इतने पक्के थे कि श्रारंभ किया काम श्रकेले हाथ से पूरा करने में भी कभी नहीं हिचके। उनकी चिर-साहित्योपासना हमारे बीच विद्यमान है। हम सभी साहित्य-संशोधन प्रेमी उनके कार्य का मूल्यांकन कर सकते हैं। हम उनकी समाहित श्रात्मा के प्रति श्रपना हार्दिक श्रादर प्रकट करें।

बैन विभाग से सम्बद्ध विषयों पर सन् १६४१ से अभी तक चार प्रमुखों के भाषण हुए हैं। डॉ॰ ए. एन्. उपाध्ये का भाषण जितना विस्तृत है उतना ही अनेक मुद्दों पर महत्त्वपूर्ण प्रकाश डालने वाला है। उन्होंने प्राकृत भाषा का सांस्कृतिक अध्ययन की दृष्टि से तथा शुद्ध भाषातत्त्व के अध्यास की दृष्टि से क्या स्थान है इसकी गंभीर व विस्तृत चर्चा की है। में इस विषय में अधिक न कह कर केवल इससे संबद्ध एक मुद्दे पर चर्चा करूँगा। वह है भाषा की पवित्रापनित्रता की निष्या भावना।

शास्त्रीय भाषात्रों के अभ्यास के विषय में ---

मैं शुरू में पुरानी प्रथा के ऋतुसार काशी में तथा ऋत्यत्र जब उच्च कच्चा के साहिस्थिक व ऋालंकारिक विद्वानों के पास पढ़ता था तब ऋलंकार नास्क ऋादि में श्रानेवाले प्राकृत गद्य-पद्य का उनके मुँह से वाचन सुन कर विस्मित सा हो जाता था, यह सोच कर कि हतने वह संस्कृत के दिगाज पंडित प्राकृत को यथावत् पद्य भी क्यों नहीं सकते ? विशेष श्रवरज तो तब होता था जब वे प्राकृत गद्य-पद्य का संस्कृत छाया के सिवाय श्रार्थ ही नहीं वर सकते थे। ऐसा ही श्रव्याव सुभक्तो प्राकृत व पालि के पारदर्शी पर एकांगी श्रमणों के निकट भी हुश्रा है, जब कि उन्हें संस्कृत भाषा में लिखे हुए श्रपने परिचित विषय को ही पदने का श्रवसर श्राता। धीरे-धीरे उस श्रवरज का समाधान यह हुश्रा कि वे पुरानी एकांगी प्रया से पढ़े हुए हैं। पर यह त्रुटि जब यूनिवर्सिटी के श्रध्यापकों में भी देखी तब मेरा श्रवरज डिग्रणित हो गया। हम भारतीय जिन पाश्चात्य विद्यानों का श्रवुकरण करते हैं उनमें यह त्रुटि नहीं देखी जाती। श्रतएव में इस वैषम्य के मूल कारण की खोज करने लगा तो उस कारण का कुछ पता चल गया जिसका स्वन करना भावी सुधार की हिन्द से श्रवरपुक नहीं।

जैन श्रागम भगवती में कहा गया है कि श्रपंमागाधी देवों की भाषा है। वैद्याद पिटक में भी बुद्ध के मुख से कहलाया गया है कि बुद्धवचन को प्रत्येक देश के लोग श्रपनी-श्रपनी भाषा में कहें के, उसे संस्कृतबद्ध करके सीमित करने की श्रावश्यकता नहीं। इसी तरह पतंजित ने महाभाष्य में संस्कृत शब्दानुशासन के प्रयोजनों को दिखाते .हुए कहा कि 'न म्लेच्छितवै नापमाधितवै' श्रयमंत् ब्राह्मण श्रपग्रंश का प्रयोग न करे। इन सभी कथनों से श्रापाततः ऐसा जान पड़ता है कि मानों जैन व बौद्ध प्राकृतभाषा को देववाणी मान कर संस्कृत का तिरस्कार करते हैं या महाभाष्यकार संस्कृतेतर भाषा को श्रयभाषा कह कर तिरस्कृत करते हैं। पर जब श्रागे पीछे के संदर्भ व विवरस्व तथा तत्कालीन प्रथा के श्राधार पर उन कथनों की गहरी जाँच की तो तथा प्रतात हुआ कि उस जमाने में भाषादेष का प्रशन नहीं था किन्तु श्रपने शास्त्र की भाषा की संस्कार श्रुद्धि की रच्चा करना, इसी उद्देश्य से शास्त्रकार चर्चा करते थे। इस सत्य की प्रतीति तब होती है जब हम मर्नृहरि को 'वाक्यपदीय' में साधु-श्रसाधु शब्दों के प्रयोग की चर्चा-प्रसंग में श्रपशंश व श्रसाधु कहे जानेवाले

१ भगवती श०५, उ०४। प्रज्ञापना-प्रथमपद में मागधी को **आर्थ** भाषा कहा है।

२. चुल्लवगा-खुद्दक-बत्धुखन्ध-बुद्धवचननिवत्ति ।

३. महाभाष्य पृ० ४९ ।

यन्त्रों को भी अपने वर्तुक कें साहु करकाते हुए पाते हैं। के इसी प्रकार का बार्लार्थ आर्थरिवृत 'अनुयोगद्वार कें 'संस्कृत-प्राकृत दोनों उनित्यों को प्रसस्त का बतकाते हैं, व वाचक उमास्वाति आर्यभाषा कर से किसी एक भाषा का निर्देश व करके केवल इतना ही कहते हैं कि जो भाषा स्पष्ट और ग्रुद रूप से उच्चारित हो और लोक संव्यवहार साथ सके वह आर्य भाषा, व तव हमें कोई संदेह नहीं रहता कि अपने-अपने शास्त्र की सुख्य भाषा को श्रुद्धि की रहा की ओर ही तात्कालिक परंपरागत विद्वानों का लक्ष्य था।

पर उस सांप्रदायिक एकांगी श्रात्मरहा की हृष्टि में घीरे-घीरे ऊँच-नीच भाव के श्राभमान का विष दाखिल हो रहा था। हम इसकी प्रतीति सातवीं शताब्दी के श्चासपास के ग्रन्थों में स्पष्ट पाते हैं। <sup>४</sup> फिर तो भोजन, विवाह, व्यवसाय श्चाहि व्यवहार क्षेत्र में जैसे ऊँच-नीच भाव का विष पैला वैसे ही शास्त्रीय भाषात्र्यों के वर्तल में भी फैला । श्रलंकार, काव्य, नाटक श्रादि के श्रभ्यासी विद्यार्थी व पंडित उनमें श्राने वाले प्राकृत भागों को स्रोड तो सकते न थे. पर वे विधिवत श्राहर-पर्वक श्राध्ययन करने के संस्कार से भी वंचित थे। इसका फल यह हम्रा कि बहे-वर प्रकारड गिने जाने वाले संस्कृत के दार्शनिक व साहित्यिक विद्वानों ने ऋपने विषय से संबद्ध प्राकृत व पालि साहित्य को छत्र्या तक नहीं। यही स्थिति पालि पिटक के एकांगी श्रम्यासियों की भी रही। उन्होंने भी श्रपने-श्रपने विषय से संबद्ध मइत्वपूर्ण संस्कृत साहित्य की यहाँ तक उपेद्धा की कि ऋपनी ही परंपरा में बने हुए संस्कृत वाङमय से भी वे बिलकुल श्रनजान रहे । प्र इस विषय में जैन परंपरा की स्थित उदार रही है, क्योंकि आ॰ आर्यरचित ने तो संस्कृत-प्राकृत दोनों का समान रूप से मुल्य श्राँका है। परिणाम यह है कि बाचक उमास्वाति के समय से श्चाज तक के लगभग १५०० वर्ष के जैन विद्वान संस्कृत श्रीर प्राकृत वाङ्मय का तल्य श्रादर करते श्राए हैं। श्रीर सब विषय के साहित्य का निर्माण भी होनों भाषात्रों में करते आए हैं।

इस एकांगी श्रभ्यास का परिणाम तीन रूपों में हमारे सामने है । पहला

- १. वाक्यपदीय प्रथम कार्यंड, का॰ २४८-२५६ ।
- २. अनुयोगद्वार पृ० १३१।
- ३. तत्त्वार्थभाष्य ३. १५ ।
- ४. 'असाधुरान्दभूयिष्ठाः शाक्य-बैनागमादयः' इत्यादि, तंत्रवार्तिक पृ० २३७
- उदाहर बार्य-सीलोन, वर्मा ब्रादि के भिक्खू महायान के संस्कृत ग्रन्थों से ब्रह्मते हैं।

तो यह कि एकांगी श्रम्यासी श्रपने सांप्रदायिक मन्तव्य का कभी-कभी यथावत् निरूपण ही नहीं कर पाता । दूसरा यह कि वह श्रन्य मत की समीद्धा श्रम्नेक बार गलत धारणाओं के श्राघार पर करता है । तीसरा रूप यह है कि एकांगी श्रम्यास के कारण संवद विषयों व ग्रन्थों के श्रशान से ग्रन्थगत पाठ ही श्रनेक बार गलत हो जाते हैं । इसी तीसरे प्रकार की श्रोर प्रो० विधुशेखर शास्त्री ने ध्यान खींचते हुए कहा है कि 'प्राकृत भाषाओं के श्रशान तथा उनकी उपेद्धा के कारण 'वेणी संहार' में कितने ही पाठों की श्रम्यवस्था हुई है । ।' पंडित बेचरदासजी ने 'गुजराती भाषानी उत्क्रान्ति' में (पृ० १०० टि० ६२ में) शिवराम म० प्रांजपे संपादित 'प्रतिमा नाटक' का उदाहरण देकर वही बात कही है । राजशेखर की 'कपूर मंजरी' के टोकाकार ने श्रशुद्ध पाठ को ठीक समक्त कर ही उसकी टीका की है । हा० ए. एन. उपाध्ये ने भी श्रपने वक्तव्य में प्राकृत भाषाओं के यथावत् ज्ञान न होने के कारण संपादकों व टीकाकारों के हारा हुई श्रनेकविध श्रान्तियों का निदर्शन किया है ।

विश्वविद्यालय के नए युग के साथ ही भारतीय विद्वानों में भी संशोधन की तथा व्यापक अध्ययन की महत्त्वाकांद्या व दिच जगी। वे भी अपने पुरोगामी पाश्चात्य गुरुश्रों की दृष्टि का अपनुसरण करने की ओर अुके व अपने देश की प्राचीन प्रथा को एकांगिता के दोप से मुक्त करने का मनोरथ व प्रयत्न करने लगे। पर अधिकतर ऐसा देखा जाता है कि उनका मनोरथ व प्रयत्न अभी तक कि वर्त हाँ हुआ। कारण स्पष्ट है। कॉलेज व यूनिवर्सिटी की उपाधि लेकर नई दृष्टि से काम करने के निमित्त आए हुए विश्वविद्यालय के अधिकांश अध्यापकों में वही पुराना एकांगी संस्कार काम कर रहा है। अतएव ऐसे अध्यापक मुँह से तो असापदायिक व व्यापक तुलनात्मक अध्ययन की बात करते हैं पर उनका दृदय उतना उदार नहीं है। इससे हम विश्वविद्यालय के वर्तुल में एक विसंवादी विश्व पाते हैं। फलतः विद्यार्थियों का नया जगत् भी समीचीन दृष्टिलाम न होने से दुविधा में ही अपने अभ्यास को एकांगी व विकृत बना रहा है।

हमने विश्वविद्यालय के द्वारा पाश्चात्य विद्वानों की तटस्य समालोचना मूलक प्रतिष्ठा प्राप्त करनी चाही पर हम भारतीय अभी तक ऋषिकांश में उससे वंचित ही रहे हैं। वेबर, मेक्समूलर, गायगर, लोयमन, पिशल, जेकोबी, ख्रोल्ड-नबर्ग, शार्पेन्टर, सिल्चन लेवी आदि गत युग के तथा डॉ० थॉमस. बेईली, बरो शुक्रिंग, आल्सडोर्फ, रेनु ऋदि वर्तमान युग के संशोधक विद्वान् आज भी

१. 'पालि प्रकाश' प्रवेशक पृ० १८, टि० ४२ ।

संशोधनचेत्र में भारतीयों की ऋपेदा जैंचा स्थान रखते हैं। इसका कारण क्या है इस पर इमें यथार्थ विचार करना चाहिए। पाश्चात्य विश्वविद्यालय का पाठ्यक्रम सत्यशोधक वैज्ञानिक हिण्ट के ऋाधार पर रखा जाता है। इससे वहाँ के विद्वान सर्वोगीण हिण्ट से भाषाओं तथा इतर विषयों का ऋप्ययन करते कराते हैं। वे हमारे देश की रूढ़पथा के ऋनुसार केवल सांप्रदाधिक व संकुचित दायरे में बद्ध होकर न तो भाषाओं का एकांगी ऋप्ययन करते हैं और न इतर विषयों का ही। ऋतएव वे कार्यकाल में किसी एक ही चेत्र को क्यों न ऋपनाएँ पर उनकी हिण्ट व कार्यपदित सर्वोगीण होती है। वे ऋपने संशोधन चेत्र में सत्यलची ही रह कर प्रयत्न करते हैं। इम भारतीय संस्कृति की ऋत्यखता व महत्ता की डींग हाँकें ऋौर हमारा ऋप्ययन-ऋप्यापन व संशोधन विषयक हिण्टिकोण खंडित व एकांगी हो तो सचमुच हम ऋपने ऋाप ही झपनी संस्कृति को खंडित व विकृत कर रहे हैं।

एम॰ ए॰, डॉक्टरेट जैसी उच्च उपाधि लेकर संस्कृत साहित्य पढाने वाले अनेक अध्यापकों को आप देखेंगे कि वे पुराने एकांगी पंडितों की तरह ही प्राकृत का न तो सीधा श्रर्थ कर सकते हैं. न उसकी श्रुद्धि-श्रशद्धि पहचानते हैं. श्रीर न छाया के सिवाय प्राकृत का अर्थ भी सम्भू सकते हैं। यही दशा प्राकृत के उच उपाधिधारकों की है। वे पाठ्यक्रम में नियत प्राकृतसाहित्य को पढ़ाते हैं तब श्रिधिकांश में श्रंग्रेजी भाषान्तर का श्राश्रय लेते हैं, या श्रपेद्धित व पूरक संस्कृत शान के अभाव के कारण किसी तरह कहा की गाडी खींचते हैं। इससे भी श्रिधिक दुर्दशा तो 'एन्श्यन्ट इन्डियन हिस्टी एन्ड कल्चर' के क्षेत्र में कार्य करने वालों की है। इस चेत्र में काम करनेवाले अधिकांश अध्यापक भी पाकत-शिला-लेख, सिक्के श्रादि पुरातत्त्वीय सामग्री का उपयोग श्रंग्रेजी भाषान्तर द्वारा ही करते हैं। वे सीधे तौर से प्राकृत भाषाओं के न तो मर्म को पकड़ते हैं और न उन्हें यथावत पढ़ ही पाते हैं। इसी तरह वे संस्कृत भाषा के आवश्यक बोध से भी वंचित होने के कारण श्रंग्रेजी भाषान्तर पर निर्भर रहते हैं। यह कितने दुःख व लजा की बात है कि पाश्चात्य संशोधक विद्वान श्रापने इस विषय के संशोधन व प्रकाशन के लिए अपेद्धित सभी भाषश्चों का प्रामाशिक ज्ञान प्राप्त करने की पूरी चेध्य करते हैं तब हम भारतीय घर की निजी सुलभ सामग्री का भी पूरा उपयोग नहीं कर पाने ।

इस स्थिति में तत्काल परिवर्तन करने की दृष्टि से श्रक्षिल भारतीय प्राच्य विद्वत्परिषद् को विचार करना चाहिए । मेरी राय में उसका कर्तव्य इस विषय में विशेष महत्त्व का है। वह सभी भारतीय विश्वविद्यालयों को एक प्रस्ताब के द्वारा ऋषना सुभाव पेश कर सकती है जो इस मतलब का हो—

"कोई भी संस्कृत भाषा का अध्यापक ऐसा नियुक्त न किया जाए जिसने प्राकृत भाषाओं का कम से कम भाषादृष्टि से अध्ययन न किया हो । इसी तरह कोई भी प्राकृत व पालि भाषा का अध्यापक ऐसा नियुक्त न हो जिसने संस्कृत भाषा का अपेजित प्रामाणिक अध्ययन न किया हो ।"

इसी तरह प्रस्ताव में पाठ्यक्रम संबन्धी भी सूचना हो वह इस मतलब की कि—
"कॉलेज के स्नातक तक के भाषा विषयक अध्यास क्रम में संस्कृत व प्राकृत
दोनों का साथ-साथ तुल्य स्थान रहे, जिससे एक भाषा का ज्ञान दूसरी भाषा के
ज्ञान के बिना अध्रुरा न रहे। स्नातक के विशिष्ट (आनर्स) अध्यास क्रम में तो
संस्कृत, प्राकृत व पालि भाषाओं के सह अध्ययन की पूरी व्यवस्था करनी चाहिए।
जिससे विद्यार्थी आगे के किसी कार्यचेंत्र में परावलम्बी न बने।"

उक्त तीनों भाषाश्रों एवं उनके साहित्य का तुलनात्मक व कार्यज्ञम श्रप्ययन होने से स्वयं श्रप्येता व श्रप्यापक दोनों का लाभ है। भास्तीय संस्कृति का यथार्थ निरूपण भी संभव है श्रीर श्राधुनिक संस्कृत-प्राकृत मृतक सभी भाषाश्रों के विकास की दृष्टि से भी वैसा श्रप्ययन बहुत उपकार 6 है।

## चल्लेख योग्य दा प्रवृत्तियाँ—

डाँ॰ उपाध्ये ने आग्रामिक साहित्य के संशोधित संपादन की श्रोर श्रिधिकारियों का ध्यान खींचते हुए कहा है कि—

"It is high time now for the Jaina Community and the orientalists to collaborate in order to bring forth a standard edition of the entire Ardhamagadhi cauon with the available Nijjuttis and Curnis on an uniform plan. It would be a solid foundation for all further studies. Pischel did think of a Jaina Text Society at the beginning of this century, in 1914, on the eve of his departure from India, Jacobi announced that an edition of the Siddhanta, the text of which can lay a claim to finality, would only be possible by using the old palm-leaf Mss. from the Patan Bhandaras, and only four years back Dr. Schubring also stressed this very point."

निःसंदेह आगिमक साहित्य के प्रकाशन के वास्ते मिन्न-मिन्न स्थानों में अनेक वर्षों से आज तक अनेक प्रयत्न हुए हैं। वे प्रयत्न कई दृष्टि से उपयोगी भी सिद्ध हुए हैं तो भी प्रो० जेकोषी और डॉ॰ ग्रुजिंग ने जैसा कहा है वैसे ही संशोधित संपादन की दृष्टि से एक अखरण्ड प्रयत्न को आवश्यकता आज तक बनी हुई है। डॉ॰ पिशल ने इस शताब्दी के प्रारंभ में ही सोचा था कि 'पालि टेक्स्ट सोसायदी' जैसी एक 'जैन टेक्स्ट सोसायदी' को आवश्यकता है। इम सभी प्राच्यविद्या के अभ्यासी और संशोधन में रस लेनेवाले भी अनेक वर्षों से ऐसे ही आगिमक साहित्य तथा इतर जैन साहित्य के संशोधित संस्करण के निमित्त होने वाले सुसंवादी प्रयत्न का मनोरथ कर रहे थे। हर्ष की बात है कि पिशल आदि की सूचना और इमलोगों का मनोरथ अब सिद्ध होने जा रहा है। इस दिशा में मगीरथ प्रयत्न करने वाले वे ही मुनि श्री पुर्यविजयजी हैं जिनके विषय में डॉ॰ उपाच्ये ने दश वर्ष पहिले कहा था—

"He (late Muni Shri Chaturavijayaji) has left behind a worthy and well trained pupil in Shri Punyavijayaji who is silently carrying out the great traditions of learning of his worthy teacher."

में मिन श्री प्राथविजयजी के निकट परिचय में ३६ वर्ष से सतत रहता स्त्राया हूँ । उन्होंने लिम्बड़ी, पाटन, बड़ौहा श्रादि श्रनेक स्थानों के श्रानेक मंडारों को सुव्यवस्थित किया है श्रीर सरिवत बनाया है। श्रुनेक विद्वानों के लिए संपादन-संशोधन में उपयोगी इस्तलिखित प्रतियों को सलभ बनाया है। उन्होंने स्वयं अपनेक महत्त्व के संस्कृत प्राकृत ग्रन्थों का संपादन भी किया है। इतने लम्बे और पक श्रानमव के बाद ई० स० १९४५ में 'जैन श्रागम संसद' की स्थापना करके वे ऋव जीनागर्यों के संशोधन में उपयोगी देश विदेश में प्राप्य समग्र सामग्री की बुटाने में लग गए हैं। में आशा करता हूँ कि उनके इस कार्य से जैनागमों की अन्तिम रूप में प्रामाणिक आदृति हमें प्राप्त होगी। आगमों के संशोधन की हिष्ट से ही वे अब अपना विहारकम और कार्यक्रम बनाते हैं। इसी दृष्टि से वे पिछले क्षों में बड़ौदा, खंभात, ग्रहमदाबाद भ्रादि स्थानों में रहे श्रीर वहाँ के भंडारों की बयासंभव सुव्यस्थित करने के साथ ही श्रागमों के संशोधन में उपयोगी बहत कछ -सामग्री एकत्र की है। पाटन, लिम्बड़ी, भावनगर स्नादि के मंडारों में जो कुछ है वह तो उनके पास संग्रहीत था ही। उसमें बड़ीटा ऋदि के मंडारों से जो मिला उससे पर्यात मात्रा में बृद्धि हुई है । इतने से भी वे संतुष्ट न हुए और -स्वयं जैसलमेर के भंदारों का निरीक्षक करने के लिए अपने वसका के साथ

ई० १९५० के प्रारंभ में पहुँच गए। जैसलमेर में जाकर शास्त्रोद्धार श्रौर भंडारों का उद्धार करने के लिए उन्होंने जो किया है उसका वर्णन यहाँ करना संभव नहीं। मैंने श्रपने व्याख्यान के श्रंत में उसे परिशिष्ट रूप से जोड़ दिया है।

उस सामग्री का महत्त्व श्रानेक दृष्टि से हैं। 'विशेषावश्यक माष्य', 'कुत-लयमाला', 'श्रोपनिर्युक्ति बृत्ति' श्रादि श्रानेक ताड़पत्रीय श्रीर कागजी प्रन्य ६०० वर्ष तक के पुराने श्रीर शुद्धप्रायः हैं। इसमें जैन परंपरा के उपरान्त बौद्ध श्रीर ब्राह्मण परम्परा की भी श्रानेक महत्त्वपूर्ण पोधियाँ हैं। जिनका विषय काल्य, नाटक, श्रालंकार, दशंन श्रादि है। जैसे — 'खरडन-खरड-खाद्यशिष्पिहित्तिषणी वृत्ति'—टिप्परपादि से युक्त, 'न्यायमंजरी-प्रन्थिमंग', 'भाष्यवार्तिक विवरण', पंजिकासह 'तत्त्वसंग्रह' इत्यादि। कुछ ग्रंथ तो ऐसे हैं जो श्रपूर्व हैं—जैसे 'न्यायटिप्पणक'-श्रोकंटीय, 'कल्पलताविवेक (कल्पपल्लवशेष), बौद्धाचार्यकृत 'धर्मोत्तरीय टिप्पण' श्रादि।

सोलह मास जितने कम समय में मुनि श्री ने रात श्रीर दिन, गरमी श्रीर सरदी का जरा भी ख्याल बिना किए जैसलमेर दुर्ग के दुर्गम स्थान के मंडार के श्रनेकांगी जीर्णोद्धार के विशालतम कार्य के वास्ते जो उग्र तपस्या की है उसे दूर बैठे शायद ही कोई पूरे तौर से समभ्र सके । जैसेलमेर के निवास दरिमयान मुनि श्री के काम को देखने तथा अपनी अपनी श्रीमेत साहिरियक कृतिश्रों की प्रिप्ति के निमित्त इस देश के अनेक विद्वान् तो वहाँ गए ही पर विदेशी विद्वान् भी वहाँ गए । हेम्बर्ग यूनिवर्सिटी के प्रसिद्ध प्राच्यविद्याविशारद डॉ॰ श्रालसडोर्फ भी उनके कार्य से श्राकुष्ट होकर वहाँ गए श्रीर उन्होंने वहाँ की प्राच्य वस्तु व प्राच्य साहित्य के सैकड़ों फोटो भी लिए ।

मुनि श्री के इस कार्य में उनके चिरकालीन ऋनेक साथियों ऋौर कर्मचारियों ने जिस प्रेम व निरीहता से सतत कार्य किया है ऋौर जैन संघ ने जिस उदारता से इस कार्य में यथेष्ट सहायता की है वह सराहनीय होने के साथ साथ मुनि श्री की साधुता, सहृदयता व शक्ति का चोतक है।

मुनि श्री पुरायविजय जी का अभी तक का काम न केवल जैन परम्परा से संबन्ध रखता है और न केवल भारतीय संस्कृति से ही संबन्ध रखता है, बल्कि मानव संस्कृति की हिण्ट से भी वह उपयोगी है। जब मैं यह सोचता हूँ कि उनका यह कार्य अनेक संशोधक विद्वानों के लिए अनेकमुखी सामग्री प्रस्तुत करता है और अनेक विद्वानों के श्रम को बचाता है तब उनके प्रति कृतशता से द्वर्य मर आता है।

संशोधनरसिक विद्वानों के लिए स्ट्रार्तिदायक एक अन्य प्रवृत्ति का उल्लेख

भी मैं यहाँ उचित समभता हूँ। श्राचार्य मल्लवादी ने विक्रम छठी शताब्दी में 'नयचक' प्रन्थ लिखा है। उसके मूल की कोई प्रति लुक्त नहीं है। सिर्फ उसकी सिंहगणि-समाश्रमण कत टीका की प्रति उपलब्ध होती है। टीका की भी जितनी प्रतियाँ उपलब्ध हैं वे प्रायः श्राशुद्ध ही मिली हैं। इस प्रकार मल श्रीर टीका दोनों का उद्धार श्रापेक्तित है। उक्त टीका में वैदिक, बौद श्रीर जैम प्रन्थों के . ब्राबतरण विपत्त मात्रा में हैं। किन्तु उनमें से बहुत ग्रन्थ श्रापाप्य हैं। सद्भाग्य से बौद्ध ग्रंथों का तिब्बती श्रीर चीनी भाषान्तर उपलब्ध है। अब तक इन भाषा-न्तरों की सहायता न ली जाए तब तक यह ग्रन्थ शब्द हो ही नहीं सकता. यह उस प्रन्थ के बड़ौदा गायकवाड सिरीज से प्रकाशित होनेवाले श्रीर श्री लिब्स-सरि प्रनथ माला से प्रकाशित हुए संस्करणों के श्रवलोकन से स्पष्ट हो गया है। इस वस्तरिथति का विचार करके मुनि श्री जम्बुविजय जी ने इसी ग्रन्थ के उद्धार निमित्त तिब्बती भाषा सीखी है श्रीर उक्त प्रन्थ में उपयुक्त बौद्ध प्रन्थों के मुल अवतरण खोज निकालने का कार्य प्रारम्भ किया है। मेरी राय में प्रामाणिक संशोधन की दृष्टि से मुनि श्री जम्बूविजय जी का कार्य विशेष मृत्य रखता है। आशा है वह प्रत्थ थोड़े ही समय में श्रानेक नए ज्ञातव्य तथ्यों के साथ प्रकाश में ऋाएगा।

## उल्लेख योग्य प्रकाशन कार्य-

पिछले वर्षों में जो उपयोगी साहित्य प्रकाशित हुन्ना है किन्तु जिनका निर्देश इस विभागीय प्रमुख के द्वारा नहीं हुन्ना है, तथा जो पुस्तकें स्त्रभी प्रकाशित नहीं हुई हैं पर शीव हो प्रकाशित होने वाली है उन सकता नहीं प्रस्तु उनमें से चुनी हुई पुस्तकें। का नाम निर्देश ऋन्त में मैंने परिशिष्ट में ही करना उचित समभा है। यहाँ तो मैं उनमें से कुछ प्रन्थों के बारे में अपना विचार प्रकट कहँगा।

जीवराज जैन प्रन्थमाला, शोलापुर द्वारा प्रकाशित दो ग्रंथ लास महत्त्व के हैं। पहला है 'यशस्तिलक एरड इन्डियन् कल्चर्'। इसके लेलक हैं प्रोफेसर के॰ के॰ हाग्रंडीकी। श्री हारडीकी ने ऐसे संस्कृत ग्रन्थों का किस प्रकार श्रध्ययन किया जा सकता है उसका एक रास्ता बताया है। यशस्तिलक के श्राधार पर तत्कालीन भारतीय संस्कृति के सामाजिक, धार्मिक, दार्शनिक श्रादि पहलुश्रों से संस्कृति का चित्र खींचा है। लेलक का यह कार्य बहुत समय तक बहुतों को नई प्रेरणा देने वाला है। दूसरा ग्रन्थ है 'तिलोयपरण्याति' द्वितीय भाग। इसके संपादक हैं ख्यातनामा प्रो॰ हीरालाल जैन श्रीर प्रो॰ एर एन.

डपाच्ये। दोनों संपादकों ने हिन्दी श्रीर श्रंग्रेजी प्रस्तावना में मूलसम्बद्ध श्रनेक श्रातम्य विषयों की सुविशाद चर्चा की है।

भारतीय शानपीठ. काशी. ऋपने कई प्रकाशनों से सुविदित है। मैं इसके नए प्रकाशनों के विषय में कहुँगा। पहला है 'न्यायविनिश्चय विवरण' प्रथम भाग। इसके संपादक हैं प्रसिद्ध एं० महेन्द्रकमारजी न्यायाचार्य। श्रकलंक के मल श्रीर वादिराज के विवरण को श्रान्य दर्शनों के साथ तलना करके संपादक ने प्रन्थ का महत्त्व वहा दिया है। ग्रन्थ की प्रस्तावना में संपादक ने स्याहाद-'संबन्धी विद्वानी के भ्रमों का निरसन करने का प्रयत्न किया है। उन्हीं का दूसरा संपादन है तत्त्वार्थ की 'अतसागरी टीका'। उसकी प्रस्तावना में श्रनेक ज्ञातव्य विषयों की चर्चा सविशद रूप से की गई है। खास कर 'लोक वर्णन और भूगोल' संबन्धी भाग बढ़े महत्त्व का है। उसमें उन्होंने जैन, बौद्ध, वैदिक परंपरा के मन्तव्यों की तलना की है। ज्ञानपीठ का तीसरा प्रकाशन है---'समयसार' का ग्रंग्रेजी अनुवाद। इसके संपादक हैं वयोवृद्ध विद्वान प्रो० ए० चकवर्ती। इस प्रत्य की भूभिका जैन दर्शन के महत्त्वपूर्ण विषयों से परिपूर्ण है। पर उन्होंने शंकराचार्य पर कुन्दकुन्द श्रीर श्रमृतचन्द्र के प्रभाव की जो संभावना की है वह चिन्त्य है। इसके श्रवावा 'महापुराण' का नया संस्करण हिन्दी श्रनुवाद के साथ भी प्रकाशित हम्रा है। म्रनुवादक हैं श्री पं पन्नालाल, साहित्याचार्य। संस्कृत-प्राकृत छन्दःशास्त्र के मविद्वान प्रो० एच० डी० वेलगुकर ने सभाष्य 'रत्नमंजूषा' का संपादन किया है। इस ग्रन्थ में उन्होंने टिप्पण भी लिखा है।

श्राचार्य श्री मुनि जिनविजय जी के मुख्य संपादकत्व में प्रकाशित होने वाली 'सिंघी जैन ग्रन्य माला' से शायद ही कोई विद्वान् श्रपरिचित हो। पिछले वर्षों में जो पुस्तकं प्रसिद्ध हुई हैं उनमें से कुछ का परिचय देना श्रावर्यक है। 'न्यायावतार वार्तिक वृत्ति' यह जैन न्याय विषयक ग्रन्य है। इसमें मूल कारिकाएँ सिद्धसेन कृत हैं। उनके ऊपर पद्मबद्ध वार्तिक श्रौर उसकी ग्रद्ध वृत्ति शान्त्याचार्य कृत हैं। इसका संपादन पं० दलखुल मालविष्या ने किया है। संपादक ने जो विस्तृत भूमिका लिली है उसमें श्रागम काल से लेकर एक हजार वर्ष तक के जैन दर्शन के प्रमाण, प्रमेय विषयक चिन्तन का ऐति-इासिक व तुलनात्मक निरूपण है। ग्रन्य के श्रन्त में सम्पादक ने श्रनेक विषयों पर टिप्पण लिखे हैं जो भारतीय दर्शन का तुलनात्मक श्रप्ययन करने वालों के लिए शातव्य हैं।

१. वेसो, प्रो॰ विमलदास कृत समालोचना; क्रानोदय-सितम्बर १९५१।

मो॰ दामोदर धर्मानन्द कोसंबी संपादित 'शासकत्रयादि, पो॰ अमृतलास गोपाणी संपादित मद्रबाहु संहिता', श्राचार्य जिनविजयजी संपादित 'कथाकोष-प्रकरण', मुनि भी पुषयविजय जी संपादित 'धर्माम्युदय महाकाव्य' इन चार प्रन्यों के प्रास्ताविक व परिचय में साहित्य, इतिहास तथा संशोधन में रस लेने वास्तों के लिए बहुत कीमती सामग्री है।

'वर्ष्वरडागम' की 'धवला' टीका के नव भाग प्रसिद्ध हो गए हैं। यह अञ्छी प्रगति है। किन्तु 'जयभवला' टीका के ऋभी तक दो ही भाग प्रकाशित हुए हैं। आशा की जाती है कि ऐसे महत्त्वपूर्य प्रन्थ के प्रकाशन में शीम्रता होगी। भारतीय ज्ञानपीठ ने 'महावंघ' का एक भाग प्रकाशित किया किन्तु इसकी भी प्रगति ककी हुई है। यह भी शीम्रता से प्रकाशित होना जरूरी है।

'यशोविजय जैनग्रंथ माला' पहले काशी से प्रकाशित होती थी। उसका पुनर्जन्म भावनगर में स्व० मुनि श्री जयन्तविजय जी के सहकार से हुश्रा है। उस ग्रंथमाला में स्व॰ मुनि श्री जयन्तविजय जी के कुछ ग्रन्थ प्रकाशित हुए हैं उनका निर्देश करना श्रावश्यक है। 'तीर्थराज श्राबु' यह 'श्राबु' नाम से प्रथम प्रकाशित पस्तक का ततीय संस्करण है। इसमें ८० चित्र हैं। श्रीर संपर्ण श्राब का परा परिचय है। इस पुस्तक की यह भी एक विशेषता है कि आब के प्रसिद्ध मंदिर विमल वसही श्रीर लिएग वसही में उत्कीर्ण कथा-प्रसंगों का पहली बार यथार्थ परिचय कराया गया है। 'ऋर्बुदाचल प्राचीन जैन लेख संदोह' यह भी उक्त मूनि जी का ही संपादन है। इसमें श्राब में प्राप्त समस्त जैन शिलालेख सानुवाद दिये गए हैं। इसके ऋलावा इसमें ऋनेक उपयोगी परिशिष्ट भी हैं। उन्हीं की एक अन्य पुस्तक 'अचलगढ़' है जिसकी द्वितीय आवृत्ति हाल में ही हुई है। उन्हों का एक और प्रन्थ 'श्चर्बदाचल प्रदक्षिणां भी प्रकाशित हुआ है। इसमें ऋाब पहाड के और उसके ऋासपास के ६७ गाँवों का वर्णन है. चित्र है श्रीर नक्शा भी दिया हुआ है। इसी का सहचारी एक श्रीर ग्रंथ भी मुनि जी ने 'श्चर्वदाचल प्रदक्षिणा जैन लेख संदोह' नाम से संपादित किया है। इसमें प्रदक्षिणा गत गाँवों के शिलालेख सानवाद हैं। ये सभी ग्रंथ ऐतिहासिकों के लिए श्रच्छी खोज की सामग्री रपस्थित करते हैं।

वीरसेवा मंदिर, सरसावा के प्रकाशनों में से 'पुरातन जैन वाक्य सूची' प्रथम उल्लेख योग्य है। इसके संग्राहक संपादक हैं वयोष्ट्रद्ध कर्मठ पंढित श्री बुगलिकशोर जी मुक्तार। इसमें मुख्तार जी ने दिगम्बर प्राचीन प्राकृत ग्रंगों की कारिकाश्रों की श्रकारादिकम से सूची दी है। संशोधक विद्वानों के लिए बहुमूल्य पुस्तक है। उन्हीं पुख्तार जी ने 'स्वयंभूतोत्र' श्रीर 'श्रुक्त्यनुशासन' का भी अनुः

वाद प्रकाशित किया है। संस्कृत नहीं जाननेवालों के लिए श्री मुख्तार जी ने यह अञ्जा संस्करण उपस्थित किया है। इसी प्रकार मंदिर की ओर से एं० श्री दरवारी लाल कोठिया कृत 'श्राप्तपरी त्वा' का हिन्दी अनुवाद भी प्रसिद्ध हुआ है। वह भी जिज्ञासुओं के लिए श्रुच्छी सामग्री उपस्थित करता है।

'श्री दिगम्बर जैन त्तेत्र श्री महावीर जी' यह एक तीर्थ रत्त्वक संस्था है किन्दु उसके संचालकों के उत्साह के कारण उसने जैन साहित्य के प्रकाशन के कार्य में भी रस लिया है श्रीर दूसरी वैसी संस्थाओं के लिए भी वह प्रेरणादायी सिद्ध हुई है । उस संस्था की श्रोर से प्रसिद्ध श्रामेर (जयपुर) मंडार की सूची प्रकाशित हुई है । अरीर 'प्रशस्तिसंग्रह' नाम से उन हस्तिलिखित प्रतियों के श्रंत में दी गई प्रशस्तिओं का संग्रह भी प्रकाशित हुआ है । उक्त सूची से प्रतित होता है कि कई श्रपभंश प्रन्थ श्रभी प्रकाशन की राह देख रहे हैं । उसी संस्था की श्रोर से जैनधर्म के जिज्ञासुओं के लिए छोटी-छोटी पुस्तिकाएँ भी प्रकाशित हुई हैं । 'सर्वार्थ सिद्धि' नामक 'तत्त्वार्यसूत्र' की व्याख्या का संद्धिस संस्करण भी प्रकाशित हुत्रा है ।

भाषिकचन्द्र दि॰ जैन-प्रन्थ माला, बंबई की श्रोर से किव हिस्तमल्ल के शेष दो नाटक 'श्रंजना-पथनंजय नाटक and सुभद्रा नाटिक' के नाम से प्रसिद्ध हुए हैं। उनका संपादन प्रो॰ एम. वी. पटवर्धन ने एक विद्वान् को शोभा देने बाला किया है। प्रन्थ की प्रस्तावना से प्रतीत होता है कि संपादक संस्कृत साहिस्थ के मर्भन्न पंडित हैं।

वीर शासन संघ, कलकत्ता की क्रोर से 'The Jaina Monuments and Places of First class Importance' यह प्रत्य श्री टी॰ एन्॰ रामचन्द्र द्वारा संग्रहीत होकर प्रकाशित हुन्ना है। श्री रामचन्द्र इसी विषय के मर्मज्ञ एंडित हैं श्रतएव उन्होंने श्रपने विषय को सुचारुरूप से उपस्थित किया है। लेखक ने पूर्ववंगाल में जैनधर्म—इस विषय पर उक्त पुस्तक में जो लिखा है वह विशेषतथा ध्यान देने थोग्य है।

डॉ॰ महायडले ने 'Historical Grammar of Inscriptional Prakrits' ( पूना १६४८ ) में प्रमुख प्राकृत शिलालेखां की भाषा का अञ्झा विश्लेषण किया है। और अभी अभी Dr. Bloch ने 'Les Inscriptions d' Asoka' (Paris 1950) में अशोक की शिलालेखों की भाषा का अञ्झा विश्लेषण किया है।

भारतीय पुरातत्त्व के सुप्रसिद्ध विद्वान् डॉ॰ विमलाचरण लॉ ने कुछ जैन सूत्रों के विषय में लेख लिखे थे। उनका संग्रह 'सम् जैन केनोनिकल सूत्राज' इस नाम से रॉयल एशियाटिक सोसायटी की बम्बई शाखा की क्रोर से प्रसिद्ध हुआ है। जैन सूत्रों के ऋष्ययन की दिशा इन लेखों से प्राप्त होती है। लेखक ने इस पुस्तक में कई बातें ऐसी भी लिखी हैं जिनसे सहमत होना संभव नहीं।

प्रो० कापड़िया ने गुजराती भाषा में 'पाइय भाषास्त्रो झने साहित्य' नामक एक छोटो सी पुस्तिका लिखी है। इसमें ज्ञातव्य सभी बातों के समावेश का प्रयत्न होने से पुस्तिका उपयोगी सिद्ध हुई है। किन्तु इसमें भी कई बातें ऐसी लिखी हैं जिनकी जाँच होना जरूरी है। उन्होंने जो कुछ लिखा है उसमें बहुत सा ऐसा भी है जो उनके पुरोगामी लिख चुके हैं किन्तु प्रो० कापड़िया ने उनका निर्देश नहीं किया।

जैन मूर्तियों पर उत्कीर्ण लेखों का एक संग्रह 'जैन धातु प्रतिमा लेख' नाम से मुनि श्री कान्तिसागर जी के द्वारा संपादित होकर सूरत से प्रकाशित हुन्ना है। इसमें तेरहवीं शताब्दी से लेकर उजीसवीं शताब्दी तक के लेख हैं।

जैन प्रन्थ प्रकाशक सभा, श्रहमदाबाद भी एक पुरानी प्रकाशक संस्था है। यद्यपि इसके प्रकाशन केवल पुरानी शैली से ही होते रहते हैं तथापि उसके द्वारा प्रकाशित प्राचीन श्रीर नवनिर्मित श्रनेक प्रन्थों का प्रकाशन श्रभ्यासी के लिए उपेल्ल्णीय नहीं है।

जैन करूचरल रिसर्च सोसायटी, बनारस को स्थापित हुए सात वर्ष हुए हैं। उसने इतने अल्प काल में तथा अतिपरिमित साधनों को हालत में सशोधनात्मक दृष्टि से लिखी गई जो अनेक पत्रिकाएँ तथा कई पुस्तकें हिन्दी व अंग्रेजी में प्रसिद्ध की हैं एवं भिन्न-भिन्न विषय के उच्च उच्चतर अभ्यासियों को तैयार करने का प्रयत्न किया है वह आशास्पद है। डॉ॰ नथमल टाटिया का D. Litt. उपाधि का महानिबन्ध 'स्टडीज् इन जैन फिलॉसॉफी' छपकर तैयार है। इस निबन्ध में डॉ॰ टाटिया ने जैन दर्शन से सम्बद्ध तत्त्व, ज्ञान, कर्म, योग जैसे विषयां पर विवेचनात्मक व तुलनात्मक विशिष्ट प्रकाश डाला है। शायद अंग्रेजी में इस ढंग की यह पहली पुस्तक है।

श्राचार्य हैमचन्द्र कृत 'प्रमाण-मीमांसा' मूल श्रीर हिन्दी टिप्पणियों के साथ प्रथम सिंधी सिरीज में प्रकाशित हो चुकी है। पर उसका प्रामाणिक श्रॅंग्रेजी श्रानुवाद न था। इस श्रभाव की पूर्ति डॉ॰ सातकोडी मुखर्जी श्रीर डॉ॰ नथमल टाटिया ने की है। 'प्रमाण-मीमांसा' के प्रस्तुत श्रानुवाद द्वारा जैन दर्शन व प्रमाण शास्त्र की परिभाषाओं के लिए श्रंग्रेजी समुचित रूपान्तर की सामग्री उपस्थित की गई है, जो श्रंग्रेजी द्वारा शिचा देने श्रीर पाने वालों की दृष्टि से बहुत उपकारक है।

प्रो॰ भोगीलाल सांडेसरा का Ph. D. का महानिवन्ध 'कन्ट्रोब्यूशन टु संस्कृत लिटरेचर आंक बस्तुपाल एउड हिज लिटरेरी सर्कल' प्रेस में है और शीक ही सिंधी सिरीज़ से प्रकाशित होने वाला है। यह निवन्ध साहित्यिक एवं ऐति-हासिक हांडे से जितना गवेषाणापूर्ण है उतना हो महत्त्व का भी है।

मो॰ विलास श्रादिनाय संघवे ने Ph. D. के लिए जो महानिबन्ध लिखा है उसका नाम है 'Jaina Community - A Social Survey'—हस महानिबन्ध में प्रो॰ संघवे ने पिछली जनगणनाश्चों के श्राधार पर जैन संघ की सामाजिक परिस्थित का विवेचन किया है। साथ ही जैनों के सिद्धान्तों का भी संद्येप में सुन्दर विवेचन किया है। यह प्रन्थ 'जैन कल्चरल रिसर्च सोसाइटी' की श्रोर से प्रकाशित होगा। उसी सोसाइटी की श्रोर से डॉ॰ बागची की पुस्तक Jain Epistemology छुप रही है।

डॉ॰ जगदीशचन्द्र जैन Ph. D. की पुस्तक 'लाईफ इन इन्श्यन्ट इरिडया एज़ डिपिक्टेड् इन जैन केनन्स्', वंबई की न्यू बुक कम्पनी ने प्रकाशित की है। न केवल जैन परम्परा के बल्कि भारतीय परम्परा के ऋम्यासियों एवं संशोधकों के सम्मुख बहुत उपयोगी सामग्री उक्त पुस्तक में है। उन्हीं की एक हिन्दी पुस्तक 'भारत के प्राचीन जैन-तीर्य' शीघ ही 'जैन कल्चरल् रिसर्च सोसायटी' से प्रकाशित हो रही है।

गुजरात विद्यासमा (भो॰ जे॰ विद्यामवन) ग्रहमदाबाद की श्रोर से तीन पुस्तक ययासमव शीघ प्रकाशित होने वाली हैं जिनमें से पहली है— 'गण्डपर-वाद'—गुजराती भाषान्तर। श्रनुवादक पं॰ दलसुल मालविष्या ने इसका मूल पाठ जैसलमेर स्थित सबसे श्रिषक पुरानी प्रति के श्राघार से तैयार किया है श्रीर भाषान्तर के साथ महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना भी जोड़ी है। 'जैन श्रागममां गुजरात' श्रीर 'उत्तराध्ययन' का पूर्वार्थ-श्रनुवाद, ये दो पुस्तकें डॉ॰ भोगीलाल संडिसरा ने लिखी है। प्रथम में जैन श्रागमिक साहित्यक में पाये जाने वाले गुजरात संबंधी उल्लेखों का संग्रह व निरूपण है श्रीर दूसरी में उत्तराध्ययन मूल की शुद्ध वाचना के साथ उसका प्रामाणिक भाषान्तर है।

श्री साराभाई नवाब, श्राहमदाबाद के द्वारा प्रकाशित निम्नलिखित पुस्तकं श्रानेक दृष्टियों से महत्त्व की हैं— 'कालकाचार्य कथासंग्रह' संपादक पं॰ श्रंबालाल प्रेमचन्द्र शाह । इसमें प्राचीन काल से लेकर मध्यकाल तक लिखी गई कालकाचार्य की कथाश्रों का संग्रह है और उनका सार भी दिया हुआ है । ऐतिहासिक गवेषकों के लिए यह पुस्तक महत्त्व की है । डॉ॰ मोतीचन्द्र की पुस्तक— 'जैन मिनियंचर पेइन्टिंग्ज फ्रॉम वेस्टर्न इिएडया' यह जैन इस्तलिखित प्रतों में चिनित

चित्रों के विषय में श्रम्यासपूर्ण है। उसी प्रकाशक की श्रोर से 'कल्पसूत्र' शीव्र ही प्रकाशित होने वाला है। इसका संपादन श्री मुनि पुरयविजय जी ने किया है श्रोर गुजराती श्रनुवाद पं० बेचरदास जी ने।

मूलरूप में पुराना, पर इस युग में नए रूप से पुनरुजीवित एक साहित्य संरक्षक मार्ग का निर्देश करना उपयुक्त होगा। यह मार्ग है शिला व धातु के ऊपर साहित्य को उत्कीर्ण करके चिरजीवित रखने का। इसमें सबसे पहले पालीताना के आगममंदिर का निर्देश करना चाहिए। उसका निर्माण जैन साहित्य के उद्धारक, समस्त आगमों और आगमेतर सैकड़ों पुस्तकों के संपादक आचार्य सागरानन्द सूरि जी के प्रथल से हुआ है। उन्होंने ऐसा ही एक दूसरा मंदिर स्रत में बनवाया है। प्रथम में शिलाओं के ऊपर और दूसरे में ताम्रपटों के ऊपर प्राइत जैन आगमों को उस्कीर्ण किया गया है। इम लोगों के दुर्माग्य से ये साहित्यसेवी सूरि अब इमारे बीच नहीं हैं। ऐसा ही प्रयत्न पट्खंडागम की सुरक्षा का हो रहा है। वह भी ताम्रपट पर उत्कीर्ण हो रहा है। किन्यु आधुनिक वैज्ञानिक तरीके का उपयोग तो सुनि श्री पुर्य विजय जी ने ही किया है। उन्होंने जैसलमेर के भंडार की कई प्रतियों का सुरज्ञा और सर्व सुल्म करने की हिष्ट से माइकोफिलिंग कराया है।

संशोधकों व ऐतिहासिकों का ध्यान खोंचने वाली एक नई संस्था का श्रमी प्रारंम हुश्रा है। राजस्थान सरकार ने मुनि श्री जिन विजय जी को श्रध्यद्वता में 'राजस्थान पुरातत्त्व मंदिर' की स्थापना को है। राजस्थान में सांस्कृतिक व ऐतिहासिक श्रमेकविध सामग्री विखरी पड़ी है। इस संस्था द्वारा वह सामग्री प्रकाश में श्राएगी तो संशोधन चेत्र का बड़ा उपकार होगा।

प्रो॰ एच॰ डी॰ बेलएकर ने हरितोपमाला नामक प्रन्थमाला में 'जय-दामन्' नाम से छुन्दःशास्त्र के चार प्राचीन प्रन्य संगदित किये हैं। 'जयदेव छुन्दस्', जयकीर्ति कृत 'छुन्दोनुशासन', केदार का 'इत्तरत्नाकर', श्रोर श्रा॰ हेमचन्द्र का 'छुन्दोनुशासन' इन चार प्रन्यों का उसमें समावेश हुआ है।

'Studien zum Mahanisiha' नाम से हेमवर्ग से आभी एक प्रत्य प्रकाशित हुआ है। इसमें महानिशीय नामक जैन छेदप्रन्थ के छठे से आठवें अध्ययन तक का विशेषरूप से अध्ययन Frank Richard Hamn और डॉ॰ शुन्निंग ने करके अपने अध्ययन का जो परिणाम हुआ उसे लिपिवद कर दिया है। जैन दर्शन-

जैन दर्शन से संबंध रखने वाले कछ ही महीं पर संद्वेप में विचार करना यहाँ इष्ट है । निश्चय और व्यवहार नय जैन परम्परा में प्रसिद्ध हैं, विद्वान् लोग जानते हैं कि इसी नय विभाग की श्राधारभूत दृष्टि का स्वीकार इतर दर्शनों में भी है। बौद दर्शन बहुत पुराने समय से परमार्थ श्रीर संदृति इन दो दृष्टियों से निरूपण करता श्राया है। शांकर वेदान्त की पारमार्थिक तथा व्यावहारिक या मायिक दृष्टि प्रसिद्ध है। इस तरह जैन-जैनेतर दर्शनों में परमार्थ या निश्चय श्रीर संःति या व्यवहार दृष्टि का स्वीकार तो है. पर उन दर्शनों में उक्त दोनों दृष्टियों से किया जाने वाला तत्त्वनिरूपण विलक्कल जदा-जदा है । यदापि जैनेतर सभी दशेनों में निश्चय दृष्टि सम्मत तत्त्व-निरूपण एक नहीं है, तथापि सभी मोचलची दर्शनों में निश्चय दृष्टि सम्मत त्राचार व चारित्र एक ही है. भले ही परिभाषा वर्गीकरण श्रादि भिन्न हों।<sup>2</sup> यहाँ तो यह दिखाना है कि जैन परम्परा में जो निश्चय ऋौर व्यवहार रूप से दो दृष्टियाँ मानी गई हैं वे तत्त्वज्ञान ख्रीर ख्रान्तार दोनों नेत्रों में लाग की गई हैं। इतर सभी भारतीय दर्शनों की तरह जैनदर्शन में भी तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार दोनों का सनावेश है। जब निश्चय-व्यवहार नय का प्रयोग तत्त्वज्ञान और श्राचार दोनों में होता है तन, सामान्य रूप से शास्त्र चिन्तन करने वाला यह अन्तर जान नहीं पाता कि तत्त्वज्ञान के ज्ञेत्र में किया जाने वाला निश्चय श्रीर व्यवहार का प्रयोग श्राचार के क्वेत्र में किये जाने वाले वैसे प्रयोग से भिन्न है श्रीर भिन्न परिणाम का सचक भी है। तत्त्वज्ञान की निश्चय दृष्टि श्रीर श्राचार विषयक निश्चय दृष्टि ये दोनों एक नहीं। इसी तरह उभय विषयक व्यवहार दृष्टि के बारे में भी समञ्ज्ञा चाहिए । इसका स्पष्टीकरण यों है---

जब निश्चय दृष्टि से तस्य का स्वरूप प्रतिपादन करना हो तो उसकी सीमा में केवल यही बात श्रानी चाहिए कि जगत के मूल तस्व क्या हैं? कितने हैं? श्रीर उनका खेत्र-काल श्रादि निरपेच स्वरूप क्या है? श्रीर जब व्यवहार दृष्टि से तस्व निरूपण इष्ट हो तब उन्हीं मूल तस्वों का द्रव्य-खेत्र-काल श्रादि से सापेच स्वरूप प्रतिपादित किया जाता है। इस तरह हम निश्चय दृष्टि का उपयोग करके जैन दर्शन सम्मत तस्वों का स्वरूप कहना चाहें तो संखेप में यह कह सकते हैं कि चेतन श्रचेतन ऐसे परस्पर श्रत्यन्त विजातीय दो तस्व हैं। दोनों

१. कथावत्थु, माध्यमक कारिका ऋादि।

२. चतुःसत्य, चतुव्यू ६, व श्रासन-बंधादि चतुष्क ।

एक दसरे पर असर डालने की शक्ति भी धारण करते हैं। चेतन का संकोच विस्तार यह दक्य जेन काल ग्रादि सापेज होने से व्यवहारदृष्टि सिद्ध है। अचेतन पुद्रगल का परमारारूपत्व या एक प्रदेशावगाह्यत्व यह निश्चयदृष्टि का विषय है. जब कि उसका स्कन्धपरिगामन या श्रापने त्रेत्र में श्रान्य श्रानन्त परमारा। श्रीर स्कन्धों को अवकाश देना यह व्यवहारदृष्टि का निरूपण है। परन्त आचारल की निश्चय श्रीर व्यवहार हिए का निरूपण जुदे प्रकार से होता है। जैनदर्शन मोस्र को परम परुषायं मानकर उसी की दृष्टि से श्राचार की व्यवस्था करता है। श्रतएव जो ब्राचार सीधे तौर से मोचलची है वही नैश्चियक ब्राचार है इस ब्राचार में दृष्टिश्चम श्रौर काषायिक वृत्तियों के निर्मृतीकरण मात्र का समावेश होता है। पर व्यावहारिक म्याचार ऐसा एकरूप नहीं। नैश्वयिक न्याचार की भूमिका से निष्यन ऐसे भिन्त-भिन्न देश काल जाति स्वभाव-रुचि श्रादि के श्रनसार कभी-कभी परस्पर विरुद्ध दिखाई देने वाले भी श्राचार व्यावहारिक श्राचार कोटि में गिने जाते हैं। नैश्चयिक श्राचार की भूमिका पर वर्तमान एक ही व्यक्ति श्रानेकविध व्यावहारिक श्राचारों में से गुजरता है। इस तरह इम देखते हैं कि श्राचारगामी नैश्चियक हिन्द्र या व्यावहारिक हिन्द्र मख्यतया मोन्न परुपार्थ की दृष्टि से ही विचार करती है। जब कि तत्त्वनिरूपक निश्चय या व्यवहार दृष्टि केवल जगत के स्वरूप को लक्ष्य में रखकर ही प्रवृत्त होती है। तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार लची उक्त दोनों नयों में एक दूसरा भी महत्त्व का श्रन्तर है, जो ध्यान देने योग्य है।

नैश्चिषक दृष्टि सम्मत तत्त्वों का स्वरूप हम सभी साधारण जिज्ञासु कभी प्रत्यद्ध कर नहीं पाते । हम ऐसे किसी व्यक्ति के कथन पर श्रद्धा रखकर ही वैसा स्वरूप मानते हैं कि जिस व्यक्ति ने तत्त्वस्वरूप का साद्धात्कार किया हो। पर श्राचार के बारे में ऐसा नहीं है। कोई भी जागरूक साधक श्रपनी श्रान्तरिक सत्-श्रसत् वृत्तियों को व उनकी तीव्रता-मन्दता के तारतम्य को सीधा श्रिषक प्रत्यद्ध जान सकता है। जब कि श्रम्य व्यक्ति के लिए पहले व्यक्ति की वृत्तियाँ सर्वया परोद्ध हैं। नैश्चिषक हो या व्यावहारिक, तत्त्वज्ञान का स्वरूप उस-उस दर्शन के सभी श्रमुयायियों के लिए एक सा है तथा समान परिभाषाबद्ध है। पर नैश्चिषक व व्यावहारिक श्राचार का स्वरूप ऐसा नहीं। हरएक व्यक्ति का नैश्चिषक श्राचार उसके लिए प्रत्यद्ध है। इस श्रन्थ विवेचन से में केवल इतना ही स्वित करना चाइता हूँ कि निश्चय और व्यवहार नय ये हो शब्द भले ही समान हों। पर तत्त्वज्ञान और श्राचार के खेश में भिन्न-भिन्न श्रमिप्राय से सामू होते हैं, और हमें विभिन्न परिणामों पर पहुँचाते हैं।

निश्चयद्दष्टि से जैन तत्त्वज्ञान की भूमिका श्रीपनिषद तत्त्वज्ञान से बिलकुल भिन्न हैं। प्राचीन माने जाने वाले सभी उपनिषद सत्, श्रासत्, श्रात्मा, नका, श्रव्यक्त. श्राकाश. श्रादि भिन्न-भिन्न नामों से जगत के मूल का निरूपण करते हुए केवल एक ही निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि जगत जड़-चेवन स्नादि रूप में कैसा ही नानारूप क्यों न हो, पर उसके मल में श्रमली तत्त्व तो केवल एक ही है। जब कि जैनदर्शन जगत के मुल में किसी एक ही तत्त्व का स्वीकार नहीं करता. प्रत्युत परस्पर विजातीय ऐसे स्वतन्त्र दो तत्त्वों का स्वीकार करके उसके श्राधार पर विश्व के वैश्वरूप्य की व्यवस्था करता है। चौबीस तत्त्व मानने वाले सांख्य दर्शन को ग्रीर शांकर ग्रादि वेदान्त शाखात्रों को छोड कर-भारतीय दर्शनों में ऐसा कोई दर्शन नहीं जो जगत के मलरूप से केवल एक तत्त्व स्वीकार करता हो न्याय-वैशेपिक हो या सांख्य-योग हो. या पूर्व मीमांसा हो सभ श्रपने श्रपने दंग से जगत के मूल में श्रनेक तत्त्वों का स्वीकार करते हैं। इससी स्पष्ट है कि जैन तत्त्वचिन्तन की प्रकृति श्रीपनिषद तत्त्वचिन्तन की प्रकृति से सर्वथा भिन्न है। ऐसा होते हुए भी जब डॉ॰ रानडे जैसे सुक्ष्म तत्त्वचिन्तक उपनिषदों में जैन तत्त्वचिन्तन का उद्गम दिखाते हैं तब विचार करने से ऐसा मालम होता है कि यह केवल उपनिषद भक्ति की ब्रात्यन्तिकता है। इस तरह उन्होंने जो बौद्धदर्शन या न्याय वैशेषिक दर्शन का संबन्ध उपनिषदों से जोड़ा है वह भी मेरी राय में भ्रान्त है। इस विषय में मेक्समूलर े श्रीर डॉ॰ ध्रुव श्रादि की दृष्टि जैसी स्पष्ट है वैसी बहुत कम भारतीय विद्वानों की होगी। डॉ॰ रानडे की ऋषेचा प्रो॰ हरियन्ना व डॉ॰ एस॰ एन॰ दासगुप्त का निरूपण मूल्यवान है। जान पडता है कि उन्होंने अन्यान्य दर्शनों के मुलग्रन्थों को विशेष सहानुभूति व गहराई से पढ़ा है।

## श्रनेकान्तवाद 3

हम सभी जानते हैं कि बुद्ध ऋपने को विभज्यवादी र कहते हैं। जैन ऋगममें में महावीर को भी विभज्यवादी सूचित किया है। ये विभज्यवाद का मतलब पृथक्करण पूर्वक सत्य-श्रमस्य का निरूपण व सत्यों का यथावत् समन्वय करना

१. कन्स्ट्रक्टिय सर्वे श्रॉफ उपनिषदिक् फिलॉसॉफी पृ० १७६

२. दि सिक्स सिस्टम्स ऋर्षेफ इच्डियन फिलॉसॉफी

३. प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्यण पृ० ६१

४. मज्भिमनिकाय सुत्त ६६

५. सूत्रकतांग १. १४. २२.

है। विभन्यवाद के गर्म में ही किसी भी एकान्त का परित्याग सूचित है। एक लम्बी वस्तु के दो छोर ही उसके दो छन्त हैं। अन्तों का स्थान निश्चित है। पर उन दो अन्तों के बीच का अन्तर या बीच का विस्तार—अन्तों की तरह स्थिर नहीं। अतएव दो अन्तों का परित्याग करके बीच के मार्ग पर चलने वाले सभी एक जैसे हो ही नहीं सकते यही कारण है कि विभन्यवादो होने पर भी बुद्ध और महावीर की दृष्टि में कई बातों में बहुत अन्तर रहा है। एक व्यक्ति अपसुक विवचा से मध्यममार्ग या विभन्यवाद घटाता है तो दूसरा व्यक्ति अन्य विवचा से घटाता है। पर हमें ध्यान रखना चाहिए कि ऐसी भिन्नता होते हुए भी बौद्ध और जैनदर्शन की आत्मा तो विभन्यवाद ही है।

विभज्यवाद का ही दसरा नाम अनेकान्त है, क्योंकि विभज्यवाद में एकान्त-दृष्टिकोण का त्याग है। बौद्ध परम्परा में विभज्यवाद के स्थान में मध्यम मार्ग शब्द विशेष रूढ है। हमने ऊपर देखा कि श्रन्तों का परित्याग करने पर भी श्रानेकात्न के श्रावलाखन में भिन्न-भिन्न विचारकों का भिन्न-भिन्न दृष्टिकोण सम्भव है। श्रुतएव हम न्याय, सांख्य-योग श्रीर भीमांसक जैसे दर्शनों में भी विभज्यवाद तथा ऋतेकान्त शब्द के व्यवहार से निरूपण पाते हैं। ऋतपाद कत 'न्यायसत्र' के प्रसिद्ध भाष्यकार वात्स्यायन ने २-१-१५, १६ के भाष्य में जो निरूपण किया है वह अनेकान्त का स्पष्ट द्योतक है और 'यथा दर्शनं विभागवचनं' कहकर तो उन्होंने विभज्यवाद के भाव को ही ध्वनित किया है। इस सांख्यदर्शन की सारी तत्त्वचिन्तन प्रक्रिया को ध्यान से देखेंगे तो मालुम पहेगा कि वह अनेकान्त दृष्टि से निरूपित है। 'योगदर्शन' के ३-१३ सन्न के भाष्य तथा तत्त्ववैशारदी विवरण को ध्यान से पढ़ने वाला सांख्य-योग दर्शन की श्रनेकान्त दृष्टि को यथावत समभ सकता है। कमारिल ने भी 'श्लोक वार्तिक' छौर अन्यत्र अपनी तत्त्व-व्यवस्था में श्रनेकान्तदृष्टि का उपयोग किया है. े उपनिषदों के समान श्राधार पर केवलाहैत, विशिष्टाहैत, हैताहैत, शहाहैत ग्रादि जो ग्रनेक वाद स्थापित हए हैं वे वस्ततः श्रानेकान्त विचार सरगी के भिन्न-भिन्न प्रकार हैं। तत्वचिन्तन की बात छोड़कर इम मानवयूथों के जुदै-जुदै स्त्राचार व्यवहारों पर ध्यान देंगे तो भी उनमें श्रनेकान्त दृष्टि पार्येंगे । वस्तुतः जीवन का स्वरूप ही ऐसा है कि जो एकान्तदृष्टि में पूरा प्रकट हो ही नहीं सकता । मानवीय व्यवहार भी ऐसा है कि जो श्रानेकान्त दृष्टि का श्रान्तिम श्रावलम्बन विना लिये निभ नहीं सकता । इस संचित्र प्रतिपादन से केवल इतना ही सचित करना है कि हम संशोधक अभ्या-

१. श्लोक वार्तिक, श्रात्मवाद २६-३० श्रादि।

सियों को हर एक प्रकार की श्रानेकान्तदृष्टि को, उसके निरूपक की भूमिका पर रहकर ही समभाने का प्रयक्त करना चाहिए। ऐसा करने पर हम न केवल भारतीय संस्कृति के किन्तु मानवीय संस्कृति के हर एक वर्तुल में भी एक व्यापक समन्वय का सूत्र पार्थेंगे।

अपनेकान्त दृष्टि में से ही नयवाद तथा सप्तभंगी विचार का जन्म हुआ है। श्चतएव में नयवाद तथा सप्तभंगी विचार के विषय में कुछ प्रकीर्ण विचार उपस्थित करता हैं। नय सात माने जाते हैं। उनमें पहले चार श्चर्यनय श्रौर पिछले तीन शब्द नय हैं। महत्त्व के भिन्न-भिन्न दार्शनिक मन्तव्यों को उस-उस दर्शन के दृष्टिकोण की भूमिका पर ही नयवाद के द्वारा समभाने का तथा व्यवस्थित करने का तत्कालीन जैन श्राचार्यों का उद्देश्य रहा है। दार्शनिक विचारों के विकास के साथ ही जैन ब्राचायों में संभवित ब्राध्ययन के ब्राधार पर नय विचार में भी उस विकास का समावेश किया है। यह बात इतिहास सिद्ध है। भगवान महावीर के शादिलाची जीवन का तथा तत्कालीन शासन का विचार करने से जान पडता है कि नयवाद मुल में ऋर्थनय तक ही सीमित होगा । जब शासन के प्रचार के साथ साथ ब्याकरण, निरुक्त, निघंट, कोष जैसे शास्त्रान्तरी का ऋष्ययन बढता गया तब विचत्तरा ऋाचार्यों ने नयवाद में शब्द-स्पशीं विचारों को भी शब्दनय रूप से स्थान दिया । संभव है शुरू में शब्दनयों में एक शब्दनय ही रहा हो। इसकी पृष्टि में यह कहा जा सकता है कि निर्युक्ति में नयों की पाँच संख्या का भी एक विकल्प है। कमशः शब्द नय के तीन भेद हए जिसके उदाहरण व्याकरण, निरुक्त, कोष आदि के शब्द प्रधान विचारों से ही लिये गए हैं।

प्राचीन समय में वेदान्त के स्थान में सांख्य-दर्शन ही प्रधान था इसी से आचार्यों ने संग्रह नय के उदाहरण रूप से सांख्यदर्शन को लिया है। पर शंकराचार्य के बाद ब्रह्मवाद की प्रतिष्ठा बढ़ी, तब जैन विद्वानों ने संग्रह नय के उदाहरण रूप से ब्रह्मवाद को ही लिया है। इसी तरह शुरू में ऋजुसूत्र का उदाहरण स्पामान्य बौद्ध दर्शन था। पर जब उपाध्याय यशोविजयजी जैसों ने देखा कि बौद्ध दर्शन के तो वैभाषिक आदि चार भेद हैं तब उन्होंने उन चारों शाखाओं का ऋजसत्र नय में समावेश किया।

इस चर्चा से स्चित यह होता है कि नयवाद मूल में भिन्न-भिन्न दृष्टिकांशों का संग्राहक है। ऋतएव उसकी संग्राहक सीमा ऋष्ययन व चिन्तन की वृद्धि के

१. स्रावश्यक निर्युक्ति गा० ७५६

साथ ही बदती रही है। ऐसी हालत में जैनदर्शन के क्रम्यासी एवं संशोधकों का कर्तव्य हो जाता है कि वे आधुनिक विशाल ज्ञान सामग्री का उपयोग करें और नय विचार का चेत्र सर्वोगीण यथार्थ अध्ययन से विस्तृत करें, केवल एकदेशीयता से संतुष्ट न रहें।

'नैगम' शब्द की 'नैक + गम,' नैग( ख्रनेक ) + म तथा ंनिगमे मवा' जैसी तीन ब्युत्पत्तियाँ निर्युक्ति ब्रादि प्रत्यों में पाई जाती हैं। पर वस्तुस्थिति के साथ मिलान करने से जान पड़ता है कि तीसरी ब्युत्पत्ति ही विशेष प्राह्म है, उसके श्रनुसार अर्थ होता है कि जो विचार या व्यवहार निगम में — ब्यापार व्यवसाय करनेवाले महाजनों के स्थान में होता है वह नैगम। विसे महाजनों के व्यवहार में मिन्न-मिन्न मतों का समावेश होता है, वैसे ही इस नय में मिन्न-मिन्न तात्त्विक मन्तव्यों का समावेश विविद्यत है। पहली दो ब्युत्पत्तियाँ वैसी ही कल्पना प्रसृत हैं, जैसी कि 'इन्द्र' की 'इं द्रातीति इन्द्रः' यह माठरवृत्ति गत ब्युत्पत्ति है।

सप्तमंगी गत सात मंगों में शुरू के चार ही महत्त्व के हैं क्योंकि वेद, उपनिषद् श्रादि प्रन्थों में तथा 'दीयनिकाय' के ब्रह्मजाल सूत्र में ऐसे चार विकल्प छूटे-छूटे रूप में या एक साथ निर्दिष्ट पाये जाते हैं। सात मंगों में जो पिछले तीन मंग है उनका निर्देश किसी के पच्रूरूप में कहीं देखने में नहीं श्राया। इससे शुरू के चार मंग ही श्रापनी ऐतिहासिक भूमिका रखते हैं ऐसा फलित होता है।

शुरू के चार मंगों में एक 'श्रवक्तव्य' नाम का मंग भी है। उसके श्रर्थ के बार में कुछ विचारणीय बात है। श्रागम युग के प्रारम्भ से श्रवक्तव्य मंग का श्रर्थ ऐसा किया जाता है कि सत् श्रस्त् या नित्य-श्रनित्य श्रादि दो श्रंशों को एक साय प्रतिपादन करनेवाला कोई शब्द ही नहीं, श्रतएव ऐसे प्रतिपादन की विवज्ञा होने पर वस्तु श्रवक्तव्य है। परन्तु श्रवक्तव्य शब्द के हतिहास को देखते हुए कहना पड़ता है कि उसकी दूसरी व ऐतिहासिक व्याख्या पुराने शास्त्रों में है।

उपनिषदों में 'यतो वाचो निवर्तन्ते, श्रप्राप्य मनसा सह' इस उक्ति के द्वारा ब्रह्म के स्वरूप को श्रनिर्वचनीय श्रथवा वचनागोचर सूचित किया है। इसी

१. त्रावश्यक निर्युक्ति गा०७५५; तत्त्वार्यभाष्य १.३५; स्थानांगटीका स्था० ७

२. भगवती शतक १. उद्देशा १०

३. वैत्तिरीय उपनिषद् २ ४.।

तरह 'श्राचारांग' में भी 'सब्बे सरा निम्नट्टंति, तत्य सुरूपी न विज्जह' श्रादि द्वारा श्रात्मा के स्वरूप को वचनागोचर कहा है। बुद्ध ने भी श्रानेक वस्तुम्नों को श्राव्याकृत शब्द के द्वारा वचनागोचर ही स्चित किया है।

जैन परम्परा में तो श्रनभिलाप्य अभाव प्रसिद्ध हैं जो कभी वचनागोचर नहीं होते । मैं समभता हूँ कि सप्तभंगी में श्रवक्तव्य का जो ऋर्य लिया जाता है वह पुरानी व्याख्या का वाहाश्रित व तर्कगम्य दूसरा रूप है।

सप्तभंगी के विचार प्रसंग में एक बात का निर्देश करना जरूरी है। श्रीशंकराचार्य के 'ब्रह्मसूत्र' २-२-३३ के भाष्य में सप्तभंगी को संश्यात्मक ज्ञान रूप से निर्दिष्ट किया है। श्रीरामनजाचार्य ने भी उन्हीं का अनुसरण किया है। यह हुई पुराने खरडन मरडन प्रधान साम्प्रदायिक युग की बात। पर तुलनात्मक और व्यापक अध्ययन के आधार पर प्रवृत्त हुए नए युग के विद्वानों का विचार इस विषय में जानना चाहिए। डॉ॰ ए॰ बी॰ ध्रव, जो भारतीय तथा पाश्चात्य तत्त्वज्ञान की सब शाखात्रों के पारदर्शी विद्वान् रहें खास कर शांकर वेदान्त के विशेष पक्षपाती भी रहे-उन्होंने ऋपने 'जैन ऋने ब्राह्मण' भाषण में स्पष्ट कहा है कि सप्तभंगी यह कोई संशयज्ञान नहीं है। वह तो सत्य के नाना-विध स्वरूपों की निदर्शक एक विचारसरणी है। श्रीनर्मदाशंकर मेहता, जो भारतीय समग्र तत्त्वज्ञान की परम्परात्रों श्रीर खासकर वेद-वेदान्त की परम्परा के श्रसाधारण मौलिक विद्वान थे; श्रौर जिन्होंने 'हिन्द तत्त्वज्ञान नो इतिहास' श्रादि श्रनेक श्रभ्यासपूर्ण पुस्तकं लिखी हैं. उन्होंने भी सत्तभंगी का निरूपण बिलकुल श्रसाम्प्र-दायिक दृष्टि से किया है, जो पठनीय है। सर राधाकृष्णन, डॉ॰ दासगुप्त स्त्रादि ६ तत्त्व चिन्तकों ने भी सप्तभंगी का निरूपण जैन दृष्टिकोण को बराबर समक्त कर ही किया है। यह बात में इसलिए लिख रहा हूँ कि साम्प्रदायिक श्रीर स्रसाम्प्र-दायिक श्रध्ययन का श्रन्तर ध्यान में श्रा जाय।

चारित्र के दो आंग हैं, जीवनगत आगन्तुक दोषों की दूर करना यह पहला,

- १. श्राचारांग सू० १७०।
- २. मज्भिमनिकायसुत्त ६३।
- ३. विशेषा० भा० १४१, ४८८।
- ४. श्रापणो धर्म पृ० ६७३।
- 4. पृ० २१३-२१E I
- ६. राषाकृष्णन—इरिडयन फिलॉसॉफी वॉल्यूम १, पृ० ३०२। दासगुसा—प हिस्ट्री ब्रॉफ इन्डियन फिलॉसॉफी वॉल्यूम १, पृ० १७६।

श्रीर श्रात्मा की स्वाभाविक शक्तियों व सद्गुर्गों का उत्कर्ष करना यह दूसरा श्रंग है। दोनों श्रंगों के लिए किए जाने वाले सम्यक् पुरुषार्थ में ही वैयक्तिक श्रीर सामाजिक जीवन की कृतार्थता है।

उक्त दोनों श्रंग परस्पर एसे सम्बन्द हैं कि पहले के बिना दूसरा संभव ही नहीं, श्रौर दूसरे के बिना पहला ध्येयशून्य होने से शून्यवत् है।

इसी दृष्टि से महावीर जैसे अनुभिवयों ने हिंसा श्रादि क्लेशों से विरत होने का उपदेश दिया व साधकों के लिए प्राग्गातिपातिवरमण श्रादि वर्तों की योजना की, परन्तु स्थूलमित व श्रलस प्रकृति वाले लोगों ने उन निवृत्ति प्रधान वर्तों में ही चारित्र की पूर्णता मानकर उसके उत्तरार्ध या साध्यभृत दूसरे श्रंग की उपेचा की। इसका परिग्गाम श्रतीत की तरह वर्तमान काल में भी श्रनेक विकृतियों में नजर श्राता है। सामाजिक तथा धार्मिक सभी चेत्रों में जीवन गतिशून्य व विसंवादी बन गया है। श्रतएव संशोधक विचारकों का कर्तव्य है कि विरतिप्रधान वर्तों का ताल्पर्य लोगों के सामने रखें।

भगवान महावीर का तात्पर्य यही रहा है कि स्वाभाविक सद्गुणों के विकास की पहली शर्त यह है कि आगग्तुक मलों को दूर करना। इस शर्त की अपनिवार्यता समभ कर ही सभी संतों ने पहले क्लेशनिवृत्ति पर ही भार दिया है। और वे अपने जीवन के उदाहरण से समभा गए हैं कि क्लेशनिवृत्ति के बाद वैयक्तिक तथा सामुदायिक जीवन में सद्गुणों की वृद्धि व पुष्टि का कैसे सम्यक् पुरुपार्थ करना।

#### तुरन्त करने योग्य काम--

कई भाएडारों की सूचियाँ व्यवस्थित बनी हैं, पर छुपी नहीं हैं तो कई सूचियाँ छुपी भी हैं। श्रीर कई भाएडारों की बनी ही नहीं है, कई की हैं तो क्यवस्थित नहीं हैं। मेरी राय में एक महत्त्व का काम यह है कि एक ऐसी महासूची तैयार करनी चाहिए, जिसमें प्रां० बेलएकर की जिनरत्नकोप नामक सूची के समावेश के साथ सब भाएडारों की सूचियाँ श्रा जाएँ। जो न बनी हो तैयार कराई जाएँ, अव्यवस्थित व्यवस्थित कराई जाएँ। ऐसी एक महासूची होने से देशविदेश में वर्तमान यावत् जैन साहित्य की जानकारी किसी भी जिज्ञासु को घर बैठे सुकर हो सकेगी श्रीर काम में सरलता भी होगी। मद्रास में श्री राघवन संस्कृत ग्रन्थों की ऐसी ही सूची तैयार कर रहे हैं। बर्लिन मेन्युस्किप्ट की एक बड़ी विस्तृत सूची श्रमी ही प्रसिद्ध हुई है। ऐसी ही वस्तुस्थित श्रन्थ पुरातत्त्वीय सामग्री के विषय में भी है। उसका भी संकलन एक सूची द्वारा जरूरी है।

श्रपश्रंश भाषा के साहित्य के विशेष प्रकाशनों की श्रावश्यकता पर पहले के प्रमुखों ने कहा है, परन्तु उसके उच्चतर श्रध्ययन का विशिष्ट प्रवन्य होना श्रत्यन्त जरूरी है। इसके सिवाय गुजराती, राजस्थानी, हिन्दी, मराठी, बंगाली श्रादि भाषाश्रों के कड़ीवंध इतिहास लेखन का कार्य संभव ही नहीं। इसी तरह उच्च शिच्चा के लिए प्रांतीय भाषाश्रों को माध्यम बनाने का जो विचार चारों श्रोर विकसित हो रहा है, उसकी पूरी सफलता तभी संभव है जब उक्त भाषाश्रों की शब्द समृद्धि व विविध श्रथों को वहन करने की चुमता बढ़ाई जाय। इस कार्य में श्रप्रभुंश भाषाश्रों का श्रध्ययन श्रुनिवार्य रूप से श्रुपेक्षित है।

प्राकृत विशेष नामों के कोष की उपयोगिता तथा जैन पारिमापिक शब्द कोष की उपयोगिता के बारे में ख्रतः पूर्व कहा गया है। में इस विषय में ख्रिषिक चर्चा न करके एक ऐसा सूचन करता हूँ जो मेरी राय में ख्राज की स्थिति में सबसे प्रथम कर्तव्य है ख्रीर जिसके द्वारा नए युग की माँग को हम लोग विशेष सरलता व एक सचार पद्धति से पुरा कर सकुँगे। यह सुचन यह है—

नवयुगीन साहित्यक मर्यादाओं को समभ्तने वालों की तथा उनमें रस लेने वालों की संख्या अनेक प्रकार से बढ़ रही है। नव शिचा प्राप्त अध्यापक विद्यार्थी आदि तो मिलते ही हैं, पर पुराने धंग से पढ़े हुए पिएडतों व ब्रह्मचारी एवं भिच्छुओं की काफी तादाद भी इस नए युग का बल जानने लगी है। व्यवसायी पर विद्याप्रिय धनवानों का ध्यान भी इस ओर गया है। जुदे-जुदे जैन फिरकों में ऐसी छोटो बड़ी संस्थाएँ भी चल रही हैं तथा निकलतां जा रही हैं जो नए युग की साहित्यक आवश्यकता को थोड़ा बहुत पहचानती हैं और योग्य मार्गदर्शन मिलने पर विशेष विकास करने की उदारवृत्ति भी धारण करती हैं।

यह सब सामग्री मामूली नहीं है, फिर भी हम जो काम जितनी त्वरा से ऋौर जितनी पूर्णता से करना चाहते हैं वह हो नहीं पाता । कारण एक ही है कि उक्त सब सामग्री बिखरी हुई कड़ियों की तरह एकसूत्रता विहीन है ।

हम सब जानते हैं कि पार्श्वनाथ और महावीर के तीर्थ का जो और जैसा कुछ श्रस्तित्व रोष है उसका कारण केवल संघ रचना व संघ व्यवस्था है। यह वस्तु हमें हजारों वर्ष से श्रनायास विरासत में मिली है, गाँव-गाँव, शहर-शहर में जहाँ भी जैन हैं, श्रपने उनका टंग का संघ है।

हर एक फिरके के साधु-जित-महारकों का भी संघ है। उस उस फिरके के तीर्थ-मन्दिर-धर्मस्थान भएडार आदि विशेष हितों की रचा तथा हृद्धि करने वाली कमेटियाँ पेढ़ियाँ व कान्फरेन्सें तथा परिषदें भी हैं। यह सब संघशक्ति का ही निदर्शन है। जब हतनी बड़ी संघ शक्ति है तब क्या कारण

है कि इम मन चाहे सर्वसम्मत साहित्यिक काम को हाथ में लेने से हिच-किचाते हैं ?

मुभको लगता है कि हमारी चिरकालीन संघराक इसलिए कार्यचम सानित नहीं होती कि उसमें नव दृष्टि का प्रायास्यन्दन नहीं है। अतएव हमें एक ऐसे संघ की स्थापना करनी चाहिए कि जिसमें जैन जैनेतर, देशी विदेशी गृहस्य त्यागी पिएडत अध्यापक आदि सब आकृष्ट होकर सम्मिलित हो सकें और संघ द्वारा सोची गई आवश्यक साहित्यक प्रश्तियों में अपने-अपने स्थान में रहकर भी अपनी अपनी योग्यता व रुचि के अनुसार भाग ले सकें, निःसंदेह इस नए संघ की नींव कोई साम्प्रदायिक या पान्यिक न होगी। केवल जैन परंपरा से सम्बद्ध सब प्रकार के साहित्य को नई जरूरतों के अनुसार तैयार व प्रकाशित करना और विवार हुए योग्य अधिकारियों से विभाजन पूर्वक काम लेना एवं मौजूदा तथा नई स्थापित होने वाली साहित्यिक संस्थाओं को नयी दृष्टि का परिचय कराना इस्यादि इस संघ का काम रहेगा। जिसमें किसी का विसंवाद नहीं और जिसके विना नए यंग की माँग को हम कभी पूरा ही कर नहीं सकते।

पुरानी वस्तुओं की रचा करना इष्ट है, पर इसी को इतिश्री मान लेना भूल है। ऋतएव हमें नई एवं स्कूर्ति देने वाली श्रावश्यकताश्रों को लक्ष्य में रख-कर ऐसे संघ को रचना करनी होगी। इसके विघान, पदाधिकारी, कार्य-विभाजन, श्रार्थिक बाज् आदि का विचार में यहाँ नहीं करता। इसके लिए हमें पुनः मिलना होगा।

ई० १६५१ ]



१ श्रोरिएन्टल कॉर्क्सन्स के लरू नी श्रधिवेशन में 'प्राकृत श्रौर जैनधर्म' विभाग के श्रध्यल्वपद से दिया गया व्याख्यान । इसके श्रन्त में मुनिश्री पुष्य-विजयजी डारा किये गए कार्य की रूपरेला श्रौर नए प्रकाशनों की सूची है। उसे यहाँ नहीं दिया गया।

## विश्व शांतिवादी सम्मेलन श्रोर जैन परम्परा

#### भूमिका

मि॰ होरेस ख्रलेक्जैन्डर-प्रमुख कुछ व्यक्तियों ने १६४६ में गाँधीजी के सामने प्रस्ताव रक्ता था कि सत्य ख्रीर ख्रिहिंसा में पूरा विश्वास रखनेवाले विश्व भर के इने गिने शान्तिवादी ख्रापके साथ एक सप्ताह कहीं शान्त स्थान में कितावें। ख्रान्तर सेवाग्राम में डा॰ राजेन्द्रमसादजी के प्रमुखल में विचारार्थ जनवरी १६४६ में मिली हुई बैठक में जैसा तय हुद्या था तदनुसार दिसम्बर १६४६ में विश्वभर के ७५ एकनिण्ड शान्तिवादियों का सम्मेलन मिलने जा रहा है। इस सम्मेलन के ख्रामंत्रग्वदाताख्नों में प्रसिद्ध जैन ग्रहस्थ भी शामिल हैं।

जैन परम्परा श्रपने जन्मकाल से ही श्राहिंसावादी श्रीर जुदे-जुदे चेत्रों में श्राहिंसा का विविध प्रयोग करनेवाली रही है। सम्मेलन के श्रायोजकों ने श्रन्य परिणामों के साथ एक इस परिणाम की भी श्राशा रक्खी है कि सामाजिक श्रीर राजकीय प्रश्नां को श्राहिंसा के द्वारा इल करने का प्रयक्त करनेवाले विश्व भर के स्त्री-पुरुषों का एक संघ बने। श्रतएव हम जैनों के लिए श्रावश्यक हो जाता है कि पहले हम सोचें कि शान्तिवादी सम्मेलन के प्रति श्राहिंसावादी रूप से जैन परम्परा का क्या कर्त्वय है!

किश्चियन शान्तिवाद हो, जैन क्रांहसाबाद हो या गाँवीजी का क्रांहसा मार्ग हो, सबकी सामान्य मूर्मिका यह है कि खुद हिंसा से बचना क्रीर यथासम्भव लोकहित की विधायक प्रवृत्ति करना । परन्तु इस क्राहिंसा तस्व का विकास सब परम्पराक्रों में कुछ क्रंशों में जुदे-जुदे रूप से हुक्रा है।

#### शान्तिवाद

'Thou shalt not kill' इत्यादि बाईबल के उपदेशों के आधार पर काईस्ट के पक्के अनुयायिओं ने जो अहिंसामूलक विविध प्रवृत्तियों का विकास किया है उसका मुख्य च्रेत्र मानव समाज रहा है। मानव समाज की नानाविध सेवाओं की सबी भावना में से किसी भी प्रकार के युद्ध में, अन्य सब तरह की सामाजिक हित की जवाबदेही को अदा करते हुए भी, सशस्त्र भाग न लेने की इत्तिका भी उदय अनेक शताब्दियों से हुआ है। जैसे-जैसे किश्चियानिट का

विस्तार होता गया, भिन्न-भिन्न देशों के साथ निकट श्रीर दूर का सम्बन्ध जुडता गया. सामाजिक श्रीर राजकीय जवाबदेही के बढते जाने से उसमें से फलित होनेवाली समस्यास्त्रों को हल करने का सवाल पेचीदा होता गया. वैसे-वैसे शांति-बादी मनोवृत्ति भी विकसित होती चली। शरू में जहाँ वर्ग-यद (Class War) नागरिक यह ( Civil War ) अर्थात स्वदेश के अन्तर्गत किसी भी लहाई-भगहे में सशस्त्र भाग न लेने की मनोवृत्ति थी वहाँ क्रमशः श्रन्तर्राष्ट्रीय युद्ध तक में किसी भी तरह से सशस्त्र भाग न लेने की मनोवृत्ति स्थिर हुई । इतना ही नहीं बल्कि यह भी भाव स्थिर हुन्ना कि सम्भवित सभी शान्तिपूर्ण उपायों से युद्ध को टालने का प्रयत्न किया जाय और सामाजिक, राजकीय व आर्थिक चेत्रों में भी वैषम्य निवारक शान्तिवादी प्रयत्न किये जाएँ। उसी श्रन्तिम विकसित मनोवत्ति का सचक Pacifism । शांतिवाद ) शब्द लगभग १६०५ से प्रसिद्ध रूप में अस्तित्व में श्राया । गाँधीजी के अहिंसक परुषार्थ के बाद तो Pacifism शब्द का ऋर्य ऋौर भी व्यापक व उन्नत हुआ है। ऋाज तो Pacifism शब्द के द्वारा हम 'हरेक प्रकार के अन्याय का निवारण करने के लिए वड़ी से बड़ी किसी भी शक्ति का सामना करने का सक्रिय श्रादम्य श्रातमञ्जल यह श्रार्थ समभते हैं, जो विश्व शांतिवादी सम्मेलन (World Pacifist Meeting) की भिमका है।

जैन ऋहिंसा

जैन परम्परा के जन्म के साथ ही श्रिहिंसा की श्रीर तन्मूलक श्रपरिग्रह की भावना जुड़ी हुई है। जैसे-जैसे इस परम्परा का विकास तथा विस्तार होता गया वैसे-वैसे उस भावना का भी भिन्न-भिन्न जेत्रों में नाना प्रकार का उपयोग व प्रयोग हुश्रा है। परन्तु जैन परम्परा की श्रिहिंसक भावना, श्रन्य कितपय मारतीय धर्म परम्पराश्रों की तरह, यावत् प्राणिमात्र की श्रिहिंसा व रज्ञा में चरितार्थ होती श्रायी है, केवल मानन समाज तक कभी सीमित नहीं रही है। किश्चियन ग्रहस्थों में श्रनेक ब्यक्ति या श्रनेक छोटे-मोटे दल समय-समय पर ऐसे हुए हैं जिन्होंने युद्ध की उग्रतम परिस्थित में भी उसमें माग लेने का विरोध मरणान्त कष्ट सहन करके भी किया है जबकि जैन ग्रहस्थों की स्थित इससे निराली रही है। इमें जैन हितहास में ऐसा कोई स्पष्ट उदाहरण नहीं मिलता जिसमें देश रज्ञा के संकटपूर्ण क्षणों में श्रानेवाली सशस्त्र युद्ध तक की जवाबदेही टालने का या उसका विरोध करने का प्रयत्न किसी भी समभन्दार जवाबदेह जैन ग्रहस्थ ने किया हो।

<sup>1.</sup> Encyclopaedia of Religion (Ed. V. Ferm, 1945,) p. 555.

#### गाँधीजी की अहिंसा

गाँधीजी जन्म से ही मारतीय ऋहिंसक संस्कार वाले ही रहे हैं। प्राणिमात्र के प्रति उनकी ऋहिंसा व ऋनुकंपा दृत्ति का खोत सदा वहता रहा है, जिसके ऋनेक उदाहरण उनके जीवन में भरे पहे हैं। गोरखा और ऋन्य पशु-पिब्यों की रज्ञा की उनकी हिमायत तो इतनी प्रकट है कि जो किसी से छिपी नहीं है। परन्तु सबका ध्यान खींचनेवाला उनका ऋहिंसा का प्रयोग दुनिया में ऋजोड़ गिनी जानेवाली राजसत्ता के सामने बड़े पैमाने पर ऋशस्त्र प्रतिकार या सत्याग्रह का है। इस प्रयोग ने पुरानी सभी प्राच्य-पाक्षात्य ऋहिंसक परम्पराश्चों में जान डाल दी है, क्योंकि इसमें आत्मशुद्धिपूर्वक सबके प्रति न्याय्य व्यवहार करने का हद संकल्प है और दूसरी तरफ से ऋन्य के ऋन्याय के प्रति न कुकते हुए उसका ऋशस्त्र प्रतिकार करने का प्रवत्त व सर्वक्षेमंकर पुरुषार्थ है। यही कारण है कि ऋाज का कोई भी सच्चा ऋहिंसावादी या शांतिवादी गाँधीजी की प्ररेणा की श्रव-गणना कर नहीं सकता। इसी से हम विश्व शांतिवादी सम्मेलन के पीछे भी गाँधीजी का ऋनेखा व्यक्तित्व पाते हैं।

## निवृत्ति-प्रवृत्ति

जैन कल में जन्म लेनेवाले बच्चों में कुछ ऐसे मुसंस्कार मातु-स्तन्यपान के साथ बीजरूप में ब्राते हैं जो पीछे से ब्रानेक प्रयत्नों के द्वारा भी दुर्लभ हैं। उदाहरणार्थ--निर्मास भोजन, मद्य जैसी नसीली चीजों के प्रति घृणा, किसी को न सताने की तथा किसी के प्राण न लेने की मनोवृत्ति तथा केवल असहाय मन्ष्य को ही नहीं बल्कि प्राणिमात्र को संभवित सहायता पहुँचाने की वृत्ति । जन्मजात जैन व्यक्ति में उक्त संस्कार स्वतःसिद्ध होते हए भी उनकी प्रच्छन शक्ति का भान सामान्य रूप से ख़द जैनों में भी कम पाया जाता है, जबिक ऐसे ही संस्कारों की भित्ति पर महावीर, बुद्ध, काईस्ट ख्रीर गाँधीजी जैसों के लोक-कल्याणकारी जीवन का विकास हन्ना देखा जाता है। इसलिये इम जैनों को श्रपने विरासती सुसंस्कारों को पहिचानने की दृष्टि का विकास करना सबसे पहले ब्रावश्यक है जो ऐसे सम्मेलन के अवसर पर अनायास सम्भव है। अनेक लोग संन्यास-प्रधान होने के कारण जैन परम्परा को केवल नित्रत्ति-मार्गी समक्ते हैं श्रोर कम समक्षदार खुद जैन भी श्रपनी धर्म परम्परा को नि∰त्तिमार्गी मानने मनवाने में गौरव लेते हैं। इससे प्रत्येक नई जैन पीढी के मन में एक ऐसा श्चकर्मेययता का संस्कार जाने श्चनजाने पडता है जो उसके जन्मसिद्ध श्चनेक ससंस्कारों के विकास में बाधक बनता है। इसलिए प्रस्तत मौके पर यह

विचार करना जरूरी है कि वास्तव में जैन परम्परा निवृत्तगामी ही है या प्रवृत्तिगामी भी है, और जैन परम्परा की दृष्टि से निवृत्ति तथा प्रवृत्ति का सचा माने क्या है।

उक्त प्रश्नों का उत्तर हमें जैन सिद्धान्त में से भी मिलता है श्रीर जैन परम्पा के ऐतिहासिक विकास में से भी।

#### सैद्धान्ति र दृष्टि

जैन सिद्धान्त यह है कि साधक या धर्म का उम्मेदवार प्रथम अपना दोष दूर करे, अपने आपको शुद्ध हरे -तः उसकी सत् प्रवृत्ति सार्थक वन सकती है। दोष दर करने का ऋर्थ है दोष से निवृत्त होना। साधक का पहला धार्मिक प्रयस्न दोष या दोषों से निवत्त होने का ही रहता है। गुरु भी पहले उसी पर भार देते हैं। श्रतएव जितनी धर्म प्रतिज्ञायें या धार्मिक वत हैं वे मुख्यतया निवृत्ति की भाषा में हैं। गृहस्थ हो या साधु, उसकी छोटी-मोटी सभी प्रतिशायें, सभी मुख्य वत दोष निवृत्ति से शुरू होते हैं । गृहस्थ स्थल प्राणहिंसा, स्थल मुपावाद, स्थल परिप्रह श्रादि दोषों से निवृत्त होने की प्रतिज्ञा लेता है श्रीर ऐसी प्रतिज्ञा निवाहने का प्रयत्न भी करता है। जबकि साध सब प्रकार की प्रागाहिंसा आदि दोषां से निवृत्त होने की प्रतिशा लेकर उसे निवाहने का भरसक प्रयत्न करता है। यहस्थ श्रीर साधुश्रों की मुख्य प्रतिशाएँ निवृत्तिसूचक शब्दों में होने से तथा दोप से निवृत्त होने का उनका प्रथम प्रयत्न होने से सामान्य समऋवालां का यह खयाल बन जाना स्वाभाविक है कि जैन धर्म मात्र निवृत्तिगामी है । निवृत्ति के नाम पर अवस्यकर्तव्यों की उपेद्धा का भाव भी धर्म संघों में आ जाता है। इसके और भी दो मुख्य कारण हैं। एक तो मानव-प्रकृति में प्रमाद या परोपजीविता रूप विक्वति का होना और दूसरा बिना परिश्रम से या श्रह्म परिश्रम से जीवन की जरूरतों की पूर्ति हो सके ऐसी परिस्थित में रहना। पर जैन सिद्धान्त इतने में ही सीमित नहीं है। वह तो स्पष्टतया यह कहता है कि प्रवृत्ति करे पर आसक्ति से नहीं अथवा अनासक्ति से-दोप त्याग पूर्वक प्रवृत्ति करे। दसरे शब्दों में वह यह कहता है कि जो कछ किया जाय वह यतना पूर्वक किया जाय । यतना के बिना कुछ न किया जाय । यतना दा अर्थ है विवेक और अनासकि । इम इन शास्त्रावात्रों में स्पष्टतया यह देख सकते हैं कि इनमें निषेध, त्याग या निवृत्ति का जो विधान है वह दोष के निषेध का, नहीं कि प्रवृत्ति मात्र के निषेध का। यदि प्रवृत्तिमात्र के त्याग का विधान होता तो यतना-पूर्वक जीवन प्रवृत्ति करने के क्रादेश का कोई भी अर्थ नहीं रहता श्रौर प्रवृत्ति न करना इतना मात्र कहाजाता।≉

दूसरी बात यह है कि शास्त्र में गुप्ति श्रौर सिनित-ऐसे धर्म के दो मार्ग हैं। दोनों मार्गों पर बिना चले धर्म की पूर्णता कभी सिद्ध नहीं हो सकती। गुप्ति का मतलब है दोधों से मन, वचन, काया को विरत रखना श्रौर सिनित का मतलब है विवेक से स्वपरिहतावह सत्प्रवृत्ति को करते रहना। सत्प्रवृत्ति बनाए रखने की दृष्टि से जो श्रसत्प्रवृत्ति या दोष के त्याग पर श्रत्यधिक भार दिया गया है उसीको कम समभ्तवाले लोगों ने पूर्ण मानकर ऐसा समभ्र लिया कि दोष निवृत्ति से श्रागे फिर विशेष कर्त्तव्य नहीं रहता। जैन सिद्धान्त के श्रनुसार तो सच बात यह फलित होती है कि जैसे-जैसे साधना में दोष निवृत्ति होती श्रौर बदती जाए वैसे-वैसे सत्यवृत्ति की बाजू विकसित होती जानी चाहिए।

जैसे दोष निवृत्ति के सिवाय सत्प्रवृत्ति श्रसम्भव है वैसे ही सत्प्रवृत्ति की गति के सिवाय दोष निवृत्ति की स्थिरता टिकना भी श्रसम्भव है। यही कारण है कि जैन परम्परा में जितने श्रादर्श पुरुष तीर्थं कर रूप से माने गये हैं उन सभी ने श्रपना समग्र पुरुपार्थ श्रात्मश्रुद्धि करने के बाद सत्प्रवृत्ति में हो लगाया है। इसलिये हम जैन श्रपने को जब निवृत्तिगामी कहें तब इतना ही श्रप्यं समम्म लेना चाहिए कि निवृत्ति यह तो हमारी यथार्थ प्रवृत्तिगामी धार्मिक जीवन की प्रायमिक तैयारी मात्र है।

मानस शास्त्र की दृष्टि से विचार करें तो भी ऊपर की बात का ही समर्थन होता है। श्रारीर से भी मन श्रीर मन से भी चेतना विशेष शक्तिशाली था गतिशील है। श्रव इम देखें कि श्रवार शरीर श्रीर मन की गति दोषों से रुकी, चेतना का सामर्थ्य दोषों की श्रोर गति करने से रुका, तो उनकी गति-दिशा कौन सी रहेगी? वह सामर्थ्य कभी निष्क्रिय या गति-श्रत्य तो रहेगा ही नहीं। श्रवार उस सदा-स्फुरत् सामर्थ्य को किसी महान् उद्देश्य की साधना में लगाया न जाए तो फिर

यद्यपि शास्त्रीय शब्दों का स्थूल अर्थ साधु-जीवन का आहार, विहार, निहार सम्बन्धी चर्या तक ही सीमित जान पड़ता है पर इसका तात्पर्य जीवन के सब चेत्रों की सब प्रदृत्तियों में यतना लागू करने का है । अगर ऐसा तात्पर्य न हो, तो यतना की व्याप्ति इतनी कम हो जाती है कि फिर वह यतना अहिंसा सिद्धान्त की समर्थ बाजू बन नहीं सकती । सिमिति शब्द का तात्पर्य भी जीवन की सब प्रदृत्तियों से है, न कि शब्दों में गिनाई हुई फेवल आहार विहार निहार वैसी प्रवृत्तियों में ।

वह क्रध्वंगामी योग्य दिशा न पाकर पुराने वासनामय अधोगामी जीवन की ओर ही गति करेगा। यह सर्वेसाधारण अनुभव है कि जब हम शुभ भावना रखते हुए भी कुछ नहीं करते तब अन्त में अशुभ मार्ग पर ही आ पड़ते हैं। बौढ, सांस्य-योग आदि सभी निवृत्तिमार्गी कही जानेवाली धर्म परभराओं का भी वही भाव है जो जैन धर्म-परम्परा का। जब गीता ने कर्मयोग या प्रवृत्ति मार्ग पर भार दिया तब वस्तुतः श्रनासक भाव पर ही भार दिया है।

निवृत्ति प्रवृत्ति की पूरक है और प्रवृत्ति निवृत्ति की। ये जीवन के सिक्के की दो बाजुएँ हैं। पूरक का यह भी अर्थ नहीं है कि एक के बाद दूसरी हो, दोनों साथ न हों, जैसे जायित व निद्रा। पर उसका यथार्थ भाव यह है कि निवृत्ति और प्रवृत्ति एक साथ चलती रहती है भले ही कोई एक अ्रंश प्रधान दिखाई दे। मनमें दोषों की प्रवृत्ति चलती रहती है भले ही कोई एक अ्रंश प्रधान में निवृत्ति दिखाई देती है जो वास्तव में निवृत्ति नहीं है। इसी तरह अनेक वार मन में वासनाओं का विशेष दक्षव न होने पर भी स्थूज जीवन में कल्यायावह प्रवृत्ति का अभाव भी देखा जाता है जो वास्तव में निवृत्ति का ही घातक सिद्ध होता है। अतएव हमें समभ लेना चाहिए कि दोष निवृत्ति और सद्गुया प्रवृत्ति का कोई विरोध नहीं प्रस्तुत दोनों का साहचर्य ही धार्मिक जीवन की आवश्यक शर्त है। विरोध है तो दोषों से ही निवृत्त होने का और दोषों में ही प्रवृत्त होने का। इसी तरह सद्गुर्णों में ही प्रवृत्ति करना और उन्हीं से निवृत्त भी होना यह भी विरोध है।

श्रसत्-निवृत्ति श्रीर सत्-प्रवृत्ति का परस्पर कैसा पोष्य-पोषक सम्बन्ध है यह भी विचारने की वस्तु है। जो हिंसा एवं मृषावाद से थोड़ा या बहुत श्रंशों में निवृत्त हो पर मौका पढ़ने पर प्राणिहित की विधायक प्रवृत्ति से उदासीन रहता है या सत्य भाषणा की प्रत्यच्च जवाबदेही की उपेचा करता है वह धीरे-धीरे हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति से संचित वल भी गँवा बैठता है। हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति से संचित वल भी गँवा बैठता है। हिंसा एवं मृषावाद की निवृत्ति को सच्ची परीचा तभी होती है जब श्रानुकम्पा की एवं सत्य भाषणा की विधायक प्रवृत्ति का प्रश्न सामने श्राता है। श्रार में किसी प्राणी या मनुष्य को तकलीफ नहीं देता पर मेरे सामने कोई ऐसा प्राणी या मनुष्य उपस्थित है जो श्रान्य कारणो से संकटमस्त है श्रीर उसका संकट मेरे प्रयस्त के द्वारा दूर हो सकता है या कुछ हलका हो सकता है, या मेरी प्रत्यच्च परिचर्या एवं सहानुभृति से उसे श्राश्वासन मिल सकता है, फिर भी मैं केवल निवृत्ति की बाजू को ही पूर्ण झिहंसा मान लूँ तो मैं खुद श्रपनी सद्गुणामिमुल विकासशील चेतना शिक का गला घोटता हूँ। मुफर्में जो श्रारमीपस्य की भावना श्रीर जोखिम उठाकर

भी सत्य भाषण के द्वारा श्रन्याय का सामना करने की तेजित्वता है उसे काम में न लाकर कुिएटत बना देना श्रीर पूर्ण आध्यात्मिकता के विकास के अस में पढ़ना है। इसी प्रकार ब्रह्मचर्य की दो बाजुएँ हैं जिनसे ब्रह्मचर्य पूर्ण होता है। मैशुन विरमण यह शक्तिसंग्रहक निवृत्त की बाजू है। पर उसके द्वारा संग्रहीत शक्ति श्रीर तेज का विधायक उपयोग करना यही प्रवृत्ति की बाजू है। जो मैशुन-विरत व्यक्ति अपनी संचित वीर्य शक्ति का अधिकारानुरूप लौकिक लोकोत्तर भलाई में उपयोग नहीं करता है वह श्रन्त में श्रपनी उस संचित वीर्य-शक्ति क द्वारा हो या तो तामसवृत्ति बन जाता है या श्रन्य श्रक्तत्य की श्रीर सुक जाता है। यही कारण है कि मैशुनविरत ऐसे लाखों बाबा संन्यासी श्रग भी मिलते हैं जो परोपजीवी कोधमृत्ति श्रीर विविध बहमों के घर हैं।

#### ऐतिहासिक दृष्टि

श्रव हम ऐतिहासिक हिन्द से निवृति श्रीर प्रवृत्ति के बारे में बैन परम्परा का भुकाव क्या रहा है सो देखें। हम पहिले कह चुके हैं कि जैन कुल में मांस मद्य श्रादि व्यसन त्याग, निरर्थक पापकर्म से विरित जैसे निषेधात्मक सुसंस्कार श्रीर श्रवक्रमा मूलक भ्तहित करने की वृत्ति जैसे भावात्मक सुसंस्कार विरासती हैं। श्रव देखना होगा कि ऐसे संस्कारों का निर्माण कैसे शुरू हुश्चा, उनकी पुष्टि कैसे-कैसे होती गई श्रीर उनके द्वारा हतिहास काल मैं क्या-क्या घटनाएँ घटीं।

जैन परम्परा के श्रादि प्रवर्तक माने जानेवाले ऋषभदेव के समय जितने अन्यकार युग को हम छोड़ दें तो भी हमारे सामने नेमिनाथ का उदाहरण स्पष्ट है, जिसे विश्वसनीय मानने में कोई श्रापित नहीं। नेमिनाथ देवकीपुत्र कृष्ण के चचेरे भाई श्रीर यदुवंश के तेजस्वी तक्ण थे। उन्होंने ठीक लग्न के मौके पर मांस के ानिमत एकत्र किए गये सैकड़ों पशुपित्वयों को लग्न में श्रसहयोग के द्वारा जो श्रभयदान दिलाने का महान् साहस किया, उसका प्रभाव सामाजिक समारम्भ में प्रचलित चिरकालीन मांस मोजन की प्रथा पर ऐसा पड़ा कि उस प्रथा को जड हिल सी गई। एक तरफ से ऐसी प्रथा शिथिल होने से मांस-मोजन त्याग का संस्कार पड़ा श्रीर दूसरी तरफ से पशु-पित्वयों को मारने से बचाने की विधायक प्रवृत्ति भी धर्म्य गिनी जाने लगी। जैन परम्परा के श्रागे के इतिहास में हम जो श्रनेक श्राहिसापोषक श्रीर प्राणिरच्यक प्रयत्न देखते हैं उनके मूल में नेमिनाथ की स्याग-घटना का संस्कार काम कर रहा है।

पार्श्वनाय के जीवन में एक प्रसङ्ग ऐसा है जो ऊपर से साधारण लगता है पर निवृत्ति-प्रवृत्ति के विचार से वह स्रसाधारण है। पार्श्वनाय ने देखा कि एक तापस जो पंचामि तप कर रहा है उसके श्रास-पास जलने वाली बड़ी-बड़ी सकड़ियों में साँप भी जल रहा है। उस समय पार्श्वनाथ ने जुपकी न पकड़ कर तात्कालिक प्रथा के विरुद्ध श्रीर लोकमत के विरुद्ध श्रावाज उठाई श्रीर श्रपने पर श्राने वाली जोलिम की परवाह नहीं की। उन्होंने लोगों से स्पष्ट कहा कि ऐसा तप श्रपमें है जिसमें निरपराष प्रायी मरते हों। इस प्रसङ्ग पर पार्श्वनाथ मौन रहते तो उन्हें कोई हिंसाभागी या मृयावादी न कहता। फिर भी उन्होंने सत्य भाषया का प्रवृत्ति-मार्ग इसलिये श्रपनाथा कि स्वीकृत धर्म की पूर्णता कभी केवल मौन या निवृत्ति से सिद्ध नहीं हो सकती।

चत्रर्याम के परस्कर्ता ऐतिहासिक पार्श्वनाथ के बाद पंचयाम के समर्थक भगवान महावीर श्राते हैं। उनके जीवन की कुछ घटनाएँ प्रवृत्तिमार्ग की दृष्टि से बहुत सुचक हैं। महाबीर ने समता के श्राध्यात्मिक सिद्धान्त को मात्र व्यक्तिगत न रखकर उसका धर्म हब्दि से सामाजिक क्षेत्र में भी प्रयोग किया है। महावीर जन्म से किसी मनुष्य को ऊँचा या नीचा मानते न थे। सभी को सदगुण-विकास श्रीर धर्माचरण का समान श्रधिकार एक-सा है-ऐसा उनका हट सिद्धाना था। इस सिद्धान्त को तत्कालीन समाजन्त्रेत्र में लाग करने का प्रयत्न उनकी धर्ममूलक प्रवृत्ति की बाज है। अगर वे केवल निवृत्ति में ही पूर्ण धर्म समझते तो अपने व्यक्तिगत जीवन में श्रस्प्रथता का निवारण करके संतुष्ट रहते। पर उन्होंने ऐसा न किया । तत्कालीन प्रवल बहमत की श्रन्याय्य मान्यता के विकद्ध सिकय कदम उठाया श्रीर मेतार्य तथा हरिकेश जैसे सबसे निकृष्ट गिने जानेवाले अरपूर्यों को अपने धर्म संघ में समान स्थान दिलाने का द्वार खोल दिया। इतना ही नहीं बल्कि हरिकेश जैसे तपस्वी श्राध्यात्मिक चयडाल को छन्नाछत में श्रान-खशिख हुने हुए जात्यभिमानी ब्राह्मणों के धर्मवाटों में भेजकर गाँधीजी के द्वारा समर्थित मन्दिर में श्रस्पश्य प्रवेश जैसे विचार के धर्म बीज बोने का समर्थन भी महावीरान्यायो जैन परम्परा ने किया है। यज्ञ यागादि में अनिवार्य मानी जाने-वाली पश्च ऋगदि प्राणी हिंसा से केवल स्वयं पूर्णतया विरत रहते तो भी कोई महावीर या महावीर के अनुयायी त्यागी को हिंसामागी नहीं कहता। पर वे धर्म के मर्म को पूर्णतया समऋते थे। इसीसे जयघोष जैसे वीर साधु यज्ञ के महान सभारंभ पर विरोध की व संकट की परवाह बिना किए श्रपने श्रहिंसा सिद्धान्त को क्रियाशील व जीवित बनाने जाते हैं। श्रीर श्रन्त में उस यह में मारे जानेवाले पश्च को प्राण से तथा मारनेवाले याज्ञिक की हिंसावृत्ति से बचा लेते हैं। यह श्रहिंसा की प्रवृत्ति वाजू नहीं तो श्रीर क्या है ? खुद महावीर के समझ उनका पूर्व सहचारी गोशालक आया और अपने आपको वास्तविक स्वरूप से स्त्रिपाने का

भरसक प्रयत्न किया । महावीर उस समय चुप रहते तो कोई उन्हें मृषावादः विरिति के महावत से च्युत न गिनता । पर उन्होंने स्वयं सत्य देखा और सोचा कि असत्य न बोलना इतना ही उस वत के लिए पर्यात नहीं है बल्कि असत्यवाद का साक्षी होना यह भी भयमूलक असत्यवाद के वरावर ही है । इसी विचार से गोशालक की अत्युग रोषपकृति को जानते हुए भी भावी संकट की परवाह न कर उसके सामने वीरता से सत्य प्रकट किया और दुर्वासा जैसे गोशालक के रोषारिन के दुःसह ताप के कटुक अनुभव से भी कभी सत्य-संभापण का अनताप न किया ।

श्रव हम सुविदित ऐतिहासिक घटनाश्रों पर श्राते हैं। नेमिनाथ की ही प्राणि-रत्त्व्या की परम्परा को सजीव करनेवाले श्रशोक ने श्रपने धर्मशासनों में जो श्रादेश दिए हैं, ये किसी से भी छिपे नहीं हैं। ऐसा एक धर्मशासन तो खुद नेमिनाथ की ही साधना-भूमि में श्राज भी नेमिनाथ की परंपरा को याद दिलाता है। श्रशोक के पौत्र सम्प्रति ने प्राणियों की हिंसा रोकने व उन्हें श्रभय-दान दिलाने का राजोचित प्रवृत्ति मार्ग का पालन किया है।

बौद्ध कि व सन्त मातृचेट का किएकालेख इतिहास में प्रसिद्ध है । किनिष्क के आमंत्रण पर श्रति बुदापे के कारण जब मातृचेट मिन्नु उनके दरबार में न जा सके तो उन्होंने एक पराबद्ध लेख के द्वारा आमंत्रणदाता किनिष्क जैसे राक रूपति से पशु-पन्नी आदि प्राणियों को अभयदान दिलाने की भिन्ना मांगी। हर्षवर्षन, जो एक पराक्रमी धर्मवीर सम्राट था, उसने प्रवृत्ति मार्ग को कैसे विकसित किया यह सर्वविदित है। वह हर पाँचवें साल अपने सारे खजाने को भलाई में खर्च करता था। इससे बदकर अपरिग्रह की प्रवृत्ति बाजू का राजीचित उदाहरण शायद ही इतिहास में हो।

गुर्जर सम्राट् शैव सिद्धराज को कौन नहीं जानता? उसने मलघारी आचार्य अभयदेव तथा हेमचन्द्रसूरि के उपदेशानुसार पशु, पश्ची आदि प्राणियों को अभयदान देकर अहिंसा की प्रवृत्ति बाजू का विकास किया है। उसका उत्तराविकारी कुमारपाल तो परमाईत ही था। उसने किलकाल सर्वत्र आचार्य हेमचन्द्र के उपदेशों को जीवन में इतना अधिक अपनाया कि विरोधी लोग उसकी प्राणिरखा की भावना का परिहास तक करते रहे। जो कर्तव्य पालन की दृष्टि से युद्धों में भाग भी लेता था वही कुमारपाल अमारि-योषणा के लिए प्रख्यात है।

श्रक्षमर, जहाँगिर बैसे मांसमोजी व शिकारशोखी मुसलिम बादशाहों से हीरविजय, शान्तिचन्द्र, भानुचन्द्र श्रादि साधु ख्रों ने जो काम कराया वह श्राहसा धर्म की प्रवृत्ति बाजू का प्रकाशमान उदाहरण है। ये साधु तथा उनके श्रनुगामी शह्य था आपने धर्मस्थानों में हिंसा से विरत रहकर आहिंसा के आचरण का संतोष धारण कर सकते थे। पर उनकी सहजसिद्ध आत्मीपम्यकी वृत्ति निष्क्रिय न रही। उस वृत्ति ने उनको विभिन्नधर्मी शक्तिशाली बादशाहों तक साहस पूर्वक अपना ध्येय लेकर जाने की प्रेरणा की और अन्त में वे सफल भी हुए। उन बादशाहों के शासनादेश आज भी हमारे सामने हैं, जो आहिंसा धर्म की गतिशीलता के साली हैं।

गुजरात के महामास्य वस्तुपाल का नाम कीन नहीं जानता ? वह स्रपनी घन-राशि का उपयोग केवल ऋपने धर्मपंथ या साधुसमाज के लिए ही करके सन्तुष्ट न रहा। उसने सार्वजनिक कल्याण के लिए अनेक कामों में अति उदारता से घन का सतुपयोग करके दान मार्ग की व्यापकता सिद्ध की। जगडु शाह जो एक कच्छ का व्यापारी था और जिसके पास अन्न घास ख्रादि का बहुत बड़ा संग्रह था उसने उस सारे संग्रह को कच्छ, काठियावाड़ और गुजरात व्यापी तीन वर्ष के तुर्भिद्ध में यथोयोग्य बाँट दिया व पशु तथा मनुष्य की अनुकरणीय सेवा द्वारा अपने संग्रह की सफलता सिद्ध की।

नेमिनाथ ने जो पश्च पत्नी श्रादि की रह्मा का छोटा सा धर्मशीजवपन किया था. श्रीर जो मांसभोजन त्याग की नींव डाली थी उसका विकास उनके उत्तरा-धि हारियों ने श्रानेक प्रकार से किया है, जिसे हम ऊपर संक्षेप में देख चुके। पर यहाँ पर एक दो शतें खास उल्लेखनीय हैं। इम यह कबल करते हैं कि पिंजरापोल की संस्था में समयानुसार विकास करने की बहुत गुंजाइश है श्लीर उसमें अनेक सुधारने योग्य ब्रुटियां भी हैं। पर पिंजरापील की संस्था का सारा इतिहास इस बात की साची दे रहा है कि पिंजरापोल के पीछे एक मात्र प्राणि-रता श्रीर जीवदया की भावना ही सजीव रूप में वर्तमान है। जिन लाचार पश-पची श्रादि प्राणियों को उनके मालिक तक छोड़ देते हैं, जिन्हें कोई पानी तक नहीं पिलाता उन प्राणियों की निष्काम भाव से ब्राजीवन परिचर्या करना. इसके लिए लाखों रुपए खर्च करना, यह कोई साधारण धर्म संस्कार का परिणाम नहीं है। गुजरात व राजस्थान का ऐसा शायद ही कोई स्थान हो जहाँ विजरा-पोल का कोई न कोई स्वरूप वर्तमान न हो। वास्तव में नेमिनाथ ने पिंजरबद्ध प्राणियों को अभयदान दिलाने का जो तेजस्वी परुपार्थ किया था. जान पडता है. उसी की यह चिरकालीन धर्मस्मृति उन्हीं के जन्मस्थान गुजरात में चिरकाल से व्यापक रूप से चली त्राती है, श्रीर जिसमें श्राम जनता का भी पूरा सहयोग है। पिंजरापोल की संस्थाएँ केवल लाते लंग है लाचार प्राणियों की रहा के कार्य तक ही सीमित नहीं हैं। वे ऋतिवृष्टि दुष्काल ऋदि संकटपूर्ण समय में दूसरी भी श्रामेकविष सम्मवित प्राचिरक्षण-प्रवृत्तियाँ करती हैं।

श्रीहंसा व दया के विकास का पुराना इतिहास देखकर तथा निर्मीस मोजन की व्यापक प्रथा श्रीर जीव दया की व्यापक प्रवृत्ति देखकर ही लोकमान्य तिलक ने एक बार कहा था कि गुजरात में जो श्रीहंसा है, वह जैन परम्परा का प्रभाव है। यह ध्यान में रहे कि यदि जैन परम्परा केवल निवृत्ति बाजू का पोषण करने में कृतार्थता मानती तो इतिहास का ऐसा मन्य रूप न होता जिससे तिलक जैसों का ध्यान खिचता।

हम "जीव दया मयडली" की प्रवृति को भूल नहीं सकते । वह करीब ४० वर्षों से अपने सतत प्रयत्न के द्वारा इतने ऋधिक जीव दया के कार्य कराने में सफल हुई है कि जिनका इतिहास जानकर सन्तोष होता है । अपनेक प्रान्तों में ब राज्यों में धार्मिक मानी जाने वाली प्राणिहिंसा को तथा सामाजिक व वैयक्तिक मांस भोजन की प्रथा को उसने बन्द कराया है व लाखों प्राणियों को जीवित दान दिलाने के साथ-साथ लाखों स्त्री पुरुषों में एक आत्मीपम्य के सुसंस्कार का समर्थ बीजवपन किया है।

वर्तमान में सन्तवालका नाम उपेक्ष नहीं है। वह एक स्थानकवासी जैन मुनि है। वह अपने गुरू या श्रम्य धर्म-सहचारी मुनियों की तरह श्राहिसा की केवल निष्क्रिय बाजू का आश्रय लेकर जीवन व्यतीत कर सकता था, पर गांधीजी के व्यक्तित्व ने उसकी आत्मा में श्राहिसा की भावात्मक प्रेमच्योति को सिक्रय बनाया। अत्यत्व वह रूढ़ लोकापवाद की विना परवाह किए अपनी प्रेमचृत्ति को कृतार्थ करने के लिए पंच महाबत की विधायक बाजू के अनुसार नानाविध मानविहत की प्रवृतियों में निष्काम भाव से कृद पड़ा जिसका काम आज जैन जैनेतर सब बोगां का ध्यान खींच रहा है।

जैन झान-भाण्डार, मन्दिर, स्थापत्य व कला

श्रव हम जैन परम्परा की धार्मिक प्रदृत्ति वाजू का एक स्रोर भी हिस्सा देखें जो कि खास महत्व का है श्रीर जिसके कारण जैन परंपरा श्राज जीवित व तेजस्वी है। इस हिस्से में ज्ञानभराडार, मन्दिर श्रीर कला का समावेश होता है। सैकड़ों वयों से जगह जगह स्थापित वह वह जान-भायडारों में केवल जैन शास्त्र का या श्राप्यात्मशास्त्र का ही संप्रह रच्चण नहीं हुआ है बल्कि उसके द्वारा श्रमेक-विध लौकिक शास्त्रों का श्रसाम्प्रदायिक हिंछ से संप्रह संरक्षण हुआ है। क्या वैद्यक, क्या ज्योतिष, क्या मन्त्र तन्त्र, क्या संगीत, क्या सामुद्रिक, क्या भाषाशास्त्र, काव्य, नाटक, पुराण, श्रलंकार व कथाग्रंथ श्रीर क्या सर्व दर्शन संवन्त्री महत्व के शास्त्र — इन सर्वो का ज्ञानभायडारों में संग्रह संरच्चण ही नहीं हुआ है बल्क इनके श्रम्थयन व श्रम्थापन के द्वारा कुछ विधिष्ट विद्वानों ने ऐसी प्रतिभा-

मूलक नव इतियाँ भी रची हैं जो इपन्यत्र दुर्लभ हैं झौर मौलिक गिनी जाने लायक हैं तथा जो विश्वसाहित्य के संग्रह में स्थान पाने योग्य हैं। ज्ञानभाग्रहारों में से ऐसे ग्रंथ मिले हैं जो बौद्ध स्त्राद श्रन्य परंपरा के हैं झौर झाज दुनियाँ के किसी भी भाग में मूलस्वरूप में झभी तक उपलब्ध भी नहीं हैं। ज्ञानभाग्रहारों का यह जीवनदायी कार्य केवल धर्म की निश्चति बाजू से सिद्ध हो नहीं सकता।

यों तो भारत में ब्रानेक कलापूर्ण धर्मस्थान हैं, पर चामुपडराय प्रतिष्ठित गोमटेश्वर की मूर्ति की मन्यता व विमल शाह तथा वस्तुपाल श्रादि के मन्दिरों के शिल्प स्थापत्य ऐसे श्रानोखे हैं कि जिन पर हर कोई मुग्ध हो जाता है। जिनके हृदय में धार्मिक भावना की विधायक सौन्दर्य की बाजू का श्रादरपूर्ण स्थान न हो, जो साहित्य व कला का धर्मपोषक मर्म न जानते हों वे श्रापने धन के खजाने हस बाजू में खर्च कर नहीं सकते।

#### ब्यापक लं:कहिन की हरिष्ट

पहले से आज तक में अनेक जैन ग्रहस्थों ने केवल अपने धर्म समाज के हित की हिष्ट से आप्या-हित के लिए ही नहीं बिल्क साधारण जन समाज के हित की हिष्ट से आप्या-दिमक ऐसे कार्य किए हैं, जो ज्यावहारिक धर्म के समर्थक और आप्यास्मिकता के पोषक होकर सामाजिकता के सूचक भी हैं। श्रारोग्यालय, भीजनालय, शिक्तणा-लय, वाचनालय, अनाथालय जैसी संस्थाएँ ऐसे कार्यों में शिने जाने योग्य हैं।

ऊपर जो इमने प्रवर्तक धर्म की बाजू का संदोप में वर्णन किया है, वह केवल इतना ही सूचन करने के लिए कि जैन धर्म जा एक श्राध्यात्मिक धर्म व मोद्य-वादी धर्म है वह यदि धार्मिक प्रवृत्तियों का विस्तार न करता श्रीर ऐसी प्रवृत्तियों से उदासीन रहता तो न सामाजिक धर्म वन सकता, न सामाजिक धर्म रूप से जीवित रह सकता श्रीर न क्रियाशील लोक समाज के बीच गौरव का स्थान पा सकता । ऊपर के वर्णन का यह विलकुल उद्देश्य नहीं है कि श्रतीत गौरव की गाया गाकर श्रात्मप्रशंसा के मिथ्या भ्रम का इम पोषण करें श्रीर देशकालानु-रूप नए-नए श्रावश्यक करांव्यों से मुँह मोहें। हमारा स्वष्ट उद्देश्य तो यही है कि पुरानी व नई पीढ़ी को हजारों वर्ष के विरासती सुसंस्कार की याद दिलाकर उनमें करांव्य की भावना प्रशिप्त करें तथा महात्माजी के सेवाकायों की श्रोर श्राकुष्ट करें।

#### गांधीजी की सूक

बैन परम्परा पहले ही से ऋहिंसा धर्म का ऋत्यन्त ऋाष्ट्र रखती ऋाई है। पर सामाजिक धर्म के नाते देश तथा सामाज के नानाविध उत्थान-पतनों में जब-जब शस्त्र धारण करने का प्रसंग ऋाया तब-तब उसने उससे भी मुँह न मोड़ा। यद्यपि शस्त्र धारण के द्वारा सामाजिक हित के रच्चाकार्य का अहिंसा के आत्यतिक समर्थन के साथ मेल विठाना सरल न था पर गांधीजी के पहिले ऐसा
कोई अशस्त्र युद्ध का मार्ग खुला भी न था। अतयद जिस रास्ते अन्य जनता
जाती रही उसी रास्ते जैन जनता भी चली। परन्तु गांधीजी के बाद तो युद्ध का
कर्मच्चेत्र सच्चा धमंखेत्र बन गया। गांधीजी ने अपनी अपूर्व स्क से ऐसा मार्ग
लोगों के सामने रला जिसमें वीरता की पराकाच्डा जरूरी है और सो भी शख्य
धारण बिना किए ही। जब ऐसे अशस्त्र प्रतिकार का अहिंसक मार्ग सामने आया
तव वह जैन परम्परा के मूलगत अहिंसक संस्कारों के साथ सविशेष संगत दिखाई
दिया। यही कारण है कि गांधीजी की आहिंसामूलक सभी प्रवृत्तियों में जैन खोपुरुषों ने अपनी संख्या के अनुपात से जुलना में अधिक ही भाग लिया और
आज भी देश के कोने-कोने में भाग ले रहे हैं। गांधीजी की आहिंसा की रचनात्मक अमली स्क ने अहिंसा के दिशाशस्य उपासकों के सामने इतना बड़ा
आदर्श और कार्यचेत्र रखा है जो जीवन की इसी लोक में स्वर्ग और मोच्च की
आकांचा को सिद्ध करने वाला है।

अपरिग्रह च पश्चिह-परिमाण व्रत

प्रस्तुत शान्तिवादी सम्मेलन जो शान्तिनिकेतन में गांधीजी के सत्य श्रिहंसा के सिद्धान्त को वर्तमान श्राति संघर्षप्रधान युग में श्रमली बनाने के लिए विशेष ऊहापोइ करने को मिल रहा है, उसमें श्रिहंसा के विरासती संस्कार धारण करने वाले इम जैनों का मुख्य कर्तव्य यह है कि श्रिहंसा की साधना की हरएक बाजू में भाग लें। श्रीर उसके नवीन विकास को श्रपनाकर श्रिहंसक संस्कार के स्तर को ऊँचा उठावें। परन्तु यह काम केवल चर्चा या मौलिक सहानुभूति से कभी सिद्ध नहीं हो सकता। इसके लिए जिस एक तत्त्व का विकास करना जकरी है वह है अपरिग्रह या परिग्रह-परिमाण वत।

उक्त वत पर जैन परम्परा इतना श्रिषिक भार देती आई है कि इसके विना श्रिष्टिंसा के पालन को सर्वथा असम्भव तक माना है। त्यागिवर्ग स्वीकृत अपिरप्रह की प्रतिज्ञा को सच्चे आर्थ में तब तक कभी पालन नहीं कर सकते जब तक वे अपने जीवन के अंग प्रत्यंग को स्वावलम्बी और सादा न बनावे। पुरानी स्विद्यों के चक्र में पड़कर जो त्याग तथा सादगी के नाम पर दूसरों के अम का अधिकाधिक फल मोगने की प्रथा रुद हो गई है उसे गांधीजी के जीवित उदाहरण हारा हटाने में व महावीर की स्वावलम्बी सची जीवन प्रथा को अपनाने में आज कोई संकोच होना न चाहिए। यही अपरिग्रह वत का तात्यर्थ है।

जैन परम्परा में ग्रहस्थवर्ग परिश्रह-परिमाण वत पर स्रर्थात् स्वतन्त्र इच्छा-

पूर्वक परिग्रह की मर्यादा को संकुचित बनाने के संकरूप पर हमेशा मार देता आया है। पर उस मत की यथार्थ आवश्यकता और उसका मूल्य जितना आज है, उतना शायद ही भूतकाल में रहा हो। आज का विश्वव्यापी संघर्ष केवल परिग्रहमुलक है। परिग्रह के मूल में लोमवृत्ति ही काम करती है। इस वृत्ति पर ऐच्छिक अंकुश या नियन्त्रण विना रखे न तो व्यक्ति का उद्घार है न समाज का और न राष्ट्र का। लोभ वृत्ति के आन्यिन्त्रत होने के कारण ही देश के अन्दर तथा अन्तर्राष्ट्रीय च्रेत्र में खींचातानी व युद्ध की आशंका है, जिसके निवारण का उपाय सोचने के लिए प्रस्तुत सम्मेलन हो रहा है। इसलिए जैन परम्परा का प्रथम और सर्वप्रथम कर्तव्य तो यही है कि वह परिग्रह-परिमाण वत का आधुनिक हिन्द से विकास करे। सामाजिक, राजकीय तथा आर्थिक समस्याओं के निपटारे का अगर कोई कार्यसाधक अहिंसक इलाज है तो वह ऐच्छिक अपरिग्रह वत या परिग्रह-परिमाण वत ही है।

श्राहिंसा को परम धर्म माननेवाले श्रीर विश्व शांतिवादी सम्मेलन के प्रति श्रापना कुछ-न-कुछ कर्तव्य समभक्तर उसे श्रदा करने की द्वतिवाले जैनों को पुराने परिग्रह-परिमाण वत का नीचे लिखे माने में नया श्रर्थ फलित करना होगा श्रीर उसके श्रनुसार जीवन व्यवस्था करनी होगी।

- (१) जिस समाज या राष्ट्र के इम श्रंग या घटक हो उस सारे समाज या राष्ट्र के सर्वसामान्य जीवन घोरण के समान ही जीवन घोरण रखकर तदनुसार जीवन की श्रावश्यकताश्रों का घटना या बढ़ना।
- (२) जीवन के लिए श्रनिवार्य जरूरी वस्तुओं के उत्पादन के निमित्त किसी-न-किसी प्रकार का उत्पादक श्रम किए बिना ही दूसरे के वैसे श्रमपर, शक्ति रहते हुए भी, जीवन जीने को परिग्रह-परिमाया जत का बाधक मानना।
- (३) व्यक्ति की बची हुई या संचित सब प्रकार की सम्मति का उत्तराधिकार उसके कुटुम्ब या परिवार का उतना ही होना चाहिए जितना समाज या राष्ट्र का । अर्थात् परिप्रह-परिमाण व्रत के नए अर्थ के अनुसार समाज तथा राष्ट्र से पृथक् कुटुम्ब परिवार का स्थान नहीं है।

ये तथा श्रन्य ऐसे जो जो नियम समय समय की श्रावश्यकता के श्रनुसार । राष्ट्रीय तथा श्रन्तराष्ट्रीय हित की हिन्द से फिलित होते हों, उनको जीवन में लागू करके गांधीजी के राह के श्रनुसार ख़ौरों के सामने सबक उपस्थित करना यही हमारा विश्व शान्तिवादी सम्मेलन के प्रति मुख्य कर्वम्य है ऐसी हमारी सफ्ट समक्ष है।

**ई० १६४६** ]

### जीव और पश्च परमेष्ठी का स्वरूप

(१) प्रश्न-परमेष्ठी क्या वस्तु है १

उत्तर वह जीव है।

(२) प्रश्न--क्या सभी जीव परमेष्ठी कहलाते हैं।

उ०---नहीं।

(३) प्र• - तब कौन कहलाते हैं ?

उ० — जो जीव परम में श्रर्थात् उत्कृष्ट स्वरूप में — समभाव में ष्ठिन् श्रयौत् स्थित हैं, वे ही परमेष्ठी कहलाते हैं।

(४) प्र॰--परमेष्ठी श्रीर उनसे भिन्न जीवों में क्या श्रन्तर है ?

उ॰—- ग्रन्तर, श्राध्यात्मिक विकास होने न होने का है। श्रर्थात् जो श्राध्यात्मिक विकास वाले व निर्मल श्रात्मशक्ति वाले हैं, वे परमेष्ठी श्रीर जो मिलन श्रात्मशक्ति वाले हैं वे उनसे भिन्न हैं।

(५) प्र०—जो इस समय परमेष्ठी नहीं हैं, क्या वे भी साधनों डारा अगल्या को निर्मल बनाकर वैसे बन सकते हैं १

उ०-- श्रवश्य ।

(६) प्र॰—तत्र तो जो परमेष्ठी नहीं हैं ख्रीर जो हैं उनमें शक्ति की ऋषेद्धा से भेद क्या हुआ !

उ • — कुछ भी नहीं। अन्तर सिर्फ शक्तियों के प्रकट होने न होने का है। एक में आत्म-शक्तियों का विशुद्ध रूप प्रकट हो गया है, दूसरों में नहीं।

(७) प्र०—जब श्रसिलयत में सब जीव समान ही हैं तब उन सबका सामान्य स्वरूप (लक्षण क्या है ?

उ० — रूप रस गन्ध स्पर्ध श्रादि पौद्गिलिक गुणों का न होना स्रौर चेतना का होना यह सब जीवों का सामान्य लच्चण है।

१ ''ब्ररसमरूवमगंषं, ब्रम्बरं चेदणागुणमसद्दं जाग् ब्रस्तिगग्गहग्, जीव-पणिहिङ्संठाण् ॥'' प्रवचनसार श्रेयतस्वाधिकार, गाथा ८०।

श्रथात्—जो रस, रूप, गन्ध श्रीर शब्द से रहित हैं जो श्रव्यक्त—स्पर्श रहित है, श्रतएव जो लिक्कों—इन्द्रियों से श्रमास है जिसके कोई संस्थान श्राकृति नहीं है।

- (८) प्र॰—उक्त सङ्ग्ण तो ऋतीन्द्रिय-इन्द्रियों से जाना नहीं जा सकने वासा है; फिर उसके द्वारा जीवों की पहिचान कैसे हो सकती है !
- उ० निश्चय दृष्टि से जीव श्रतीन्त्रिय हैं इसिलये उनका लह्न्य श्रतीन्त्रिय होना ही चाहिए, क्योंकि लह्न्य लक्ष्य से भिन्न नहीं होता। जब लक्ष्य श्रयीत् जीव इन्द्रियों से नहीं जाने जा सकते, तब इनका लह्न्य इन्द्रियों से न जाना जा सके, यह स्वाभाविक ही है।
- (६) प्र० जीव तो झाँख झादि इन्द्रियों से जाने जा सकते हैं। मनुष्य, पद्धी की इस्रोदि जीवों को देखकर व झूकर हम जान सकते हैं कि यह कोई जीवधारी है। तथा किसी की झाकृति झादि देखकर या भाषा सुनकर हम यह भी जान सकते हैं कि झसुक जीव सुखी, दुःखी, मूद, विद्वान्, प्रसन्न या नाराज है। फिर जीव ख्रतीन्द्रिय कैसे ?
- उ० शुद्ध रूप श्रयांत् स्वभाव की श्रपेचा से जीव श्रतीत्त्रिय है। श्रमुद्ध रूप श्रयांत् विभाव की श्रपेचा से वह इन्द्रियगोचर भी है। श्रमुर्त्व रूप, रस श्रादि का श्रभाव या चेतनाशक्ति, यह जीव का स्वभाव है, श्रौर भाषा, श्राकृति, युख, दुःख, राग, देष श्रादि जीव के विभाव श्रयांत् कर्मजन्य पर्याय हैं। स्वभाव पुद्गल-निरपेच्च होने के कारण श्रतीन्द्रिय है श्रीर विभाव, पुद्गल-सापेच होने के कारण इन्द्रियग्राह्म हैं। इसलिये स्वाभाविक लच्चण की श्रपेचा से जीव को श्रतीन्द्रिय समभन्ता चादिए।
- (१०) प्र० ख्रगर विभाव का संबन्ध जीव से है तो उसकी लेकर भी जीव का लक्षण किया जाना चाहिए ?
- उ० किया ही है। पर वह लच्चण सब जीवों का नहीं होगा, सिर्फ संसारी जीवों का होगा। जैसे जिनमें सुख-दुःख, राग-द्रेष श्रादि भाव हों या जो कर्म के कर्ता श्रीर कर्म-फल के भोक्ता श्रीर शरीरचारी हों वे जीव हैं।
  - (११) प्र०-- उक्त दोनों लच्चणों को स्पष्टतापूर्वक समभाइये।
- उ॰-प्रथम लच्चण स्वभावस्पर्शी है, इसलिए उसकी निश्चय नय की श्रपेचा से तथा पूर्ण व स्थायी समक्तना चाहिये। दूसरा लच्चण विभावस्पर्शी है, इसलिए

१ 'थः कर्ता कर्मभेदानां भोका कर्मफलस्य च । संस्मर्ता परिनिर्वाता, स स्नातमा नान्यलच्चणः ॥''

अर्थात् — जो कमों का करनेवाला है, उनके फल का भोगने वाला है, संसार में भ्रमण करता है और मोच को भी पा सकता है, वही जीव है। उसका अन्य

उसको व्यवहार नय की अपेदा से तथा अपूर्ण व अस्थायी समक्षना चाहिए। सारांश यह है कि पहला लच्चण निश्चय-दृष्टि के अनुसार है, अतएव तोनों काल में घटनेवाला है और दूसरा लच्चण व्यवहार-दृष्टि के अनुसार है, अतएव तीनों काल में नहीं घटनेवाला है। अर्थात् संसार दशा में पाया जानेवाला और मोच दशा में नहीं पाया जाने वाला है।

(१२) प्रo—उक्त दो दृष्टि से दो लक्क्ण जैसे जैनदर्शन में किये गए हैं, क्या वैसे जैनेतर-दर्शनों में भी हैं ?

उ० — हाँ, 'साङ्ख्य, 'योग, 'वेदान्त आदि दर्शनों में आत्मा को चेतन-रूप या सिबदानन्दरूप कहा है सो निश्चय नय' की अपेदा से, और 'न्याय,

१ 'श्रयास्य जीवस्य सङ्जिवजृभितानन्तराकिहेतुके त्रिसमयावस्थायित्व लच्चगो वस्तुस्वरूपभूततया सर्वदानपायिनि निश्चयजीवत्वे सत्यिप संसारावस्थाया-मनादिप्रवाहप्रवत्तपुद्गलसंश्लेषदूषितात्मतया प्राराचतुष्काभिसंबद्धसं व्यवहारजीव-स्वहेतुर्विभक्तस्योऽस्ति ।' —प्रवचनसार, श्रमृतचन्द्र—कृत टीका, गाथा ५३।

सारांश — जीवत्व निश्चय श्रीर व्यवहार इस तरह दो प्रकार का है। निश्चय जीवत्व श्रनन्त-शान-शक्तिस्वरूप होने से त्रिकाल-स्थायी है श्रीर व्यवहार-जीवत्व पीद्गिलिक-प्राणसंसर्ग रूप होने से संसारावस्था तक ही रहने वाला है।

२ 'पुरुषस्तु पुष्करपत्ताशाविल्लिंगः किन्तु चेतनः ।' — मुक्तावित पृ० ३६ । श्रर्थात् — श्रात्मा कमलपत्र के समान निर्लेप किन्तु चेतन है ।

३ तस्माच सत्त्वात्परिणामिनोऽत्यन्तविधर्मा विशुद्धोऽन्यक्षितिमात्ररूपः पुरुषः' पातञ्जल सत्र, प.द. ३, सत्र ३५ माण्य ।

श्रर्थात्—पुरुष-श्रात्मा-चिन्मात्ररूप है श्रीर परिणामी सन्त्व से श्रत्यन्त विलच्य तथा विशुद्ध है।

४ "विज्ञानमानन्दं ब्रह्म"—बृहदारययक ३।६।२८

श्रर्थात् — ब्रह्म-श्रात्मा-श्रानन्द तथा ज्ञानरूप है।

६ "निश्चयमिह भूतार्थं, व्यवहारं वर्णयन्त्यभ्तार्थम्।"

- पुरुषार्थसिद्ध्युपाय स्त्रोक ५

ग्रर्थात्—तात्विक-हिष्ट को निश्चय-हिष्ट ग्रीर उपचार-हिष्ट को व्यवहार हिष्ट कहते हैं।

५ "इच्छाद्रेषप्रयक्षमुखदुःखज्ञानान्यात्मनो लिङ्गमिति।"

— न्यायदर्शन १।१।१० अप्रयात्—१ इच्छा, २ द्वेष, ३ प्रयक्त, ४ सुल, ५ दुःल और ज्ञान,ये आप्तमा के लक्षणा हैं। भैशैषिक आदि वर्शनों में युल, हुन्ल, इच्छा, होप, आदि आत्मा के लक्षण बत-लाए हैं सो व्यवहार नय की अपेका से ।

- (१३) प्र॰—क्या जीव और आतमा इन दोनों शब्दों का मतल एक है ? उ॰—हाँ, बैनशास्त्र में तो संसारी अपसंसारी सभी चेतनों के विषय में 'जीव और आतमा', इन दोनों शब्दों का प्रयोग किया गया है, पर वेदान्त शब्दि दर्शनों में जीव का मतलब संसार-अवस्था वाले ही चेतन से है, मुक्तचेतन से नहीं, और आतमा शब्द तो साधारण है।
- (१४) प्र श्रापने तो जीव का स्वरूप कहा, पर कुछ विद्वानों को यह कहते सुना है कि श्रात्मा का स्वरूप श्रनिर्वचनीय श्रर्थात् वचनों से नहीं कहे जा सकने योग्य है, सो इसमें सत्य क्या है ?
- उ॰—उनका भी कथन युक्त है क्यों कि शब्दों के द्वारा परिभित मान प्रगट किया जा सकता है। यदि जीन का नास्तिनिक स्वरूप पूर्णतया जानना हो तो नह अपरिभित होने के कारण शब्दों के द्वारा किसी तरह ृहीं बताया जा सकता। इसलिए इस अपेत्वा से जीन का स्वरूप अनिर्वचनीय<sup>3</sup> है। इस बात को जैसे अन्य दर्शनों में 'निर्निकल्ग' शब्द से या
  - १ 'जीवो हि नाम चेतनः शरीराध्यत् प्राणानां घारियता ।'
     अझसूत्र भाष्य, पृष्ठ १०६, ऋ० १, पाद १, ऋ० ५, सू० ६ ।
    ऋर्षात्—जीव वह चेतन है जो शरीर का स्वामी है और प्राणों को घारण
- करने वाला है । २ जैसे—'त्रात्मा वा ऋरे श्रोतक्यो मन्तक्यो निदिध्यासितक्यः' इत्यादिक —बहदारण्यक २।४।५ ।
  - ३ 'यतो वाचो निवर्तन्ते, न यत्र मनसो गतिः ।
    शुद्धानुभवसंवयं, तद्र्षं परमात्मनः ॥' द्वितीय, स्त्रोक ४ ॥
    ४ ''निरालम्बं निराकर', निर्विकल्पं निरामयम् ।
    श्रात्मनः परमं ज्योति-र्निवपाधि निरज्जनम् ॥' प्रथम, १ ।
    'धावन्तोऽपि नया नैके, तत्स्वरूपं स्पृशन्ति न ।
    समुद्रा इव कल्लोलैः, कृतप्रतिनिवृत्तयः ॥' द्वि०, ८ ॥
    'शब्दोपरक्ततद्र्प्वोधकत्रयपद्धतिः ।
    निर्विकल्पं तु तद्र्पं गम्यं नानुभवं विना ॥' द्वि०, ६ ॥

'नेति'' शब्द कहा है वैसे ही जैनदर्शन में 'सरा तत्थ निवस्ते तक्का तत्थ न विजर्ड़' [ त्राचाराङ्ग ५ ६ ] इत्यादि शब्द से कहा है। यह अनिर्वचनीयत्व का कथन परम निश्चय नय से या परम शुद्ध द्रव्याधिक नय से समझना चाहिए। और हमने जो जीव का चेतना या अमूर्त्तव तच्च्य कहा है सो निश्चय दृष्टि से या शुद्ध पर्यायाधिक नय से।

(१५) प्र० - कुछ तो जीव का स्वरूप ध्यान में आर्या, अन्न यह कहिए कि वह किन तत्त्वों का बना है ?

उ० - वह स्वयं श्रनादि स्वतंत्र तत्त्व है, श्रन्य तत्त्वों से नहीं बना है।

(१६) प्र० — सुनने व पढ़ने में श्राता है कि जीव एक रासायनिक वस्तु है, श्रयांत् भौतिक मिश्रणों का परिणाम है, वह कोई स्वयं सिद्ध वस्तु नहीं है, वह उत्पन्न होता है श्रोर नष्ट भी। इसमें क्या सत्य है ?

उ॰—जो सूक्ष्म विचार नहीं करते, जिनका मन विशुद्ध नहीं होता श्रीर जो भ्रान्त हैं, वे ऐसा कहते हैं। पर उनका ऐसा कथन भ्रान्तिमूलक है।

(१७) प्र०-भ्रान्तिमूलक क्यों ?

उ० — इसलिए कि ज्ञान, सुल, दुःल, हर्ष, शोक, श्रादि वृत्तियाँ, जो मन से संवन्ध रलती हैं; वे स्थूल या सूक्ष्म भौतिक वस्तुक्रों के श्रालम्बन से होती हैं,

'त्रतद्व्यावृत्तितो भिन्नं, सिद्धान्ताः कथयन्ति तम् । वस्तुतस्तु न निर्वाच्यं, तस्य रूपं कथंचन ॥' द्वि०, १६ ॥

---श्री यशोविजय-उपाध्याय-कृत परमज्योतिः पञ्चविंशतिका । 'ब्रप्राप्येय निवर्तन्ते, बचो धीभिः सहैव त ।

निर्गुण्त्वात्कभावाद्विशेषाणामभावतः ॥'

--श्रीशङ्कराचार्यकृत--उपदेशसाहस्री नान्यदन्यत्प्रकरण श्लोक ३१।

श्रर्थात् – शुद्ध जीव निर्मुण्, ऋकिय श्रीर श्रविशेष होने से न बुद्धिप्राह्य है श्रीर न वचन-प्रतिपाद्य है।

१ 'स एप नेति नेस्यात्माऽप्राह्मो न हि गृह्मतेऽशीयों न हि शीर्थतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथने न रिष्यत्यभयं वै जनक प्राप्तोसीति होवाच याज्ञवल्नयः।'

-- बृहदारस्यक, ऋध्याय ४, ब्राह्मस्य २. सूत्र ४ ।

२ देखो---चार्वाक दर्शन [ सर्वदर्शनसंग्रह पृ० १ ] तथा ग्राधुनिक मौतिक-बादी 'हेगल' ब्रादि विद्वानों के विचार प्रो० ध्रुव-रचित श्रापणो धर्म पृष्ठ ३२५ से श्रागे। भौतिक वस्तुएँ उन वृत्तियों के होने में साधनमात्र स्रयांत् निमित्तकारण हैं, उपादानकारण नहीं। उनका उपादानकारण स्रात्मा तत्त्व स्रात्मा दे है। इस-बिए भौतिक वस्तुओं को उक्त वृत्तियों का उपादानकारण मानना भ्रान्ति है।

(१८) प्र• - ऐसा क्यों माना जाय १

- उ॰ ऐसा न मानने में ऋनेक दोष आते हैं। जैसे सुख, दुःख, राज-रंक भाव, छोटी-बड़ी आयु, सस्कार-तिरस्कार, ज्ञान-अज्ञान आदि श्रनेक विरुद्ध भाव एक ही माता पिता की दो सन्तानों में पाए जाते हैं, सो जीव को स्वतन्त्र तत्त्व बिना माने किसी तरह श्रसन्दिष्य रीति से घट नहीं सकता।
- (१६) प्र० इस समय विज्ञान प्रवल प्रमाण समक्ता जाता है, इसिलए यह बतलावें कि क्या कोई ऐसे भी वैज्ञानिक हैं। जो विज्ञान के आधार पर जीव को स्वतन्त्र तत्त्व मानते हों ?
- उ० हाँ उदाहरणार्थ अस्त 'श्रोलीवरलाज' जो यूरोप के एक प्रसिद्ध वैशानिक हैं श्रीर कलकत्ते के 'जगदीशन्द्र वसु, जो कि संसार भर में प्रसिद्ध वैशानिक हैं। उनके प्रयोग व कथनों से स्वतन्त्र चेतन तत्त्व तथा पुनर्जन्त श्रादि की सिद्धि में सन्देह नहीं रहता। श्रमेरिका श्रादि में श्रीर भी ऐसे श्रानेक विद्वान् हैं, जिन्होंने परलोकगत श्रात्माश्रों के संग्वन्ध में बहुत कुछ जानने लायक खोज की है।
- (२०) प्र०—जीव के अस्तित्व के विषय में आपने को किस सबूत पर भरोसा करना चाहिए !
- उ० श्रस्यन्त एकाग्रतापूर्वक चिरकाल तक श्रात्मा का ही मनन करने वाले निःस्वार्थ ऋषियों के वचन पर, तथा स्वानुभव पर।
  - (२१) प्र॰--ऐसा श्रनुभव किस तरह प्राप्त हो सकता है !
  - उ॰-चित्त को शुद्ध करके एकामतापूर्वक विचार व मनन करने से।

२ जो स्वयं ही कार्यरूप में परिएत होता है वह उस कार्य का उपादानकारण कहलाता है । जैसे कपके का उपादानकारण सूत ।

३ देखो — म्रात्मानन्द जैन-पुस्तक प्रचारक-मण्डल म्रागण द्वारा प्रकाशित हिन्दी प्रथम 'कर्मग्रन्थ' की प्रस्तावना पृ० ३८ ॥

४ देखो-हिन्दीग्रंथरताकर कार्यालय, बंबई द्वारा प्रकाशित 'छायादर्शन'।

१ जो कार्य से भिन्न होकर उसका कारण बनता है वह निमित्तकारण कहलाता है। जैसे काके का निमित्तकारण पुतलीयर।

(२२) प्र० — जीव तथा परमेष्टी का सामान्य स्वरूप तो कुछ सुन खिया।
अन कहिए कि क्या सब परमेष्टी एक ही प्रकार के हैं या उनमें कुछ
अन्तर भी है!

उ०-सब एक प्रकार के नहीं होते। स्थूल दृष्टि से उनके पाँच प्रकार हैं

त्रर्थात् उनमें स्नापस में कुछ स्रन्तर होता है।

(२३) प्र०-वे पाँच प्रकार कीन हैं ? श्रीर उनमें श्रन्तर क्या है ?

उ० - श्रारिहत्त, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय श्रीर साधु ये पाँच प्रकार हैं। स्थूलरूप से इनका अन्तर जानने के लिए इनके दो विभाग करने चाहिए। पहले विभाग में प्रथम दो और दूसरे विभाग में पिछले तीन परमेष्टी सम्मिलित हैं। क्योंकि श्रारिहत्त सिद्ध ये दो तो ज्ञान दर्शन-चारित्र-वीयांदि शक्तियों को शुद्ध रूप में पूरे तौर से विकसित किये हुए होते हैं। पर आचार्यादि तीन उक्त शक्तियों को पूर्णतया प्रकट किए हुए नहीं होते किन्तु उनको प्रकट करने के लिए प्रयक्तशील होते हैं। श्रारिहंत सिद्ध ये दोही केवल पूज्य अवस्था को प्राप्त हैं, पूजक अवस्था को नहीं। इसीसे ये देवतत्त्व माने जाते हैं। इसके विपरीत आचार्य आदि तीन पूज्य, पूजक, इन दोनों अवस्थाओं को प्राप्त हैं। वे अपने से नीचे की श्रीण वालों के पूज्य और ऊपर की श्रीणवालों के पूजक हैं। इसी से 'गुरु' तत्त्व माने जाते हैं।

(२४) प्र०--श्चरिहन्त तथा सिद्ध का श्चापस में क्या श्चन्तर है ? इसी तरह श्चाचार्य श्चादि तीनों का भी श्चापस में क्या श्चन्तर है ?

उ॰ — सिद्ध, शरीररहित ऋतएव पौद्गलिक सब पर्यायों से परे होते हैं। पर ऋरिइन्त ऐसे नहीं होते। उनके शरीर होता है, इसलिए मोह, ऋज्ञान ऋदि नष्ट हो जाने पर भी ये चलने, फिरने, बोलने ऋदि शारीरिक, वाचिक तथा मानसिक कियाएँ करते रहते हैं।

सारांश यह है कि ज्ञान-चरित्र झादि शक्तियों के विकास की पूर्णता झरिहन्त सिद्ध दोनों में बराबर होती है। पर सिद्ध, योग (शारीरिक झादि किया) रहित और झरिहन्त योगसहित होते हैं। जो पहिले झरिहन्त होते हैं वे ही शारीर त्यागने के बाद सिद्ध कहलाते हैं। इसी तरह झाचार्य, उपाध्याय और साधुओं में साधु के गुर्या सामान्य रीति से समान होने पर भी साधु की झपेजा उपाध्याय और आचार्य में विशेषता होती है। वह यह कि उपाध्यायपद के लिए सूत्र तथा झर्य का वास्तविक ज्ञान, पदाने की शक्ति, वचन-मधुरता और चर्चा करने का सामध्य आदि कुछ लास गुर्य प्राप्त करना जरूरी है, पर साधुपद के लिए इन गुर्यों की कोई लास जरूरत नहीं है। इसी तरह आचार्यपद के लिए शासन

चलाने की शिक्त, गच्छ के हिताहित की जवाबदेही, झित गम्मीरता और देश-काल का विशेष ज्ञान आदि गुण चाहिए। साधुपद के लिए इन गुणों को प्राप्त करना कोई खास जरूरी नहीं है। साधुपद के लिये जो सताईस गुण जरूरी हैं वे तो आचार्य और उपाध्याय में भी होते हैं, पर इनके झलावा उपाध्याय में पचीत और आचार्य में छतीत गुण होने चाहिए झर्यात् साधुपद की अपेखा उपाध्यायपद का महत्त्व अधिक और उपाध्यायपद की अपेखा आचार्यपद का महत्त्व झिषक है।

(२५) सिद्ध तो परोच्च हैं, पर ऋरिहन्त शरीरधारी होने के कारण प्रत्यच्च हैं इसलिए यह जानना जरूरी है कि जैसे हम लोगों की ऋपेचा ऋरिहन्त की ज्ञान ऋर्षि आन्तरिक शक्तियाँ ऋलौकिक होती हैं वैसे ही उनकी बाह्य ऋवस्था में भी क्या इम से कुछ विशेषता हो जाती है ?

उ०—श्रवश्य । भीतरी शक्तियाँ परिपूर्ण हो जाने के कारण श्रारहन्त का प्रभाव इतना श्रलीं किक बन जाता है कि साधारण लोग इस पर विश्वास भी नहीं कर सकते । श्रारिइन्त का सारा व्यवहार लोकोत्तर होता है । मनुष्य, पशु पद्मी श्रादि भिन्न-भिन्न जाति के जीव श्रारिइन्त के उपदेश को श्रपनी-श्रपनी भाषा में समक्त लेते हैं । साँप, न्योला, चूहा, विल्ली, गाय, बाघ श्रादि जन्मशत्र प्राप्ता भी समवसरण में वैर ह्रेप इति छोड़कर श्रातृभाव धारण करते हैं । श्रारिइन्त के वचन में जो पैतीस गुण होते हैं वे श्रीरों के बचन में नहीं होते । जहीं श्रारिइन्त विराजमान होते हैं वहाँ मनुष्य श्रादि की कीन कहे, करोड़ों देव हाजिर होते, हाथ जोड़े लड़े रहते, मिक्त करते श्रीर श्रशोकह च श्रादि श्राट

१ 'लोकोत्तरचमत्कारकरी तव भवस्थितिः । यतो नाहारनीहारी, गोचरी चर्मचत्तुपाम् ॥'

- वीतरागस्तोत्र, द्वितीय प्रकाश, श्लोक ८।

अर्थात्—हे भगवन्! तुम्हारी रहन-सहन श्राक्षर्यकारक श्रतएव लोकोत्तर है, क्योंकि न तो आपका आहार देखने में श्राता और न नीहार (पालाना)।

२ 'तेषामेव स्वस्वभाषापरिगाममनोहरम् । ऋष्येकरूपं वचनं यत्ते धर्मावबोधकतः ।'

- बीतराग स्तोत्र, तृतीय प्रकाश, स्लोक ३।

३ 'श्रिहिंसामितिष्ठायां तत्सिन्निषी वैरत्यागः ।' —पातञ्जल योगसूत्र ३५-३६ । ४ देलो—'नैनतत्त्वादर्श' पृ० २ । प्रातिहायों को रचना करते हैं। यह सब श्रारिहन्त के परम योग की विभूति है। (२६) श्रारिहन्त के निकट देवों का श्राना, उनके द्वारा समवसरण का रचा जाना, जन्म-शञ्च जन्तुओं का श्रापस में वैर-विरोध त्याग कर समवसरण में उपस्थित होना, चौतीस श्रातिशयों का होना, हत्यादि जो श्रारिहन्त की विभूति कही जाती है, उस पर यकायक विश्वास कैसे करना ? ऐसा मानने में क्या युक्ति है ?

उ०— श्रपने को जो बातें श्रसम्भव सी मालूम होती हैं वे परमयोगियों के लिए साधारण हैं। एक जंगली भील को चक्रवतों की सम्पत्ति का थोड़ा भी ख्याल नहीं श्रा सकता। हमारी श्रीर योगियों की योग्यता में ही बड़ा फर्क है। हम विषय के दास, लालच के पुतले श्रीर श्रिरिथरता के केन्द्र हैं। इसके विपरीत योगियों के सामने विषयों था श्राक्ष्रण कोई चीज नहीं; लालच उनको छूता तक नहीं; वे स्थिरता में सुगेक के समान होते हैं। हम थोड़ी देर के लिए भी मन को सर्वथा स्थिर नहीं रख सकते; किसी के कटोर वाक्य को सुन कर मरने-मारने को तैयार हो जाते हैं; मामूली चीज गुम हो जाने पर हमारे प्राण् निकलने लग जाते हैं; स्थायांन्धता से श्रीरों की कौन कहे भाई श्रीर पिता तक भी हमारे लिये शाद्व वन जाते हैं। परम योगी इन सब दोषों से सर्वथा श्रवण होते हैं। जब उनकी श्रान्थित दशा इतनी उच हो तब उक्त प्रकार की लोकोत्तर स्थित होने में कोई श्रचरज नहीं। साधारण योगसमाधि करने वाले महात्माओं की श्रीर उच चित्र वाले साधारण लोगों की भी महिमा जितनी देखी जाती है उस पर विचार करने से श्रीरहन्त कैसे परम योगी की लोकोत्तर विभूति में संदेह नहीं रहता।

(२७) प्र०—व्यवहार (बाह्य ) तथा निश्चय ( ग्राम्यन्तर ) दोनों दृष्टि से श्रारिहन्त श्रीर सिद्ध का स्वरूप किस-किस प्रकार का है ?

उ० — उक्त दोनों दृष्टि से सिद्ध के स्वरूत में कोई अन्तर नहीं है। उनके लिये जो निश्चय है वही व्यवदार है, क्योंकि सिद्ध श्रवस्था में निश्चय व्यवहार की एकता हो जाती है। पर अरिहन्त के संबन्ध में यह बात नहीं है। अरिहन्त सगरीर होते हैं इसलिए उनका व्यावहारिक स्वरूप तो बाह्य विभृतियों से संबन्ध रखता है और नैश्चयिक स्वरूप श्रान्तरिक शक्तियों के विकास से। इसलिए निश्चय दृष्टि से श्रारिहन्त और निश्चय का स्वरूप समान समक्तना चाहिए।

(२८ प्र∘- उक्त दोनों र्हाष्ट से ऋाचार्य, उपाध्याय तथा साधु का स्वरूप किस-किस प्रकार का है ?

१ 'श्रशोकवृद्धः सुरपुष्पवृष्टिर्दिव्यध्वनिश्चामरमासनं च ।
 भामग्रङलं दुन्दुभिरातपत्रं सत्मातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् ॥'
 २ देखो—'वीतरागस्तोत्र' एवं पातञ्जलयोगसूत्र का विश्वतिपाद ।'

उ०--निश्चय दृष्टि से तीनों का स्वरूप एक-सा होता है। तीनों में मोस्मार्ग के आराधन की तत्परता श्रौर बाह्य-श्राम्यन्तर-निर्मन्थता श्रादि नैश्चिक श्रौर पारामार्थिक स्वरूप समान होता है। पर ज्यावहारिक स्वरूप तीनों का थोड़ा-बहुत भिन्न होता है। श्राचार्य की ज्यावहारिक योग्यता सबसे श्रविक होती है। क्योंकि उन्हें गच्छ पर शासन करने तथा जैन शासन की महिमा को सम्हालने की ज्वाबदेही लेनो पड़ती है। उपाध्याय को श्राचार्यपद के योग्य बनने के लिये कुछ विशेष गुण प्राप्त करने पड़ते हैं जो सामान्य साधुआं में नहीं भी होते।

(२६) परमेष्टियों का विचार तो हुन्ना। अप्र यह बतलाइए कि उनको नमसार किसलिए किया जाता है ?

उ॰ — गुणप्राप्ति के लिए। वे गुण्यान् हैं, गुण्यानों को नमस्कार करने से गुण की प्राप्ति श्रवश्य होती है क्यों कि जैसा ध्येय हो। ध्याता वैसा ही बन जाता है। दिन-एत चोर श्रोर चोरी की भावना करने वाला मनुष्य कभी प्रामाणिक (साहूकार) नहीं बन सकता। इसी तरह विद्या श्रीर विद्वान् की भावना करने वाला श्रवश्य कुछ, न-कुछ विद्या श्राप्त कर लेता है।

(३०) नमस्कार क्या चीज है ?

उ०--वड़ों के प्रति ऐसा बर्चाव करना कि जिससे उनके प्रति श्रपनी लघुता तथा उनका बहुमान प्रकट हो, वही नमस्कार है।

(३१) क्या सब अवस्था में नमस्कार का स्वरूप एक-सा ही होता है ?

उ० — नहीं । इसके द्वेत श्रीर श्रद्वेत, ऐसे दो भेद हैं । विशिष्ट स्थिरता प्राप्त न होने से जिस नमस्कार में ऐसा भाव हो कि मैं उपासना करनेवाला हूं श्रीर श्रमुक मेरी उपासना का पात्र है, यह दौतनमस्कार है । रागद्वेप के विकल्प नष्ट हो जाने पर चित्त की इतनी श्रपिक स्थिरता हो जाती है कि जिसमें श्रास्मा श्रपने को ही श्रपना उपास्य समभता है श्रीर केवल स्वरूप का ही ध्यान करता है, वह श्रद्वेत-नमस्कार है ।

(३२ प्र०-उक्त दोनों में से कौन सा नमस्कार श्रेष्ठ है ?

उ० — ग्रद्धैत । क्योंकि द्वैत-नमस्कार तो ग्रद्धैत का साधनमात्र है ।

(३३) प्र० — मनुष्य की बाह्य-प्रवृत्ति, किसी अन्तरङ्ग भाव से प्रेरी हुई होती है। तो किर इस नमस्कार का प्रेरक, मनुष्य का अन्तरङ्ग भाव क्या है ?

उ०--भक्ति।

प्र० - उस के कितने भेद हैं ?

उ०--दो । एक सिद्ध-भक्ति श्रौर दूसरी योगि-भक्ति । सिद्धां के श्रनन्त गुणां

की भावना भाना सिद्ध-भक्ति है श्रीर योगियों ( मुनियों ) के गुयों की भावना भाना योगि-भक्ति।

(३५) प्रo-पहिले ऋरिहन्तों को और पीछे सिखादिकों को नमस्कार करने का क्या सबब है ?

उ० — वस्तु को प्रतिपादन करने के कम दो होते हैं। एक पूर्वानुपूर्वी और दूसरा पश्चानुपूर्वी। प्रधान के बाद श्रप्रधान का कथन करना पूर्वानुपूर्वी है और श्रियान के बाद प्रधान का कथन करना पश्चानुपूर्वी है। पाँचों परमेष्टियों में 'सिंद' सबसे प्रधान हैं श्रोर 'साधु' सबसे श्रप्रधान, क्योंकि सिंद-श्रवस्था चैतन्य-शक्ति के विकास की श्राखिरी हह है श्रीर साधु-श्रवस्था उसके साधन करने की प्रथम भूमिका है। इसलिए यहाँ पूर्वानुपूर्वी कम से नमस्कार किया गया है।

(३६) प्र० - अगर पाँच परमेष्ठियों की नमस्कार पूर्वानुपूर्वी कम से किया गया है तो पहिले सिद्धों को नमस्कार किया जाना चाहिए, अरिहन्तों को कैसे १

उ० — यद्यपि कर्म-विनाश की श्रपेता से 'श्ररिहन्तों' से सिद्ध' श्रेष्ठ हैं। तो भी कृतकृष्यता की श्रपेता से दोनों समान ही हैं श्रीर व्यवहार की श्रपेता से तो 'सिद्ध' से 'श्ररिहन्त' ही श्रेष्ठ हैं। क्योंकि 'सिद्धों' के परोच्च स्वरूप को बतलाने वाले 'श्ररिहन्त' ही तो हैं। इसलिए व्यवहार-श्रपेत्वया 'श्ररिहन्तों' को श्रेष्ठ गिन-कर पहिले उनको नमस्कार किया गया है।

ई० १६**२**१ ]

[ पंचप्रतिक्रमण्

### 'संथारा' और अहिंसा'

हिंसा का मतलब है-प्रमाद या रागद्वेष या श्रासक्ति । उसका त्याग ही श्रिहिंसा है। जैन ग्रन्थों में प्राचीन काल से चली श्राने वाली श्रात्मघात की प्रथात्रों का निषेध किया है। पहाड़ से गिरकर, पानी में हुनकर, जहर खाकर श्रादि प्रथाएँ मरने की थीं श्रीर हैं - धर्म के नाम पर भी श्रीर दुनयत्री कारणी से भी। जैसे पश्र आदि की बिल धर्म रूप में प्रचिलत है वैसे ही आत्मविल भी प्रचलित रही । श्रीर कहीं-कहीं श्रव भी है: खासकर शिव या शक्ति के सामने । एक तरफ से ऐसी प्रथाओं का निषेध और दूसरी तरफ से प्राणान्त श्रनशन या संथारे का विशान। यह विरोध जरूर उल्कान में डालने वाला है पर भाव समक्तने पर कोई भी विरोध नहीं होता । जैन धर्म ने जिस प्राणनाश का निपेध किया है वह प्रमाद या श्रातिक पूर्वक किये जाने वाले प्राग्तनाश का ही। किसी ऐहिक या पारलीकिक संपत्ति की इच्छा से, कामिनी की कामना से और अन्य अभ्युदय की वांच्छां से धर्मबुध्या तरह तरह के आत्मवध होते रहे हैं। जैन धर्म कहता है वह श्रात्मवध हिंसा है। क्योंकि उसका प्रेरक तत्त्व कोई न कोई श्रासक्त भाव है ! प्राणान्त अनशन और संथारा भी यदि उसी भाव से या डर से या लोभ से किया जाय तो वह हिंसा ही है। उसे जैन धर्म करने की ग्राज्ञा नहीं देता । जिस प्राणान्त श्रनशन का विधान है, वह है समाधिमरण । जब देह श्रीर श्राध्यात्मिक सद्गुण संयम - इनमें से एक ही की पसंदगी करने का विषम समय श्रा गया तब यदि सचमुच संयमप्राण व्यक्ति हो तो वह देह रत्ना की परवाह नहीं करेगा।

र जैन शास्त्रों में जिसे संयारा या समाधिमरण कहा गया है, उसके संबन्ध में लिखते हुए हमारे देश के सुप्रसिद्ध दार्शनिक विद्वान् डा॰ एस॰ राषाकृष्णन ने अपने 'इंडियन फिलासफी' नःमक प्रन्थ में 'Suicide' (जिसका प्रचित्त अर्थ 'आत्मघात' किया जाता है) शब्द का व्यवहार किया है। सन् १६४३ में जब भी भँवरमल सिंगी ने जेल में यह पुस्तक पढ़ी तो इस विषय पर वास्तविक शास्त्रीय दृष्टि जानने की उत्सुकता हुई और उन्होंने प्रशाचकु पं॰ सुखलालजी को एक पत्र लिखकर अपनी जिल्लासा प्रकट की; उसके उत्तर में यह पत्र है।

मात्र देह की बिल देकर भी श्रपनी विशुद्ध श्राध्यात्मिक स्थिति को बचा लेगा; बैसे कोई सच्ची सती दसरा रास्ता न देखकर देह-नाश के द्वारा भी सतीत्व बचा लेती है। पर तस अवस्था में भी वह व्यक्ति न किसी पर रुष्ट होगा. न किसी तरह भयभीत श्रीर न किसी सविधा पर तह । उसका ध्यान एकमात्र संयत जीवन को बचा लेने और समभाव की रक्ता में ही रहेगा । जब तक देह और संयम दोनों की समान भाव से रहा हो. तबतक दोनों की रहा कर्तव्य है। पर एक की ही पसंदगी करने का सवाल आवे तब हमारे जैसे देहरचा पसंद करेंगे और आध्या-त्मिक संयम की उपेचा करेंगे, जब कि समाधिमरण का ऋधिकारी उल्टा करेगा। जीवन तो दोनों ही हैं - दैहिक और आध्यात्मक। जो जिसका अधिकारी होता है. वह कसौटी के समय पर उसी की पसंद करता है। श्रीर ऐसे ही श्राध्यात्मिक जीवन वाले व्यक्ति के लिए प्राणान्त ग्रानशन की इजाजत है: पामरों, भयभीतों या लालचियों के लिए नहीं। अब आप देखेंगे कि प्राणान्त अनशन देह रूप घर का नाश करके भी दिव्य जीवन रूप श्रापनी शाल्या को गिरने से बचा लेता है। इसलिए वह खरे शर्थ में तात्विक दृष्टि से श्रहिंसक ही है। जो लेखक श्रात्मघात रूप में ऐसे संयारे का वर्णन करते हैं वे मर्म तक नहीं सोचते। परन्त यदि किसी श्रति उच्च उदेश्य से किसी पर रागद्वेष विना किए संपूर्ण मैत्रीभावपूर्वक निर्भय श्रीर प्रसन्न हृदय से बाप जैसा प्राणान्त ग्रनशन करें तो फिर वे ही लेखक उस मरण को सराहेंगे, कभी श्रात्मधात न कहेंगे, क्योंकि ऐसे व्यक्ति का उद्देश्य श्रीर जीवनकम उन लेखकों की श्राँखों के सामने हैं, जब कि जैन परंपरा में संथारा करने वाले चाहे शुभाशयी ही क्यों न हों, पर उनका उद्देश्य श्रीर जीवन कम इस तरह सुविदित नहीं। परन्त शास्त्र का विधान तो उसी दृष्टि से है श्रीर उसका ऋहिंसा के साथ पूरा मेल भी है। इस ऋर्थ में एक उपमा है। यदि कोई व्यक्ति श्रापना सारा घर जलता देखकर कोशिश से भी उसे जलने से बचा न सके तो वह क्या करेगा ? आखिर में सबको जलता छोडकर आपने को बचा लेगा । यही स्थिति श्राध्यात्मक जीवनेच्छ की रहती है । वह खामख्वाह देह का नाश कभी न करेगा । शास्त्र में उसका निषेध है । प्रत्युत देहरचा कर्तव्य मानी गई है पर वह संयम के निमित्त । ऋाखिरी लाचारी में ही निर्दिष्ट शतों के साथ देहनाश समाधिमरण है श्रीर श्रृहिंसा भी । श्रृत्यथा बालमरण श्रीर हिंसा ।

भयक्कर दुष्काल आदि तक्कों में देह-रचा के निमित्त संयम से पतन होने का अवसर आवे या अनिवार्य रूपसे मरण लाने वाली बिमारियों के कारण खुद को और दूसरों को निरर्थक परेशानी होती हो और फिर भी संयम या सद्गुण की रचा सम्मव न हो तब मात्र संयम और समभाव की दृष्टि से संयारे का विभान है

जिसमें एक मात्र सूक्ष्म ब्राध्यात्मिक जीवन को ही बचाने का लक्ष्य है। जब बापूजी ब्रादि प्राणान्त ब्रनरान की बात करते हैं ब्रीर मशरूवाला ब्रादि समर्थन करते हैं तब उसके पीछे यही दृष्टिविन्दु मुख्य है।

यह पत्र तो कब का लिखा है। देरी भेजने में इसलिये हुई है कि राधाकुरणन के लेखन की जाँच करनी थी। श्री दलसखभाई ने इस विषय के खास प्रन्थ 'मरण विभक्ति प्रकीर्णक' ब्यादि देखे जिनमें उस प्रन्थ का भी समावेश है जिसके श्राधार पर राधाक व्यान ने लिखा है। वह प्रनथ है, श्राचारांग सत्र का श्रांग्रेजी भाषान्तर ऋध्ययन-सात । राधाऋष्णन ने लिखा है सो शब्दशः ठीक है । पर मुलसंदर्भ से छोटा सा दकडा श्रलग हो जाने के कारण तथा व्यवहार में श्राध्मवध ऋर्थ में प्रचलित 'स्युसाईड' शब्द का प्रयोग होने के कारण पढ़ने वालों को मूल-मंतव्य के बारे में भ्रम हो जाना स्वाभाविक है। बाकी उस विषय का सारा श्रध्ययन श्रीर परस्पर परामर्श कर लेने के बाद हमें मालम होता है कि यह प्रकरण संलेखना ग्रीर संथारे से संबन्ध रखता है। इसमें हिंसा की कोई ध तक नहीं है। यह तो उस व्यक्ति के लिए विधान है जो एकमात्र स्राध्यात्मिक जीवन का उम्मेदवार श्रीर तदर्थ की हुई सत्प्रतिज्ञाश्रों के पालन में रत हों। इस जीवन के अधिकारी भी अनेक प्रकार के होते रहे हैं। एक तो वह जिसने जिनकत्र स्वीकार किया हो जो श्राज विच्छिन्न है। जिनकल्यी मात्र श्रकेला रहता है श्रीर किसी तरह किसी की सेवा नहीं लेता। उसके वास्ते श्रम्तिम जीवन की घडियों में किसी की सेवा लेने का प्रसंग न आवे. इसलिये अनिवार्य होता है कि वह सावध श्रीर शक्त श्रवस्था में ही ध्वान श्रीर तपस्या श्रादि द्वारा ऐसी तैयारी करे कि न मरण से दरना पढ़े ह्यौर न किसी की सेवा लेनी पढ़े। वही सब जवाब-देहियों को ऋदा करने के बाद बारह वर्ष तक ऋकेला ध्यान तप करके ऋपने जीवन का उत्सर्ग करता है। पर यह कल्प मात्र जिनकल्पी के लिये ही है। बाकी के विधान जदे-जदे श्रधिकारियों के लिए हैं। सबका सार यह है कि यदि की हुई सत्प्रतिज्ञात्रों के भक्त का अवसर आवे और वह भक्त जो सहन कर नहीं सकता उसके लिए प्रतिशाभंग की ऋषेचा प्रतिशापालनपूर्वक मरण लेना ही श्रेय है। श्राप देखेंगे कि इसमें श्राध्यात्मिक वीरता है। स्थूल जीवन के लोभ से, श्राध्यात्मिक गुणों से ब्यत होकर मृत्यु से भागने की कायरता नहीं है। श्रीर न तो स्थूल जीवन की निराशा से ऊबकर मृत्यु मुख में पड़ने की श्रात्मवध कहलाने वाली वालिशता है। ऐसा व्यक्ति मृत्यु से जितना ही निर्भय, उतना ही उसके लिए तैयार भी रहता है । वह जीवन-प्रिय होता है, जीवन-मोही नहीं । संलेखना

मरण को आमंत्रित करने की विधि नहीं है पर अपने आप आने वाली मृत्यु के लिए निर्भय तैयारी मात्र है। उसी के बाद संधारे का भी श्रवसर श्रा सकता है। इस तरह यह सारा विचार श्रहिंसा श्रौर तन्मूलक सद्गुणों की तन्मयता में से ही श्राया है। जो श्राज भी श्रनेक रूप से शिष्टसंमत है। राधाकृष्णन ने जो लिखा है कि बौद धर्म 'स्यसाइड' को नहीं मानता सो ठीक नहीं है। खुद बुद के समय भिद्ध छन्न श्रीर भिद्ध वल्कली ने ऐसे ही श्रसाध्य रोग के कारण श्रात्मवध किया था जिसे तथागत ने मान्य रखा। दोनों भिन्न श्रप्रमत्त थे। उनके ब्रात्मवध में फर्क यह है कि वे उपवास ब्रादि के द्वारा धीरे-धीरे मृत्यु की तैयारी नहीं करते किन्तु एक बारगी शस्त्रवध से स्वनाश करते हैं जिसे 'हरीकरी' कहना चाहिए। यद्यपि ऐसे शस्त्रवध की संमति जैन ग्रन्थों में नहीं है पर उसके समान दूसरे प्रकार के वधों की संमित है। दोनों परम्परात्रों में भूल भूमिका सम्पूर्ण रूप से एक ही है। श्रीर वह मात्र समाधिजीवन की रज्ञा। 'स्युसाईड' शब्द कुछ निद्य सा है। शास्त्र का शब्द समाधिमरण श्रीर पंडित मरण है, जो उपयुक्त है । उक्त छन्न और वल्कली की कथा श्रनुक्रम से मिन्किमनिकाय श्रीर संयुक्त निकाय में है। लंबा पत्र इसलिए भी उपयोगी होगा कि उस एकाकी जीवन में कुछ रोचक सामग्री मिल जाय। मैं स्त्राशा करता हूँ यदि संभव हो तो पहुंच दें।

#### पुनश्च---

नमूने के लिए कुछ प्राकृत पद्य और उनका अनुवाद देता हूं—
'मरणपिडियारभूषा एसा एवं च गा मरणिगिमत्ता जह गंडच्छेत्रकिरिया गो
आयिनेराहणारूपा।'

समाधिमरण की किया मरण के निमित्त नहीं किन्तु उसके प्रतिकार के लिए हैं। जैसे फोड़े को नस्तर लगाना, श्रात्मविराधना के लिए नहीं होता। 'जीवियं नाभिकंखेज्जा मरणं नावि पत्थए।'

उसे न तो जीवन की ऋभिलाषा है श्रीर न मरण के लिए वह प्रार्थना ही करता है।

'म्रपा खलु संथारो हवई विसुद्धचरित्तग्मि ।' चरित्र में स्थित विशुद्ध त्रास्मा ही संथारा है ।

ता० ५.२-४३

## 'वेदसाम्य-वैषम्य'

श्रीमान् प्रो॰ हीरालालजी की सेवा में---

सप्रणाम निवेदन ! श्राज मैंने 'सिद्धान्त-समीद्या' पूरी कर ली। श्रभी जितना संभव था उतनी ही एकाग्रता से सुनता रहा। यत्र तत्र प्रश्न विचार श्रीर समालोचक भाव उठता था श्रतः चिह्न भी करता गया; पर उन उठे हुए प्रभों, विचारों श्रीर समालोचक भावों को पुनः संकलित करके लिखने मेरे लिए संभव नहीं। उसमें जो समय श्रीर शक्ति श्रावश्यक है वह यदि मिल भी जाय तथापि उसका उपयोग करने का श्रभी तो कोई उत्साह नहीं है। श्रीर खास बात तो यह है कि मेरा मन मुख्यतया श्रव मानवता के उत्कर्ष का ही यिचार करता है।

तो भी समीद्धा के बारे में मेरे मन पर पड़ी हुई छुाप को संदोप में लिख देना इसलिए जरूरी है कि में आपके आप्रह को मान चुका हूँ। सामान्यतयाः आप और पं॰ फूलचन्दं नी दोनों ऐसे समकत्त्व विचारक जान पदते हैं जिनका चर्चायोग दिरल और पुर्यवस्य कहा जा सकता है। जितनी गहरी, मर्मस्पशीं और परिश्रमसाध्य चर्चा आप दोनों ने की है वह एक खासा शास्त्र हो बन गया है। इस चर्चा में एक ओर पंडित मानस दूसरी ओर प्रोफेसर मानस — ये दोनों परस्पर विरुद्ध कह्या वाले होने पर भी प्रायः समल्व, शिष्ठता, और आधुनिकता की भूमिका के ऊपर कांम करते हुए देखे जाते हैं। जैसा कि बहुत कम अन्यम संभव है। इसलिए वह चर्चा शास्त्रपद को प्राप्त हुई है। आगे जब कभी कोई विचार करेगा तब इसे अनिवाय रूप से देखना ही पढ़ेगा। इतना इस चर्चा का ताल्विक और ऐतिहासिक महत्व मुक्तको स्पष्ट मालम होता है।

यदापि में सव परिडतों को नहीं जानता तथापि जितनों को जानता हूँ उनकी अपेदा से कहा जा सकता है कि इस विषय में पं॰ फूलचन्दजी का स्थान अप्रयंदा से कहा जा सकता है कि इस विषय में पं॰ फूलचन्दजी का स्थान अप्रयंदा से ऊँचा है। दूसरे ग्रंथपाठी होंगे पर हतने अधिक अर्थ-स्पर्शी शायद ही हों। कितना अच्छा होता यांद ऐसे परिडत को कोई अच्छा पद, अच्छा स्थान देकर काम लिया जाता। यदि ऐसे परिडत को पूर्ण स्वतन्त्रता के साथ पूरा अर्थसाधन दिया जाय तो बहुत कुछ शास्त्रीय नगित हो सकती है। अभी तो अर्थप्रधान परिडत और ग्रहस्थ ऐसे सुयोग्य परिडतों को अपोग्य रूप से निचोइते हैं। मेरा वशु चल्ले तो मैं ऐसों का स्थान बहुत स्वाधीन कर हूँ। अस्तु यह तो प्रासक्तिक चात हाई।

में आपको लिखता हूँ और आपके बारे में कुछ लिखूँ तो कोई शायद चाड़ वाक्य समफे; पर मैं तो कभी चाड़कार नहीं और बदमकृति भी नहीं। इसलिए जैसा समफता हूँ लिख देतां हूँ। जैनेतर विद्वानों में तो कभशास्त्र विपयक गहरे शान की अपेचा ही नहीं रखी जा सकती; पर जैन और उनमें भी प्रोफेसर में ऐसे गहरे शान को हूँ इना निराश होना है जितना आपके लेखों में व्यक्त होता है। निःसंदेह आपने कर्मतत्त्व का आकरूठ पान ही नहीं मनन भी किया जान पड़ता है। अत्यथा पं० फूलचंदजी के शास्त्रीय और सीयपिक लेखों का जवाव देना और सो भी अत्यन्त गहराई और पृथक्तरण के साथ संभव नहीं। स्थिति ऐसी जान पड़ती है कि कर्मशास्त्र विपयक जितना पारिडत्य परिडत में हो उतना ही विश्वद परिडत एक प्रोफेसर के लेख व्यक्त करते हैं।

दोनों की विचार सरिएयाँ द्योर दलीलें देखता हूँ तो यह निश्चयपूर्वक स्रात्तिमरूत से कहना तो स्रामी कठिन है कि कीन एक निशेष प्राह्म है ? खास करके जब यह चवां एक या दूसरे रूप से साम्प्रदायिकता के साथ जुड़ जाती है तब मीन ही स्रच्छा जान पड़ता है । तों भी तटस्थमाव से देखने पर मुक्ते स्रपने विचार में परिवर्तन करना पड़ा है जो मेंने कर्म प्रन्थ के एक परिश्रिष्ट में लिखे हैं । सुक्तों जान पड़ता है कि स्रापको विचार सरणी वस्तुगामिनी है चाहे जितने शान्त्रिक प्रमाण विरोधी क्यों न हों । में किसी शास्त्रवाक्य का वैसा कायल नहीं कैसा वस्तुतत्व का । हजारों के द्वारा सर्वथा प्रमाण भूत माने जाने वाले वाक्यों स्त्रीर शास्त्रों को में व्याप्तर में छोड़ सकता हूँ यदि उनसे मेरी बुद्धि स्त्रीर तर्क को संतीष न हो । पर स्त्रापन तो तर्क स्त्रीर बुद्धि स्वातन्त्र्य के स्त्रावा शास्त्रीय प्रमाण भी दिये हैं जो बहुत महत्त्व के हैं । इस दृष्टि से मेरे पर स्त्रापको विचारसरणी का स्त्रसर ही मुख्य पड़ा है ।

जो मैंने श्रल्प स्वल्प कर्मशास्त्र विषयक चिंतन मनन किया है, जो सुक्त में दूसरी सहायक श्रल्प स्वल्प दार्शनिक शक्तियों हैं, उन सक्को यदि में एकाप्र करूँ श्रीर उसमें श्रपना श्रसाम्प्रदायिक संस्कार मिला कर श्राप दोनों की प्रत्येक दलील की गहरी छानवीन करूँ तो संभव है मैं पूरा न्याय करके एकतर निर्णय बाँच सकूँ। पर संभव हो तब भी श्रव हस श्रीर मेरी रुचि नहीं है। एक तो यह विषय हतना श्रिषक सम्प्रदायगत हो गया है कि उसे कोई जैनपक्ष तरस्थमाव से कभी नहीं देखेगा। दूसरे यह विषय जीवनस्पर्शों भी नहीं। न तो किसी पुरुष या खी का मोल होना है श्रीर न वैसा मोल इष्ट भी है। हम जिस निवृत्तिप्रधान की परम्परा को सर्वाङ्गीण श्रीर सदा के लिए श्रभान्त समक्षते हैं उस परम्परा के मूल में एक या दूसरे कारण से दूसरी परम्पराश्रों की तरह त्रुटियाँ भ्रान्तियाँ

स्रीर एकदेशीयता भी रह गई है जो तात्विक स्रीर ऐतिहासिक दृष्टि से देखने पर स्पष्ट मालूम होती हैं। हम जन्म-संस्कार स्रीर दृष्टि संकोच के कारण कुछ भी कह स्रीर मान नहीं सकते हैं। पर साम्प्रदायिक मोच का स्वरूप श्रीर निदृष्टि की कल्पना न केवल स्रधूरी हैं; किंद्र मानवता के उत्कर्ष में स्नात्मीय सद्गुर्खों के व्यापक विकास में बहुत कुछ बाधक भी है। हमारी चिरकालीन साम्प्रदायिक जड़ता स्रीर स्रकर्मण्यता ने केवल बाह्य खोंखे में श्रीर कल्पनाराशि में जैनत्व बांघ खांखे हैं। स्राप्ता है उसे भी ढांक दिया है। खास बात तो यह है कि हमारी निर्मर्थाद सोचने की शक्ति ही साम्प्रदायिक जड़ता के कारण भोठी हो गई है। ऐसी स्थित में एक श्रव्यवहार्थ विषय पर शक्ति खर्च करने का उत्साह कैसे हो १ तथापि श्रापने इस विषय पर जो इतनी एकाग्रता से स्वतन्त्र चिंतन किया है उसका मैं श्रवश्य कायल हूँ। क्योंकि मेरा मानस विद्यापक्षपाती तो है हो। खास कर जब कोई किसी विषय में स्वतन्त्र चिंतन करें तब मेरा श्रादर श्रीर भी बदता है। इसलिए श्रापकी दलीलों श्रीर विचारों ने मेरा पूर्वग्रह छुडाया है।

स्त्री शरीर में पुरुष वासना श्रीर पुरुष शरीर में स्त्रीत्वयोग्य वासना के जो किस्से और लुज्जण देखे सुने जाते हैं उनका खुलासा दूसरी तरह से हो जाता है जो श्रापके पत्न का पोषक है। पर इस नए विचार को यहाँ चित्रित नहीं कर सकता । भोगभूभि में गर्भ में स्त्रीपरुषयगत योग्य उपादान हैं ऋौर कर्म भूभि में नहीं इत्यादि विचार निरं वालीस हैं। जो श्रनभव हमारे प्रत्यत्त हों, जिन्हें हम देख सकें, जांच सकें, उन पर यदि कर्मशास्त्र के नियम सप्रदित हो नहीं सकते श्रीर उन्हें घटाने के लिए हमें स्वर्ग, नरक या कलियत भोगभूमि में जाना पहें तो अच्छा होगा कि हम उस कर्मशास्त्र को ही छोड़ दें। हमारे मान्य पूर्वजी ने जिस किसी कारण से वैसा विचार किया: पर इम उतने मात्र में बद्ध रह नहीं सकते । हम उनके विचार की भी परीक्षा कर सकते हैं । इसलिए द्रव्य श्रीर भाववेद के साम्य के समर्थन में दी गई यक्तियाँ मक्तको श्राकुष्ट करती हैं श्रीर जो एक श्राकृति में विजातीय वेदोदय की कल्पना के पोपक विचार श्रीर बाह्य लच्च ए देखे जाते हैं उनका खुलासा दूसरी तरह से करने को वे युक्तियाँ वाधित करती हैं। कोई परुष स्त्रीत्व की अभिलापा करे इतने मात्र से स्त्रीवेदानुभवी नहीं हो सकता। गर्भग्रहण-धारण-पोत्रण की योग्यता ही स्त्रीवेद है न कि मात्र स्त्री-योग्य भोगाभिलामा । मैं यदि ऐसा सोचूँ कि कान से देखता तो अन्ध न रहता या ऐसा सोचूँ कि सिर से चलता और दौड़तातो पङ्गुन रहतातो क्या इतने सोचने मात्र से चल्कशांनावरणीयकर्म के लयोपशम का या पादकर्मेन्द्रिय का

फल मुक्त में प्रकट होगा ? जैसे शानीय चयोपशम वस्तुतः एक हैं तथापि मिय्यादर्शन श्रादि के सम्बन्ध से उसके सम्यक् विपर्यास श्रादि फल विविध होते हैं,
वैसे ही वेद एक रहने पर भी श्रीर उसका सामान्य कार्यप्रदेश एकरूप होने पर
भी श्राय काषायिक बलों से श्रीर श्राय संसर्ग से उस वेद के विपरीत लक्षण
भी हो सकते हैं। पुरुप वेद के उदयवाला पुरुषित भी स्त्रीत्व योग्य श्रामिलाषा
करे तो उसे स्त्रीवेद का लच्चण नहीं परन्तु पुरुषवेद का विपरीत लच्चण मात्र
कहना चाहिए। सफेंद को पीला देखने मात्र से नेत्र का च्योगशम बदल नहीं
जाता। वस्तुतः किसी एक ही वेद में नानाविध श्रामिलाषा की जननशक्ति मानना
चाहिए। चाहे सामान्य नियतरूप उसके श्रमिलाषा को लोक श्रमुक ही क्यों
न माने। धीर्याधायकशक्ति, विर्यग्रहण शक्ति ये ही कम से पुंचेद स्त्रीवेद हैं जो
द्रव्याकार से नियत हैं। यकरा दूध देता है तो भी उसे स्त्रीवेद का उदय माना
नहीं जा सकता, नियत लच्चण का श्रागन्तुक कारणवश विषयीस मात्र है। जैसे
सामान्यतः स्त्री को डाढ़ी मूँछ नहीं होते पर किसी को खास होते हैं। यह तो लम्बा
हो गया। सारांश हतना ही है कि मुक्तको वेदसाम्य विचारसंगत जान पड़ता है।
पुनरुच

श्रोधंशन के द्वारा एक हश्य द्रव्यितिङ्ग का श्रान्य द्रव्यितिङ्ग में परिवर्तन श्राजकल बहुत देखे सुने जाते हैं। इसे विचारकोटि में लेना होगा। नपुंसक शायद तीसरा स्वतन्त्र वेद हो नहीं। जहाँ श्रामुक नियत लज्ञ्ग नहीं देखे वहाँ नपुंसक स्वतन्त्र वेद मान लिया पर ऐसा क्यों न माना जाय कि वहाँ वेद स्त्री पुरुप में से कोई एक ही है, पर लज्ञ्ग्ण विपरीत हो रहे हैं। द्रव्य श्राकार भी पुरुप या स्त्री का विविध तारतस्य युक्त होता ही है।

### गांधीजी की जैन धर्म को देन

धर्म के दो रूप होते हैं। सम्प्रदाय कोई भी हो उसका धर्म बाहरी श्रीर भीतरी दो रूपों में चलता रहता है। बाह्य रूप को हम 'धर्म कलेवर' कहें तो भीतरी रूप को 'धर्म चेतना' कहना चाहिए।

धर्म का प्रारम्भ, विकास और भचार मनुष्य जाति में ही हुआ है। मनुष्य खुद न केवल चेतन है और न केवल देह। वह जैसे सचेतन देहरूप है वैसे ही उसका धर्म भी चेतनायुक्त कलेवररूप होता है। चेतना की गित, प्रगति और अवगति कलेवर के सहारे के बिना असंभव है। धर्म चेतना भी बाहरी आचार रीति-रस्म, रूढ़ि-प्रणाली आदि कलेवर के द्वारा ही गिति, प्रगित और अवगति को प्राप्त होती रहती है।

धर्म जितना पुराना उतने ही उसके कलेवर नानारूप से श्रिधिकाधिक बदलते आते हैं। श्रागर कोई धर्म जीवित हो तो उसका श्रार्थ यह भी है कि उसके कैसे भी भद्दे या श्राच्छे कलेवर में थोड़ा-बहुत चेतना का श्रांश किसी न किसी रूप में मौजूद है। निष्पाण देह सड़-गल कर श्रास्तित्व गाँवा बैठती है। चेतनाडीन सम्प्रदाय कलेवर की भी वही गति होती है।

जैन परम्परा का प्राचीन नाम-रूप कुळु भी क्यों न रहा हो; पर वह उस समय से अभी तक जीवित है। जब-जब उसका कलेवर दिखावटी और रोगग्रस्त हुआ है तब-तब उसकी धर्मचेतना का किसी व्यक्ति में विशेषरूप से स्पन्दन प्रकट हुआ है। पार्श्वनाथ के बाद महावीर में स्पन्दन तीव रूप से प्रकट हुआ जिसका इतिहास साची है।

धर्मचेतना के मुख्य दो लच्या हैं जो सभी धर्म-सम्प्रदायों में व्यक्त होते हैं।
भले ही उस श्राविभांव में तारतम्य हो। पहला लच्या है, श्रन्य का मला
करना श्रीर दूसरा लच्या है श्रन्य का बुरा न करना। ये विधि-निषेधरूप या
हकार-नकार रूप साथ ही साथ चलते हैं। एक के सिवाय दूसरे का संभव नहीं।
कैसे-बैसे धर्मचेतना का विशेष श्रीर उत्कट स्पन्दन वैसे-बैसे ये दोनों विधि
निषेष रूप भी श्रिषकाधिक सिक्षय होते हैं। बैन-परम्परा की ऐतिहासिक भूमिका
को हम देखते हैं तो मालूम पड़ता है कि उसके इतिहास काल से ही धर्मचेतना
के उक्त दोनों लच्या श्रासाधारण रूप में पाये जाते हैं। बैन-परम्परा का ऐति-

हासिक पुरावा कहता है कि सब का अर्थात् प्राणीमात्र का जिसमें मनुष्य, पशु-पत्ती के अलावा सूक्ष्म कीट जंतु तक का समावेश हो जाता है—सब तरह से भला करो। इसी तरह प्राणीमात्र को किसी भी प्रकार से तकलीक न दो। यह पुरावा कहता है कि बैन प्रंपरागत धर्मचेतना की भूमिका प्राथमिक नहीं है। मनुष्य जाति के द्वारा धर्मचेतना का जो क्रमिक विकास हुआ है उसका परिपक रूप उस भूमिका में देखा जाता है। ऐसे परिपक्व विचार का अथ ऐतिहासिक हृष्ट सं भगवान महावीर को तो अवस्य है ही।

कोई भी सत्पुरुषार्थी और स्क्ष्मदर्शी धर्मपुरुष अपने जीवन में धर्मचेतना का कितना ही स्पंदन क्यों न करे पर वह प्रकट होता है सामियक और देश-कालिक आवश्यकताओं की पूर्ति के द्वारा । हम इतिहास से जानते हैं िक महा-वीर नं सब का भला करना और किसी की तकलीफ न देना इन दो धर्मचेतना के रूपों को अपने जीवन में ठीक-ठीक प्रकट किया । प्रकटीकरण सामियक जरूरतों के अनुमार मर्यादित रहा । मनुष्य जाति की उस समय और उस देश की निर्वलता, जातिभेद में, छूआछूत में, छी की लाचारों में और यजीय हिंसा में थी । महाबीर ने इन्हीं निर्वलताओं का सामना किया । क्योंकि उनकी धर्मचेतना अपने आस-पास प्रवृत अन्याय को सह न सकती थी । इसी कहणावृत्ति ने उन्हें आरिशही बनाया । अपरिग्रह भी ऐसा कि जिसमें न घर-बार और न वस्त्रात्र । इसी कहणावृत्ति ने उन्हें दिलत पतित का उद्धार करने को प्रेरित किया । यह तो हज्या महावीर की धर्मचेतना का स्पंदन ।

पर उनके बाद यह रंपरन जरूर मंद हुआ और धर्मचेतना का पोषक धर्म कलेवर बहुत बब्दे बब्दे उस कलेवर का कद और वजन इतना बदा कि कलेवर की पुष्टि और वृद्धि के साथ ही चेतना का स्पंदन मंद होने लगा। जैसे पानी सुखते ही या कम होते ही नीचे की मिट्टी में दरारें पड़ती हैं और मिट्टी एकरूप न रह कर विभक्त हो जाती है चैसे ही जैन परम्परा का धर्मकलेवर भी अनेक टुकड़ों में विभक्त हुआ और वे टुकड़ें स्पंदन के मिध्या अभिमान से प्रेरित होकर आपस में ही लड़ने-भगड़ने लगे। जो धर्मचेतना के स्पंदन का सुख्य काम था वह गौगा हो गया और धर्मचेतन। की रह्मा के नाम पर वे सुख्यतया गुजारा करने लगे।

धर्म-क्लेवर के फिरकों में धर्मचेतना कम होते ही स्त्रासपास के विरोधी दलों ने उनके ऊपर बुरा स्त्रसर डाला। सभी फिरके मुख्य उद्देश्य के बारे में इतने निर्वल साबित हुए कि कोई स्त्रपने पूच्य पुरुष महावीर की प्रवृत्ति को योग्य रूपमें स्त्रागे न बदा सके। स्त्री-उद्धार की बात करते हुए मी वे स्त्री के स्त्रबलापन क पोषक ही रहे । उद्य-नीच भाव श्रीर छूश्राछूत को दूर करने की बात करते हुए भी के जातिवादी ब्राइस परम्परा के प्रभाव से वच न सके श्रीर व्यवहार तथा धर्मचेत्र में उच्च-नीच भाव श्रीर छूश्राछूतपने के शिकार बन गये । यशीय हिंसा के प्रभाव से वे जरूर बच गये श्रीर प्रशुपक्षी की रच्चा में उन्होंने हाथ ठीक ठीक बटाया; पर वे श्रपरिग्रह के प्राया मूर्छा त्याग को गँवा बैठे । देखने में तो सभी फिरके श्रपरिग्रही मालूम होते रहे; पर श्रपरिग्रह का प्राया उनमें कम से कम रहा । इसलिए सभी फिरकों के त्यागी श्रपरिग्रह कत की दुहाई देवर नक्ने पांच से चलते देखे जाते हैं, लुंचन रूप से बाल तक हाथ से खींच डालते हैं, निर्वसन भाव भी धारण करते देखे जाते हैं, सहम-जन्तु की रच्चा के निभिन्त मुँह पर कपड़ा तक रख लेते हैं; पर वे श्रपरिग्रह के पालन में श्रमिवार्य रूप से श्रावश्यक ऐसा स्वावर्त्वी जीवन करीय-करीय गँवा वैठे हैं । उन्हें श्रपरिग्रह का पालन ग्रहस्थों की मदद के सिवाय सम्भव नहीं दीखता । फलतः, वे श्रपिकाधिक पर-परिश्रमावलग्यी हो गए हैं।

बेशक, पिछले दाई हजार वर्षों में देश के विभिन्न भागों में ऐसे इने-गिने अनगार स्वागी और सागार गृहस्य अवश्य हुए हैं जिन्होंने जैन परम्परा की मूर्छित-सी धर्मचेतना में स्पन्दन के प्राया फूंके। पर एक तो वह स्पन्दन साम्प्रदायिक ढंग का था जैसा कि अन्य सम्प्रदार्थों में हुआ है और दूसरे वह स्पन्दन ऐसा कोई हद नींव पर न था जिससे चिरकाल तक टिक सके। इसिलए बीच-बीच में प्रकट हुए धर्मचेतना के स्पन्दन अर्थात् प्रभावनाकार्य सतत चालू रह न सके।

पिछ्नती शताब्दी में तो जैन समाज के त्यागी श्रीर यहस्य दोनों की मनोदशा विल्ञ्चित्या सी हो गई थी। वे परम्पराप्राप्त सत्य, श्राहिंसा श्रीर श्र्यपरिग्रह के श्रादशं संस्कार की महिमा को छोड़ भी न सकते थे श्रीर जीवनपर्यन्त वे हिंसा, श्रास्थ श्रीर परिग्रह के संस्कारों का ही समर्थन करते जाते थे। ऐसा माना जाने लगा था कि कुउम्म, समाज, प्राम राष्ट्र श्राहि से संबन्ध रखनेवालो प्रवृत्तियाँ सांसारिक हैं, दुनियावी हैं, ज्यावहारिक हैं। इसलिए ऐसी श्राधिंक श्रीद्योगिक श्रीर राजकंध प्रवृत्तियों में न तो सत्य साथ दे सकता है, न श्राहिंसा काम कर सकती है श्रीर न श्रपरिग्रह वृत्त ही कार्यसाधक वन सकता है। ये धर्म सिखान्त सच्चे हैं सही, पर इनका श्रुद्ध पालन दुनिया के बीच संमन नहीं। इसके लिए तो एकान्त बनवास श्रीर संसार त्याग ही चाहिये। इस विचार ने श्रानगार त्यागियों के मन पर भी ऐसा प्रभाव जमाया था कि वे रात-दिन सत्य, श्राहिंसा श्रीर श्रापरिग्रह का उपदेश करते हुए भी दुनियाबी-जीवन में उन उपदेशों के

सक्चे पासन का कोई रास्ता दिखा न सकते थे। वे थक कर यही कहते थे कि द्यार सच्चा धर्म पालन करना हो तो तम लोग घर छोडो. कटम्ब समाज श्रीर राष्ट डी जवाबदेही स्त्रोडी, ऐसी जवावदेही और सत्य श्रहिंसा अपरिग्रह का श्रद पालन-दोनों एक साथ संभव नहीं । ऐसी मनोदशा के कारण त्यागी गण देखने में स्रवस्य क्रानगार था : पर उसका जीवन तत्त्वदृष्टि से किसी भी प्रकार गृहस्थों की अपेचा बिशेष उत्नत या विशेष शृद्ध बनने न पाया था। इसलिए जैन समाज की स्थिति पेसी हो गई थी कि हजारों की संख्या में साध-साध्वयाँ के सतत होते रहने पर भी समाज के उत्थान का कोई सचा काम होने न पाता था श्रीर श्रनुयायी गृहस्थवर्ग तो साधु साध्वियों के भरोसे रहने का इतना श्रादी हो गया था कि वह हरएक बात में निकम्मी प्रथा का स्थाग, सुधार, परिवर्त्तन वगैरह करने में अपनी बद्धि श्रीर साहस ही गवाँ बैठा था। त्यागी वर्ग कहता था कि हम क्या करें ? यह काम तो ग्रहस्थों का है। ग्रहस्थ कहते थे कि हमारे सिरमीर गुरु हैं। वे महावीर के प्रतिनिधि हैं, शास्त्रज्ञ हैं, वे हमसे अधिक जान सकते हैं, उनके सुभाव श्रीर उनकी सम्मित के बिना हम कर ही क्या सकते हें ? गृहस्थों का ग्रासर ही क्या पड़ेगा ? साध्यां के कथन को सब लोग मान सकते हैं इत्यादि । इस तरह श्रन्य धर्म समाजों की तरह जैन समाज की नैया भी हर एक चेत्र में उलभानों की भवर में फँसी थी।

सारे राष्ट्र पर पिछली सहसान्दी ने जो आपर्ते दाई थीं श्रीर पश्चिम के सम्पर्क के बाद विदेशी राज्य ने पिछली दो शतान्दियों में गुलामी, शोषण श्रीर आपसी फूट की जो आपरत बढ़ाई थी उसका शिकार तो जैन समाज शत-प्रतिशत था ही, पर उसके अलावा जैनसमाज के अपने निजी भी प्रश्न थे। जो उलभनों से पूर्ण थे। आपस में फिरकाइन्दी, धर्म के निमित्त श्रधर्म पोषक भना है, निवृत्ति के नाम पर निष्क्रियता श्रीर ऐदीपन की बाद, नई पीढ़ी में पुरानी चेतना का विदोध श्रीर नई चेतना का अवरोध, सत्य, आहिंसा और अपरिग्रह जैसे शाश्वत मूल्य वाले सिद्धान्तों के प्रति सब की देखा देखी बढ़ती हुई अअदा — ये जैन समाज की समस्याएँ थीं।

इस अन्धकार प्रधान रात्रि में श्रिकिका से एक कर्मबीर की हल्वल ने लोगों की आँखें लोखी। वहीं कर्मबीर फिर अपनी जन्म-भूमि भारत में पीछे लौटा। आते ही सत्य, आहिंसा और अपरिप्रह की निर्भय और गगनमेदी वाणी शान्त-स्वर से और जीवन-व्यवहार से सुनाने लगा। पहले तो बैन समाज अपनी संस्कार-स्वर के कारण चौंका। उसे भय मालूम हुआ के दुनिया की प्रवृत्ति या सोसारिक राजकीय प्रवृत्ति के साथ सत्य, आहिंसा और अपरिप्रह का मेल कैसे

वैठ सकता है। ऐसा हो तो फिर स्थाग मार्ग और आनगार धर्म जो हजारों वर्ष से चक्का आता है वह नष्ट हो हो जाएगा। पर वैसे-बैसे कर्मवीर गांधी एक के साद एक नए-नए सामाजिक और राजकीय खेत्र को सर करते गए और देख के उच्च मिलाक भी उनके सामने अकाने तां। क्षीन्त्र रावीन्त्र, लाखा साजपत्यय, देशवन्त्र दास, मोतीलाख नेहरू आदि मुख्य राष्ट्रीय पुरुषों के गांधीओं का नेतृत्व मान लिया। वैसे-बैसे बैन समाज की भी सुबुप्त और मूर्विद्यत-सी धर्म चेतना में स्पन्दन ग्रुरू हुआ। स्पन्दन की खहर कमशा ऐसी बदती और फैलती गई कि जिसने २५ वर्ष के पहले की बैन समाज की काया पलट ही दी। जिसने २५ वर्ष के पहले की बैन-समाज की बाहरी और मीतरी दशा आते देखा है और जिसने पिछले ३५ वर्षों में गांधीओं के कारण जैन-समाज में सत्वर प्रकट होनेवाले सात्विक धर्म-स्पन्दनों को देखा है यह यह विना कहे नहीं रह सकता कि जैन-समाज की धर्म चेतना —को गांधीओं की देन है—वह इतिहास काल में अमृतपूर्व है। अब इम संचेर में यह देखें कि गांधोओं की यह देन किस रूप में है।

बैन-समाज में जो सत्य और ऋहिंसा की सार्वत्रिक कार्यवामता के बारे में अविश्वास की जड जमी थी. गांधीजी ने देश में श्राते ही सबसे प्रथम उस पर कठाराधात किया । जैन कोगों के दिल में सत्य और अहिंसा के प्रति जन्मसिक बाहर तो था ही । वे सिर्फ प्रयोग करना जानते न ये ख़ौर न कोई उन्हें प्रयोग के द्वारा उन सिदान्तों की शक्ति दिखाने वाला था। गांधीजी के ऋदिसा और मत्य के सफल प्रयोगों ने और किसी समाज की खपेशा सबसे पहले बैत-समाज का भ्यान खींचा । अनेक बुदे तदग और अन्य शुरू में कुत्रुहलवश और पिछे करान से गांधीजी के ज्ञासपास इकड़े होने लगे । जैसे-जैसे गांधीजी के जाहिसा और सत्य के प्रयोग अधिकाधिक समाज और राष्ट्रव्यापी होते गए बेसे-बेसे जन-क्याज को विरासत में मिली अहंसावति पर अधिकाधिक भरोसा होते लगा क्रीर फिर तो बह तज्ञत-मस्तक श्रीर प्रसन्त-बहन से कहने समा कि 'क्राहिसा' परमो धर्मः' यह जो जैन परम्परा का मुद्रालेख है उसी की यह विजय है। जैन परम्परा की की समानता और मुक्ति का दावा तो करती ही का रही थी: पर व्यवहार में उसे उसके झबलापन के सिवाय कुछ नजर ब्राता न था। उसने मान विया था कि त्यका, विषवा और बाचार कुमारी के विषय एक मान बह्मपद मुक्तिमार्ग साध्वी बनने का है। पर गांचीजी के जाद ने यह साबित कर दिवा कि जागर की किसी कापेदा से काबता है तो पुरुष भी काबता ही है। कार परुष को सबक मान विया जाए तो की के प्रवसा रहते का सबका बना

خرنان

नहीं सकता। कई ग्रंशों में तो प्रचय की क्रमेखा की का बता बहत है। यह बात गांधीजी ने केवस दक्षीलों से समभाई न थी पर उनके जाद से जी-शकि इतनी अधिक प्रकट हुई कि अन तो पुरुष उसे अनता कहने में सकुचाने बगा। बैन सिबों के दिस में भी ऐसा कहा चमत्कारिक परिवर्तन हुआ कि वे अब अपने को शक्तिशासी समस्तर जवाबदेही के छोटे-मोटे अनेक काम करने त्वगी और बामतौर से बैन-समाज में यह माना जाने लगा कि जो स्त्री ऐहिक बन्धनों से महित पाने में समर्थ है वह साध्वी बनकर भी पारलीकिक मुक्ति पा नहीं सकती । इस मान्यता से जैन बहनों के सखे श्रीर पीले चेहरे पर सखीं श्रा गई और है देश के कोने-कोने में जवाबदेही के अनेक काम सफलतापर्वक करने लगी। खन उन्हें त्यक्तापन. विधवापन या लाचार कुमारीपन का कोई द:ख नहीं सताता । यह स्त्री-शक्ति का कायापसट है । यों तो बैन लोग सिद्धान्त रूप से जातिमेद और खुआछत को विलकुल मानते न ये और इसी में अपनी परम्परा का गौरव भी सम्भते थे: पर इस सिद्धान्त को व्यापक तौर से वे अपना में जाने में असमर्थ थे। गांधीजी की प्रायोगिक श्रंजनशलाका ने जैन समभदारों के नेत्र खोल दिए और उनमें साइस मर दिया फिर तो वे हरिजन या अन्य दलितवर्ग को समान भाव से अपनाने लगे। अनेक बूढ़े और युवक स्नी-पुरुषों का खास एक वर्ग देश भर के जैन समाज में ऐसा तैयार हो गया है कि वह अब रूदि-चस्त मानस की बिजकल परवाह बिना किये हरिजन श्रीर दलित वर्ग की सेवा में या तो पड़ गया है, या उसके लिए अधिकाधिक सहानुभतिपूर्वक सहायता करता है।

जैनसमाज में महिमा एक माज त्याग की रही; पर कोई त्यागी निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति का सुमेल साथ न सकता था। वह प्रवृत्ति मात्र को निवृत्ति विरोधी समभक्तर श्रानिवार्य रूप से श्रावश्यक ऐसी प्रवृत्ति का बोभ भी दूसरों के कच्चे पर डालकर निवृत्ति का सन्तेष श्रावश्यक ऐसी प्रवृत्ति का बोभ भी दूसरों के कच्चे पर डालकर निवृत्ति का सन्तेष श्रावश्यक करता था। गांधीजी के जीवन ने दिला दिया कि निवृत्ति श्रीर प्रवृत्ति वस्तुतः परस्यर पिरुट नहीं है। जरूरत है तो दोनों के रहस्य पाने की। समय प्रवृत्ति की माँग कर रहा या श्रीर निवृत्ति की मी। सुमेश के बिना दोनों निर्धिक ही नहीं बल्कि समाज कीर राष्ट्र-चातक सिद्ध हो रहे थे। गांधीजी के जीवन में निवृत्ति कोर प्रवृत्ति का ऐसा सुमेल जैन समाज ने देखा जैसा गुलाब के पूल श्रीर सुवास का। फिर तो मात्र ग्रहस्थों की ही नहीं, बल्कि त्यागी श्रानगारों तक की श्रीत्तें लुख गई। उन्हें श्रव जैन शाकों का श्रस्ती मर्म दिलाई दिया या वे शाकों को नए श्रार्थ में नए सिर से देखने लगे। कई त्यागी श्रापना भिद्धवेष रक्षकर भी था खेंक्कर भी निवृत्ति के गंगां-यनुना संगम

में स्तान करने आए और वे अब मिन्न-भिन्न सेवा चूंत्री में पड़कर अपना अन्तारपना सच्चे अर्थ में सावित कर रहे हैं। वैत पहस्थ की मनोदशा में भी विकिय निवृत्ति का जो घुन लगा था वह हटा और अनेक बूदे जवान निवृत्ति-भियता को सफल कर रहे हैं। पहले भिचु-भिचुियायों के लिए एक ही रास्ता था कि यता वे वेच धारण करने के बाद निकिय बनकर दूसरों की सेवा लेते रहें, या वृसरों की सेवा करना चाहें तो वेच छोड़कर अपतिष्टित बन समाजवाह्य हो जाएँ। गांधीजी के नए जीवन के बए अर्थ ने निव्धाय से त्यागी वर्ग में भी धर्मचेतना का प्राण स्थन्दन किया। अब उसे न तो जकरत रही भिचुनेध फेंक देने की और न दर रहा अपतिष्टित रूप से समाजवाह्य होने का। अब निव्धाम सेवापिय वैन भिचुगण के लिए गांधीजी के जीवन ने ऐसा विशाल कार्य प्रदेश चुन दिया है, जिसमें कोई भी त्यागी निर्दम्भ भाव से त्याग का आस्वाद लेता हुआ समाज और राष्ट्र के लिए आदर्श बन एकता है।

जैन परम्परा को अपने तस्वज्ञान के अनेकान्त सिद्धान्त का बहुत बड़ा गर्व था वह समभ्रती थी कि ऐसा सिद्धान्त अन्य किसी धर्म परम्परा को नसीव नहीं है; पर खुद जैन परम्परा उस सिद्धान्त का सर्वलोकहितकारक रूप से प्रयोग करन तो दूर रहा, पर अपने हित में भी उसका प्रयोग करना जानती न थी। वह जानती थी इतना ही कि उस वाद के नाम पर भंगजाल कैसे किया जा सकता है और विवाद में विजय कैसे पाया जा सकता है ! अनेकान्तवाद के हिमायती क्या गृहस्य क्या त्यागी सभी फिरकेबन्दी और गच्छ गण के ऐकान्तिक कदाश्रह और भूगा में फेंसे थे। उन्हें यह पता ही न था कि अनेकान्त का यथार्थ प्रयोग समाज और राष्ट्र की सब प्रवृत्तियों में कैसे सफलतापूर्वक किया जा सकता है ! मांधीजी तख्ते पर आए और कुटुम्ब, समाज, राष्ट्र की सब प्रवृत्तियों में अनेकान्त दृष्टि का ऐसा सजीव और सफल प्रयोग करने लगे कि जिससे आकृप्ट होकर समभ्रदार जैनवर्ग यह अन्तःकरण से महसूस करने लगा कि भङ्गजाल और वादविजय में तो अनेकान्त का कलेवर ही है। उसकी जान नहीं! जान तो व्यवहार के सब स्त्रों में अनेकान्त हिष्ट का प्रयोग करके विरोधी दिखाई देने वाले वलों का संवर्ष मिटाने में ही है।

जैन-परम्परा में विजय सेठ झीर विजया सेठानी इन दम्पती युगल के ब्रह्मचर्य की बात है। जिसमें दोनों का साहचार्य झीर सहनीवन होते हुए भी शुद्ध ब्रह्मचर्य पालन का भाव है। इसी तरह स्यूतिभद्र मुनि के ब्रह्मचर्य की भी कहानी है जिससे एक मुनि ने झपनी पूर्वपरिचित वेश्या के सहवास में रह

कर भी विद्याद ब्रह्मचर्य पादान किया है। ऋभी तक ऐसी कहानियाँ खोकोत्तर समझी जाती रहीं । सामान्य जनता यही समझती रही कि कोई हम्पती बा क्री-परुष साथ रहकर विश्रद ब्रह्मचर्य पासन करे तो वह दैवी चमत्कार वैसा है। पर गांधीजी के ब्रह्मचर्यवास ने इस म्रति कठिन भीर खोकोत्तर समम्ब जानेवाकी बात को प्रयत्नसाध्य पर इतनी लोकराप्य सावित कर दिया कि ब्राज क्रमेक दम्पती और श्री-पुरुष साथ रहकर विशुद्ध ब्रह्मचर्य पासन करने का निर्देश्य प्रयत्न करते हैं। बैन समाज में भी ऐसे अनेक युगल मौजूद हैं। क्रम जन्में कोई स्थितिभद्र की कोटि में नहीं गिनता । इत्ताँ कि उनका ब्रह्मचर्य-परुषार्थ वैसा ही है। रात्रि-भोजन त्याग श्रीर उपभोगपरिभोगपरिमाण तथा उपवास. श्रायंबिक, जैसे बत-नियम नए युग में केवल उपहास की दृष्टि से देखे जाने लगे थे और भदाल लोग इन वर्तों का आवरण करते हुए भी कोई तेजस्विता राष्ट्रर कर न सकते थे। उन लोगों का व्रत-पालन केवल रूडिचर्म-मा टीखना था। मानों उनमें भावपाण रहा ही न हो। गांचीजी ने इन्हीं वर्तों में ऐसा प्राया फूँका कि आज कोई इनके मलौल का साइस नहीं कर सकता। गांधीजी के उपवास के प्रति दुनिया-भर का आदर है। उनके रात्रि भोजन त्याग और इने-गिने खाद्य पेय के नियम को आरोग्य और सभीते की हिष्ट से भी लोग उपादेय समस्तते हैं। इम इस तरह की ऋतेक बातें देख सकते हैं जो परम्परा से जैन समाज में चिरकाल से चली भाती रहने पर भी तेजोहीन-सी दीखती थी: पर ऋब गांघीजी के जीवन ने उन्हें झाहरास्पद बना दिया है।

जैन परम्परा के एक नहीं श्रनेक सुसंस्कार जो सुप्त या मूर्चिष्ठत पड़े थे उनको गांधीजी की धर्म चेतना ने स्पन्तित किया, गतिशील किया और विकसित भी किया। यही कारण है कि अपेचाकृत इस छोटे से समाज ने भी अन्य समाजों की अपेचा अधिकसंख्यक सेवामावी ब्ली-पुरुषों को राष्ट्र के चरणों पर ऋषित किया है। जिसमें बुढ़े-जवान ब्ली-पुरुष, होनहार तहण्य-तहणी और भिच्च वर्ग का भी समावेश होता है।

मानवता के विशाल झर्य में तो जैन समाज अन्य समाजों से अलग नहीं।
किर मी उसके परम्परागत संस्कार अमुक झंश में इतर समाजों से जुदे भी हैं।
ये संस्कार मात्र धर्मकलेवर थे; धर्मचेतना की भूमिका को छोड़ बैठे थे। यों तो गांधीजी ने विश्व भर के समस्त सम्प्रदायों की घर्म चेतना को उत्पाचित किया
है; पर साम्प्रदायिक इष्टि से देखें तो बैन समाज को मानना चाहिए कि उनके प्रति गांधीजी की बहुत और अनेकविष देन है। क्योंकि गांधीजी की देन के कारण ही खाब बैन समाज अहिसा, की-समानता, वर्ग समानता, निवृत्ति और

न्हानेकान्त दृष्टि इस्यादि ऋपने विरासतगत पुराने सिद्धान्तों को क्रियाशीस और न्सार्थक सावित कर सकता है।

बैन परम्परा में शिक्षा वा विष्युवां हरो जिलो वा नमस्तरमें बैसे सर्ववर्म-समन्वयकारी अनेक उद्गार मौजूद थे। पर आमतौर से उसकी धर्मविषि और 'प्रार्थना निलकुल साम्प्रदायिक वन गई थी। उसका चौका इतना छोटा वन गया था कि उसमें उक्त उद्गार के अनुरूप सब सम्प्रदायों का समावेश दुःसंभव 'हो गया था। पर गांधीजी की धर्मचेतना ऐसी जागरित हुई कि धर्मों की बाइर-वेंदी का स्थान रहा ही नहीं। गांधीजी की प्रार्थना जिस बैन ने देखी सुनी हो यह कृतकतापूर्वक विना कबूल किये रह नहीं सकता कि 'नहाा या विष्याचां' की उदात्त भावना या 'राम कहो रहिमान कहो' की अमेद भावना जो बैन परम्परा में मात्र साहित्यक वस्तु वन गई थी; उसे गांधीजी ने और विकसित रूप में सजीव और शास्वत किया।

हम गांधीजी की देन को एक-एक करके न तो गिना सकते हैं और न ऐसा भी कर सकते हैं कि गांधीजी को अमुक देन तो मात्र कैन समाज के प्रति ही हैं और अन्य समाज के प्रति नहीं। वर्षा होती है तब चेत्रभेद नहीं देखती। खूर्य चन्द्र प्रकाश फॅकते हैं तब भी स्थान या व्यक्ति का भेद नहीं करते। तो भी जिसके पढ़े में पानी आया और जिसने प्रकाश का युख अनुभव किया, वह तो तौकिक भाषा में यही कहेगा कि वर्षा या चन्द्र सूर्य ने भेरे पर हतना उपकार किया। इसी न्याय से इस जगह गांधीजी की देन का उक्कोख है, न

गांधीजों के प्रति अपने ऋण को अंश से भी तभी अब्दा कर सकते हैं जब उनके निर्दिष्ट मार्ग पर चलने का इब संकरूप करें और चर्बे।

# सर्वज्ञत्व ख्रीर उसका खर्थ

हेतुवाद-ऋहेतुवाद

प्रस्तुत लेख का आश्रय समभाने के लिए प्रारम्भ में थोड़ा प्रास्ताविक विचार दर्शाना जरूरी है. जिससे पाठक वक्तव्य का भलीभौति विश्लेषण कर सके। जीवन के अद्धा श्रीर बुद्धि ये दो मुख्य श्रंश हैं। वे परस्पर विभक्त नहीं हैं: फिर भी दोनों के प्रवृत्ति चेत्र या विषय थोड़े बहुत परिमाण में जुदे भी हैं। बुद्धि, तर्क, श्रमुमान या विज्ञान से जो वस्तु सिद्ध होती है उसमें श्रद्धा का प्रवेश सरल है परन्त अद्धा के समी विषयों में अनुमान या विज्ञान का प्रयोग संभव नहीं। श्रतीन्द्रिय श्रनेक तत्त्व ऐसे हैं जो ज़ंदे-ज़दे सम्प्रदाय में श्रद्धा के विषय बने देखे जाते हैं, पर उन तन्त्रों का निर्तिवाद समर्थन स्ननुमान या विश्वान की सीमा से परे है। उदाहरणार्थ, जो श्रदाल ईश्वर को विश्व के कर्ता-धर्ता रूप ते मानते हैं या जो अदाल किसी में त्रैकालिक सर्वज्ञत्व मानते हैं, वे चाहते तो हैं कि उनकी मान्यता श्रममान या विज्ञान से समर्थित हो, पर ऐसी मान्यता के समर्थन में जब तर्कया विज्ञान प्रयत्न करने लगता है तब कई बार बलवत्तर विरोधी श्रांतुमीन उस मान्यता को उलट भी देते हैं। ऐसी वस्तुस्थिति देखकर तत्त्वचितकों ने वंस्तु के स्वरूपानुसार उसके समर्थन के लिए दो उपाय श्रलग-श्रंलंग बतलाएं - एक उपाय है. हेतुबाद, जिसका प्रयोगवर्तुल देश काल की सीमा से परे नहीं। दूसरा उपाय है ऋहेतुवाट, जो देशकाल की सीमा से या इन्द्रिय श्रीर मन की पहुँच से पर ऐसे विषयों में उपयोगी है।

इस बात को जैन परम्परा की दृष्टि से प्राचीन बहुशुत श्रावायों ने स्पष्ट भी किया है । जब उनके सामने धर्मास्तिकाय, श्रधमस्तिकाय तथा भन्यस्व-

> दुविहो घम्मावात्रो ऋहेउवात्रो य हेउवात्रो य । तत्थ उ ऋहेउवात्रो मवियाऽभवियादक्रो भावा ॥ भविक्रो सम्महंसण-णाण-चरित्तपहिवत्तिसंपन्नो । णियमा दुक्लंतकडो ति लक्लगं हेउवायस्स ॥ जो हेउवायपक्लिम्म हेउछो झागमे य झागमित्रो । सो ससमयपग्णवक्रो सिद्धन्तविराहक्रो झन्नो ॥

- सन्मति प्रकरण ३. ४३-५ तथा इन गायाओं का गुजराती विवेचन । यह नहीं कि मात्र जैन परम्पा ने हीं ऐसे ब्रहेतुवाद का आश्रय किया हो। सभी वार्मिक परम्पराश्रों की ब्राप्ती किसी न किसी ब्रातीन्द्रिय मान्यताश्रों के बारे में ब्राप्ती अपनी इष्टि से अहेतुवाद का आश्रय लेना पड़ा है। जब वेदान्त को अतीन्द्रिय परमझझ की स्थापना में तर्क बावक दिलाई दिए तब उसने भूति का अन्तिम आश्रय लेने की बात कही श्रीर तर्का प्रतिष्ठानान् कह दिया। इसी तरह जब नागार्जुन जैसे प्रवल्ल तार्किक को स्वभावनैशास्त्रकर शून्य तत्त्व के स्थापन में तर्कवाद अधूरा या वाधक दिलाई दिया तब उसने प्रज्ञा का आश्रय किया। केयर जैसे तत्त्वक ने भी देश-काल से पर ऐसे तत्त्व को बुद्धि या विज्ञान की सीमा से पर बतलाकर मात्र श्रद्धा का विषय स्वित किया। स्पेन्सर की आलोचना करते हुए विल हुरां ने स्वध्ट कह दिया कि ईश्वरवादी विज्ञान के स्वेत्र में प्रवेश करना छोड़ दें और वैज्ञानिक लोग ईश्वर तत्त्व या धर्म के विषय में प्रवेश करना छोड़ दें। यह एक प्रकार का हेतु-श्रहेतुवाद के वर्तुन्त का विषया न ही तो है!

सर्वज्ञत्व जैन परम्परा की चिरश्र है प्रश्नेत उपास्य वस्तु है। प्रश्न तो इतना ही है कि उसका अर्थ क्या ? श्रीर वह हेतुबाद का विषय है या श्रहेतुबाद का ? इसका उत्तर शताब्दियों से हेतुबाद के द्वारा दिया गया है। परन्तु बीच-बीच में कुछ आचार्य ऐसे भी हुए हैं जिनकी इस विषय में हेतुबाद का उपयोग करना ठीक जैंचा नहीं जान पहता। एक तरफ से सारे सम्प्रदाय में क्षिप ऐसी प्रचलिक

सिद्धं चेद्धेतुतः सर्वं न प्रश्नवादिक्षे गतिः।
सिद्धं चेदागमात्मर्वं विषदार्थमतान्यपि॥
विरोधाक्षोभयेकार्थं स्याद्धादन्यक्विद्धाम्।
ग्रावाच्यतैकग्नेऽप्युक्तिनीवाच्यमिति द्वुच्यते॥
वस्तर्यनासे यदेतोः साध्यं तद्धेतुसाधितम्।
ग्राप्ते वक्ति तद्धाक्यात् साध्यमागमसाधितम्॥
—ग्रासमीमांसा को, ७६-म

१, तकांप्रतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयमिति चेदेवमप्यविमोश्वप्रसंगः ।
—जस्यूच २, १, ११-

मान्यता का विरोध करने की कठिनाई और दूसरी तरफ से सर्वक्रव असे अती-न्तिय तस्य में बाल्यक्रस्य के कारब क्रान्तम उत्तर देने की कठिनाई-में दोनों कठिनाइयाँ उनके सामने भी झवश्य थीं। फिर भी उनके तटस्य तस्यविन्तन धीर निर्भयत्व ने उन्हें चप न रखा । ऐसे ब्राचारों में प्रथम है कुन्दकुन्द और दसरे हैं याकिनीस न हरिभद्र । कुन्दकृत्द भाष्यात्मिक व गम्भीर विचारक रहे । उनके सामने सर्वहत्व का परम्परागंत कार्य तो था ही, पर जान पहता है कि उन्हें मात्र परम्परावलम्बित भाव में सन्तोष न हन्ना । ग्रतएव प्रवचनसार आदि ग्रन्थों में जहाँ एक श्रोर उन्होंने परम्परागत श्रेकालिक सर्वज्ञत्व का लख्य निरूपया किया वहाँ नियमसार में उन्होंने स्ववहार निश्चय का विश्लेषया करके सर्वशत्य का और भी भाव सभावा । जन्होंने स्वष्ट कहा कि लोकालोक जैसी श्रारमेतर वस्तुश्रों को जानने की बात कहना यह व्यवहारनय है और स्वात्म-स्वरूप को जानना व उसमें निमान होना यह निश्चयनय है? । यह ध्यान में रहे कि समयसार में उन्होंने खुद ही व्यवहारनय को असद्भत-अपारमार्थिक कहा है । कुन्दकुन्द के विश्लेषण का बाहाय यह जान पहला है कि उनकी हिष्ट में बात्मस्वरूप का जान ही मुख्य व बान्तिम ध्येय रहा है। इसलिए उन्होंने उसी को पारमार्थिक या निश्चयनयसम्मत कहा। एक ही उपयोग में एक ही समय जब ब्रात्मा और ब्रात्मेतर वस्तकों का तस्य प्रतिभास होता हो तब उसमें यह विभाग नहीं किया जा सकता कि लोकालोक का भास व्यवहारनय है और श्रीर श्रात्मतत्त्व का भास निश्चयनय है। दोनों भास या तो पारमार्थिक हैं या दोनों व्यावहारिक हैं---ऐसा ही कहना पहेगा । फिर भी अब उत्दक्तर जैसे

परियामदो खलु यार्यं पञ्चस्का सव्यद्व्यपञ्चाया । सो योव ते विजायदि झोग्गह पुक्वाहि किरियाहि ॥ यास्य परोक्सं किंचिवि समंत सम्बक्सगुग्रसमिद्धस्स । झक्सातीदस्स सदा सयमेव हि याय्यजादस्स ॥

<sup>---</sup>प्रवचनसार १. २१-२.

२. अप्पसस्त्वं पेष्छ्दि स्रोयासोयं व केवसी भगवं। जह कीइ भग्रइ एवं तस्त व किं तूसग्रं होइ ॥

<sup>---</sup>नियमसार गा. १६६.

वच्हारोऽभ्यत्यो भ्यत्यो दैसिदो दु सुद्धवाडी । भ्यत्यमस्तिदो सलु सम्माइडी इवह जीवो ॥

<sup>-</sup>समबसार गा. ११.

क्रध्यात्मवेदी ने निक्षय-व्यवहार का विरक्षेषय किया तब यह सम्मन्ताः कठिन महीं कि परम्परागतः मान्यता को चालू रखने के उपरान्तः भी उनके मन में एक नया ऋर्यं क्रवश्य स्पन्ना जो उन्होंने क्रपने प्रिय नयबाद से विश्वेषया के हारा स्थित किया जिससे अदालु वर्ग की अदा भी बनी रहे और विशेष जिज्ञासु व्यक्ति के लिए एक नई बात भी सुभाई जाव।

श्रमका में कुन्दकुन्द का यह निश्ययवाद उपनिषदों, बौद्धपिटकों स्रोर प्राचीन सैन उक्तोकों में भी बुदे-बुदे रूप से निहित या, पर सचमुच कुन्दकुन्द ने उसे सैन परिभाषा में नए रूप से प्रगट किया।

ऐसे ही दूसरे आनार्थ हुए हैं यांकिनीस्तु इरिभद्र । वे भी अनेक सर्क अन्यों में नैकाबिक सर्वज्ञत्व का देतवाद से समर्थन कर जुके थे, पर अब उनको उस देतवाद में हुटि व बिरोध दिलाई दिया तब उन्होंने सर्वज्ञत्व का सर्वसम्बद्धाय-अविवद्ध अर्थ किया व अपना योगसळम माध्यस्य सचित किया ।

मैंने प्रस्तुत लेल में कोई नई बात तो कही नहीं है, पर कही है तो बहु इतनी ही है कि अगर सर्वज्ञत्व को तर्क से, दलीव से या ऐतिहासिक कम से समस्ताना वा समस्त्राना हो तो पुराने जैन अन्यों के कुछ उल्लेखों के आधार पर व उपनिषदों तथा पिटकों के साथ तुलना करके मैंने जो अर्थ समस्त्राया है वह शायद सत्य के निकट अधिक है! जैकाविक सर्वज्ञत्व को मानना हो तो अद्याप्त्र सत्य के निकट अधिक है! जैकाविक सर्वज्ञत्व को मानना हो तो अद्याप्त्र व विश्वय के स्वयं से उसको मानने में कोई नुकसान नहीं। हाँ, हतना समस्त्र रलना चाहिए कि वैसा सर्वज्ञत्व हेतुवाद का विषय नहीं; वह तो अमंत्रिकाय आदि की तरह अहेतुवाद का ही विषय हो संकता है। ऐसे सर्वज्ञत्व के समर्थन में हेतुवाद का प्रयोग किया जाय तो उससे उसे समर्थित होने के बजाय अनेक अनिवार्य विरोधों का ही सामना करना परेगा।

भवा का विषय मानने के दो कारण हैं। एक तो पुरासन कानुमवी कोगिकों के कथन की वर्तमान कान्नान स्थिति में काबहेबाना न करमा। और -दूसरा वर्तमान वैज्ञानिक लोज के विकास पर ध्यान देना। क्रामी सक के माबोगिक विज्ञान ने टेबीपची, क्लेरबोयन्स और मीकोग्नीशन की स्थापना से इतना तो सिद्ध कर ही दिया है कि देश-कार्य की मर्वादा का व्यक्तिकम्ब करके भी काम संभव है। वह संभव कोटि योग परंपरा के क्रासंभरा और बैन ब्राह्मि परंपरा की सर्वन्न दक्ता की ब्रोर संकेत करती है।

सर्वज्ञत्व का इतिहास

मारत में हर एक सम्प्रदाय किसी न किसी रूप से सर्वहरू के कपर झाविक मार देता का रहा है। हम ऋग्वेद झादि वेदों के पुरावे मायों में हेसाते हैं कि सर्व, वरुवा, इन्द्र आदि किसी देव की स्तृति में सीघे तारे से या गर्मित रूप है सर्वज्ञत्य का भाव सचित करने वाले सर्वचेतस सहस्रवन्त्र । ब्रादि विशेष्या प्रयुक्त हैं। उपनिषक्षे में खासकर पराने उपनिषक्षे में भी सर्वकृत के सचक और प्रसि पादक विशेषणा एकं वर्णान का विकास देखा जाता है । यह वस्त इतनी सावित करने के लिए पर्याप्त है कि भारतीय मानस अपने सम्मान्य देव या पूज्य व्यक्ति में सर्वश्रत का भाव श्रारोपित विना किये संतुष्ट होता न था। इसीसे हर एक सम्प्रदाय अपने परस्कर्ता या मल प्रवर्तक माने जाने वाले व्यक्ति की सर्वज्ञ मानती था । साम्प्रदायिक बाड़ों के बाजार में सर्वज्ञत्व के द्वारा अपने प्रधान पुरुष का मरुप श्रांकने श्रीर श्रांकवाने की इतनी श्राधिक होड लगी थी कि कोई परुप जिसे तसके बानवायी सर्वत्र कहते और मानते ये वह खद बापने को उस माने में सर्वेह न होने की बात कहे तो अन्यायियों की तित होती न थीं। ऐसी परिस्थिति में हर एक प्रवर्तक या तीर्थकर का उस-उस सम्प्रदाय के हारा सर्वशंकप से माना जाना और उस रूप में उसकी प्रतिवा निर्माण करना यह अनिवार्य बन जाय तो कोई साधर्य नहीं।

इम इतिहास काल में श्राकर देखते हैं कि खद बुद्ध ने अपने को उस अर्थ में सबैश मानने का इनकार किया है कि जिस ग्रर्थ में ईप्रवरवाटी ईप्रवर की और जैन स्तोग महावीर आदि तीर्थकरों को सर्वज्ञ मानते-मनाते थे। ऐसा होते हुए भी आगो जाकर सर्वज्ञत्व मानने मनाने की होड में बुंद के कुछ शिष्यों को ऐसा बाधित किया कि वे ईश्वरवादी और प्रवस्तर्शस्त्ववादी की तरह की खद का सर्वज्ञत्व युक्ति प्रयुक्ति 3 से स्थापित करें। इससे स्पष्ट है कि हर एक साम्प्र-दायिक श्राचार्य श्रीर दसरे श्रान्यायी श्राप्ते सम्प्रदाय की नीव सर्वज्ञत्य मानने-मनाने श्रीर युक्ति से उसका स्थापन करने में देखते थे।

इस सार्किक होड का परिचाम यह आया कि कोई सम्प्रदाय अपने मान्य यक्ष या देव के तिवास दूसरे सम्प्रदाय के मान्य पुरुष या देव में देसा सर्वश्रास मानने को तैयार नहीं जैसा कि वे अपने इष्टतम पुरुष या देव में सरताता है। मानते जाते है । इससे प्रत्येक सम्प्रहाय के बीच इस मान्यता पर कार्ड जारहे से बाद-विवाद होता का रहा है । कौर सर्वज्ञस्य श्रद्धा की वस्त मिठकर सर्व की बस्त बन गवा । जब उसका स्थापन तर्क के द्वाराः होना ग्राहर हंग्रा तंब इर एंक तार्किक अपने बुद्धि-बल का उपयोग नवे-नवे तकों के अन्यावन में ककी क्रांताना

१. ऋग्वेद १.२३.३; १०.८१.३।

२. मिलमानिकाय-चूलमालु स्पपुत्तपुत्तः प्रमायावार्तिक २.३२-३३ । ३. तत्वसंप्रस्पिका ४० ८६३ ।

इसके कारच एक तरफ से जैसे सर्वहत्व के झनेक झधों की स्रष्टि हुई वैसे डी-उसके समर्थन की अनेक यक्तियाँ भी व्यवहार में बाई । जैनमंग्रत हार्थ

जहाँ तक जैन परस्परा का सम्बन्ध है उसमें सर्वज्ञाल का एक ही द्वार्थ माना जाता रहा है और वह यह कि एक ही समग्र में त्रैकालिक समग्र भावों को साचात् जानना । इसमें शक नहीं कि आज जी पुराने से पुराना र जैन आंगमों का भाग उपलब्ध है उसमें भी सर्वज्ञत्व के उकत ऋर्य के पोषक वाक्य मिल जाते हैं परन्तु सर्वज्ञत्व के उस अर्थ पर तथा उसके पोषक वाक्यों पर स्वतन्त्र बुद्धि से विचार करने पर तथा उन्हीं ऋति पुरागा आगमिक भागों में पाये जाने वाले दूसरे वाक्यों के साथ विचार करने पर यह स्पष्ट जान पडता है कि मूल में सर्वज्ञस्य का वह अर्थ जैन परम्परा को भी मान्य न था जिस अर्थ को आज वह मान रही ह और जिसका समर्थन सैकड़ों वर्ष से होता ह्या रहा है।

प्रश्न होगा कि तब जैन परम्परा में सर्वज्ञत्व का ग्रसली अर्थ क्या था है इसका उत्तर श्राचराय, भगवती श्रादि के कुछ पुराने उल्लेखों से मिल जाता है। श्राचारांग में कहा है कि 3 जो एक को जानता है वह सर्व को जानता है। श्रीर जो सबकी जानता वह एक को जानता है।' इस वाक्य का तात्वर्य टीकाकारों और तार्किकों ने एक समय में जैकात्तिक समग्र भावों के साञ्चात्काररूप से फलिन किया है। परन्त उस स्थान के ब्रागे-पीछे का सम्बन्ध तथा आगे पीछे, के बाक्यों को ध्यान में रखकर इम सीचे तौर से सोचें तो उस वाक्य का तात्पर्य वसरा ही जान पडता है। यह तात्पर्य मेरी हिंह से यह है कि जो एक ममत्व, प्रमाद या कवाय को जानता है वह उसके क्रोबादि सभी आविभावां. पर्यायों या प्रकारों को जानता है और जो क्रोब, मान आदि सब आविर्मावों को या पर्वायों को जानता है वह उन सब पर्यायों के मल और उनमें अनुगत धक-ममत्व या बन्धन को जानता है। जिस प्रकरण में उक्त बाक्य आवा है वह-प्रकरणा समस्त के लिए कपायत्याग के उपदेश का और एक ही जब में से जदे-बदे कवाय रूप परिचाम दिलाने का है। यह बात अन्यकार ने पूर्वोक्त वाक्य से तुरंत ही आगे वृसने वाक्य के द्वारा स्पष्ट की है जिसमें कहा जया है कि 'जो एक को नमाता है दवाता है या वश करता है वह बहतों की नमाता" दवाता या करा करता है और जो वह को नमाता है वह एक को नमाला है।"

१. तस्वसंग्रह प्र॰ ८४६.

२. ब्राचा॰ पू॰ ३६२ ( द्रि॰ ब्राइति ) । ३. जे एगं जायाइ से सर्व्य जायाइ; जे सर्व्य बायाइ से एमें बीचाई इन्टर

नमाना, दबाना या वदा करना मुमुद्ध के बिए क्याय के सिवाय क्रम्ब बस्त है बाग हो नहीं सकता । जिससे इसका वात्पर्य यह निकतावा है कि को सुसक्त एक अर्थात प्रमाद को वश करता है वह बहुत कवायों को वश करता है और जो बहुत क्यायों को वश करता है वह एक अर्थात प्रमाद को वश करता ही है। स्पष्ट है कि नमाने की और वदा करने की वस्त जब क्याय है तब टीक उसके पहले श्राये हुए वाक्य में जानने की बस्त भी क्याय ही प्रकरणप्राप्त है। श्राध्यात्मिक साधना श्रीर जीवन शक्ति के कम में बैन तत्वज्ञान की दृष्टि से बास्रव के ज्ञान का बीर उसके निरोध का ही सहस्त है। बिसमें कि त्रैकालिक समग्र भावों के साखात्कार का कोई प्रश्न ही नहीं उठता है। उसमें प्रश्न उठता है तो मल दोष श्रीर उसके विविध श्राविभीं के जानने का क्योर निकारण करने का । ग्रन्थकार ने वहाँ यही बात बतलाई है । इतना ही नहीं, बल्कि उस प्रकरण को खतम करते समय उन्होंने वह भाव 'जे कोहदंसी से मार्गाटंसी, जे मार्गाटंसी से मार्गाटंसी, जे मार्गाटंसी से सोभटंसी, जे सोमदंसी से पिण्जदंसी, जे पिण्जदंसी से दोसदंसी, जे दोसदंसी से मोइदंसी. जे मोइदंसी से गन्मदंसी, जे गन्भदंसी से जम्मदंसी, जे जम्मदंसी से मारदंसी, जे मारदंसी से नरयदंसी, जे नरयदंसी से निरियदंसी, जे निरियदंसी से दुक्सदंसी ।' इत्यादि शब्दों में स्पष्ट रूप में प्रकट भी किया है। इसलिए 'जे एगं जागाई' इस्वाटि वाक्यों का जो तात्पर्य मैंने ऊपर बतलाया वही वहाँ पूर्णतया संगत है और दसरा नहीं । इसिक्षए मेरी राय में जैन परम्परा में सर्वश्रस का असली अर्थ आध्यात्मिक साबना में उपयोगी सब तत्त्वों का ज्ञान यही होना खाहिए: नहीं कि शैकाखिक समग्र भावों का साह्यत्कार ।

उक्त बाक्यों को आगे के तार्किकों ने एक समय में श्रैकाखिक भावों के साखात्कार अर्थ में घटाने की जो कोशिश की है वह सर्वक्रत-स्थापन की साम्प्रदायिक होड़ का नतीजा मात्र है। भगवती सूत्र में महाबीर के मुख्य शिष्य इन्द्रभृति और जमालो का एक संवाद है जो सवंक्रत के अर्थ पर प्रकाश का बाता है। जमाली महाबीर का प्रतिहंदी है। उसे उसके अर्युवावी खर्वक मानते होंगे। इसिक्रिए जन वह एक बार इन्द्रभृति से मिला तो इन्द्रभृति ने उसके प्रवन्न किया कि कही जमाली ! तुम यदि सर्वज्ञ हो तो जवाब दो। कि बोक आश्रत है या अराध्यत ? जमाबी चुप रहा तिस पर महाबीर ने कहा कि तुम कैसे सर्वज्ञ है वा इसका उत्तर मेरे अर्थवंड शिष्य हे सकते हैं तो भी मैं उत्तर देता हूँ कि

१, स्वाद्यदर्शवरी का॰ १ । १, भगवती ६, ६ ।

द्रश्यार्थिक दृष्टि से खोक शास्त्रत है और पर्यापार्थिक दृष्टि से आशास्त्रत । महाबीर के इस उत्तर से सर्वक्रत्य के बैनाभिप्रेत अर्थ के असबी स्तर का पता चला जाता है कि जो द्रव्य-पर्याय उभय दृष्टि से प्रतिपादन करता है वही सर्वक्र है। महावीर ने जमाली के सम्मुख एक समय में त्रैकालिक भावों को साञ्चात् जाननेवाले रूप से अपने को वर्षित नहीं किया है। जिस रूप में उन्होंने अपने को सर्वक्र वर्षित किया वह रूप सारी कैन परम्परा के मृत गत लोत से मेल भी खाता है और आचारांग के उपर्युक्त अति पुराने उल्लेखों से भी मेल खाता है। उसमें न तो अस्युक्ति है, न अल्पोक्ति; किंद्र वास्तविक स्थित निरूपित हुई है। इसलिए मेरी राय में बैन परम्परा में माने-जानेवाले सर्वक्रत्य का असली अर्थ वही होना चाहिए न कि पिछला तर्क से सिद्ध किया जानेवाला—एक समय में सर्व भावों का साज्ञास्त्रार रूप अर्थ।

में अपने विचार की पष्टि में कछ ऐसे भी संवादि प्रमाण का निहेंग करना उचित समभता हैं जो भगवान महावीर के पूर्वकालीन एवं समकालीन हैं। इस पराने उपनिषदों में देखते हैं कि एक ब्रह्मतस्य के जान केने वर श्चन्य सब श्रविज्ञात विज्ञात हो जाता है ऐसा स्पष्ट वर्णन है है और इसके सपर्धन में वहीं ह्यान्त रूप से मुत्तिका का निर्देश करके बतलाया है कि जैसे एक ही मुत्तिका सत्य है. दूसरे घट-शराव ब्रादि विकार उसी के नामरूप मात्र हैं. बैसे ही एक ही ब्रह्म पारमार्थिक सत्य है बाकी का विश्व प्रपंच उसी का विलासमात्र है 1 किन परिभाषा में कहें तो बाकी का सारा जगत ब्रह्म का पर्यायमात्र है।) उसकी परब्रह्म से ऋत्वग सत्ता नहीं । उपनिषद् के ऋषि का भार ब्रह्मज्ञान पर है, इसलिए वह ब्रह्म को ही मूल में पारमार्थिक कहकर बाकी के प्रपंच को उससे भिन्न मानने पर जोर नहीं देता। यह मानो हुई सर्वसम्मत बात है कि जो जिस तस्य का मख्यतया जेय. उपादेय या हेय रूप से प्रतिपादन करना चाहता है बह **बसी पर ऋषिक से ऋषिक भार देता है। उपनिषदों का प्रतिपाद्य आत्मतत्व** या परव्रका है। इसीलिए उसी के ज्ञान पर भार देते हुए ऋषियों ने कड़ा कि झात्मतत्त्व के जान सेने पर सब कुछ जान विया जाता है। इस स्थल पर मृतिका का हच्यान्त दिया गया है, वह भी इतना ही स्चित करता है कि जुदे-जुदे विकारों और पर्यायों में मृतिका अनुगत है, वह विकारों की तरह करथायी नहीं. बैसा कि विज्ञव के प्रपंच में ब्रह्म ग्रस्थायी नहीं। इस उपनिषदगत

१. आस्मनो वा ऋरे दशंनेन अवयोन मत्या विज्ञानेनेदं सर्वं विदितंः भवति—बृहद्रार्ययकोपनिषद् २. ४. ५ ।

इस वर्षम में यह स्पष्ट देखते हैं कि इसमें ब्रव्य श्रीर पर्याय दोनों का वर्षन है; पर भार श्रीक द्रव्य पर है। इसमें कार्य-कारण दोनों का वर्षन है; पर भार तो श्रीक मूल कारण-द्रव्य पर ही है। ऐसा होने का सबब यही है कि उपनिषद् के ऋषि मुख्यतया श्रारमस्वरूप के निरूपण में ही दत्तित्व हैं श्रीर दूसरा सब वर्णन उसी के समर्थन में है। यह श्रीपनिषदिक भाव ध्यान में रखकर श्राचारांग के 'जे एगं जाग्यह से सब्वं जाग्यह' इस वाक्य का श्रयं श्रीर प्रकरण संगति सोचें तो सफ्ट ध्यान में श्रा जाग्या कि श्राचारांग का उक्त वाक्य द्रव्य पर्यायरक भात्र है। जैन परम्परा उपनिषदों की तरह एक मात्र ब्रह्म था श्रारम द्रव्य के श्रवयद शान पर भार नहीं देती, वह श्रारमा की या द्रव्यमात्र की भिन्न-पर्याय रूप श्रवरथाश्रों के ज्ञान पर भी उतना ही भार पहले से देती श्राई है। इसीलिए श्राचारांग में दूसरा वाक्य ऐसा है कि जो सबको—पर्यायों को जानता है वह एक को—ट्रव्य को जानता है। इस श्रयं की जमाखी-इन्द्रभूति संवाद से तुलना की जाय तो इसमें सन्देह ही नहीं रहता कि जैन-परम्परा का सर्वज्ञर संबंधी दृष्टिकोण मूल में केवल इतना ही था कि द्रव्य श्रीर पर्याय उभय को समान भाव से जानना ही ज्ञान की पूर्णता है।

बुद्ध जब मालुं क्य पुत्र नामक अपने शिष्य से कहते हैं कि मैं चार आर्थ सत्यों के ज्ञान का ही दावा करता हूँ और दूसरे अगम्य एवं काल्पनिक तत्वों के ज्ञान का है दावा करता हूँ और दूसरे अगम्य एवं काल्पनिक तत्वों के ज्ञान का नहीं, तब वह वास्तविक भूमिका पर है। उसी भूमिका के साथ महावीर के सर्वज्ञत्व की दुबना करने पर भी फिलित यही होता है कि अत्युक्ति या अल्पोक्ति नहीं करने वाले संतप्रकृति के महावीर द्रव्यपर्यायवाद की पुरानी निर्मन्य परम्परा के ज्ञान को ही सर्वज्ञत्वरूप मानते होंगे। जैन और बौद्ध परम्परा में हतना फर्क अवस्य रहा है कि अनेक तार्किक बौद्ध विद्वानों ने बुद्ध को त्रैका-क्षिक्तान के द्वारा सर्वज्ञ स्थापित करने का प्रयक्त किया है तथापि अनेक असा-खारण बौद्ध विद्वानों ने उनको सीधे सादे अर्थ में ही सर्वज्ञ घटाया है। जब कि जैन परम्परा में सर्वज्ञ का सीधा सादा अर्थ भुला दिया जाकर उसके स्थान में तर्कसिद्ध अर्थ ही प्रचलित और प्रतिष्ठित हो गया है और उसी अर्थ के संस्कार में पत्नी वाले जैन तार्किक आवायों को भी यह सोचना अति मुश्किल हो गया है कि एक समय में सर्व भावों के साल्यात्काररूप सर्वज्ञत्व कैसे अर्थात है १ इसिलए वे जिस तरह हो, मामूली गैरमामूली सब युक्तियों से अपना अभिप्रेत सर्वज्ञत्व सिद्ध करने के लिए ही उतारू रहे हैं।

१. चूलमालुं स्य सुत्त।

े : करीन टाई हजार वर्ष की शास्त्रीय जैन-परम्परा में इस एक ही क्रक-बाद पाते हैं जो सर्वज्ञत्व के अर्थ की दूसरी बाजू की ओर संकेत करता है। विकम की आठवीं शताब्दी में याकिनीय न इरिमद्र नामक आवार्य हए है। अन्होंने अपने अनेक तर्कप्रन्थों में सर्वज्ञत्व का समर्थन उसी अर्थ में किया **क** जिस' अर्थ में अपने पूर्ववर्ती श्वेताम्बर दिगम्बर अनेक विद्वान करते आये हैं। फिर भी उनकी तार्किक तथा समभावशील सत्यग्राही बृद्धि में वह समर्थन ग्रावरा जान पडता है। हरिभद्र जब योग जैसे श्रध्यात्मिक श्रीर सत्यगामी विषय पर श्रिक्तने खरों तो उन्हें यह बात बहत खटकी कि महावीर को तो सर्वत कहा आय और सगत. कपिल ब्राटि जो वैसे ही श्राध्याध्यक हुए हैं उन्हें सर्वज्ञ कहा या माना न जाय । यदापि वे अपने तर्कप्रधान प्रन्थों में सुगत, कपिल श्रादि के सर्वज्ञस्य का निषेध कर चके थे: पर योग के विषय ने उनकी हिन्द बदल दी श्रीर उन्होंने श्रपने सप्रसिद्ध ग्रन्थ योगद्द ब्टिसमुख्य में सुगत, कपिल श्रादि सभी श्राध्यारिमक श्रीर सदग्राों परुषों के सर्वज्ञत्व को निर्विवाद रूप से मान लिया श्रीर उसका समर्थन भी किया (का० १०२-१०८) । समर्थन करना इसलिए अनिवार्य हो गया था कि वे एक बार सुगत कपिल श्रादि के सर्वज्ञत्व का निषेध कर चुके थे. पर श्रव उन्हें वह तर्कजाल मात्र लगती थी (का॰ १४०-१४७)। हरिभद्र का उपजीवन श्रीर श्रमगमन करनेवाले श्रंतिम प्रश्वतम जैन तार्किक यशोविजयजी ने भी श्रपनी कुतर्कप्रहानवृत्ति । द्वात्रिशिका में हरिभद्र की बात का ही निभयता से श्रीर सफ्टता से समर्थन किया है। हालांकि यशोविजययी ने भी श्रन्य श्रानेक प्रन्थों में सगत आदि के सर्वशत का आत्यन्तिक खरडन किया है।

हमारे यहाँ भारत में एक यह भी मयाली रही है कि मबल से मबल चिंतक जीर तार्किक भी पुरानी मान्यताओं का समर्थन करते रहे जीर नया सस्य मकट करने में कभी-कभी हिचकाए भी। यदि हरिभद्र ने वह सस्य योगहिष्टसमुख्य में जाहिर किया न होता तो उपाध्याय यशोविजयकी कितने ही बहुशुत तार्किक विद्वान् क्यों न हो पर शायद ही सर्वज्ञव के इस मौलिक भाव का समर्थन करते। इसलिए

१. धर्मवाद के क्षेत्र में श्रद्धागम्य वस्तु को केवल तर्कवल से स्थापित करने का आग्रह ही कुतर्कग्रह है। इसकी चर्चों में उपाध्यायजी ने बत्तीसी में मुख्यतया सर्वज्ञविषयक ग्रश्न ही लिया है। श्रीर आ॰ हिराद्र के माव को समग्र बत्तीसी में इतना विस्तार श्रीर वैशद्ध के साथ प्रकट किया है कि जिसे पढ़कर तटस्थ चिन्तक के मन में निक्षय होता है कि सर्वज्ञत्य एक मात्र श्रद्धागम्य है, और तर्कग्रस्य नहीं।

सभी गुण्यान् सर्वत्र हैं—इस उदार और निक्मां अ असम्प्रदायिक कथन का भेय कैन परम्परा में आचार्य हरिमद्र के सिवाय दूसरे किसी के नाम पर नहीं काता। हरिमद्र की वोगहष्टिगामिनी वह उक्ति भी मात्र उस अन्य में सुधुत रूप है निहित है। उसकी ओर बैन-परम्परा के विद्वान् या चिन्तक न तो प्यान देते हैं और न सब लोगों के सामने उसका भाव ही प्रकाशित करते हैं। वे जानते हुए भी इस बर से अनजान बन जाते हैं कि भगवान् महावीर का स्थान फिर इतना ऊँचा न रहेगा, वे साधारण अन्य योगी जैसे ही हो जायेंगे। इस बर और सत्य की ओर ऑल मूँदने के कारण सर्वश्रस्त की चालू मान्यता में कितनी बेशुमार असंगतियों पैदा हुई हैं और नथा विचारक जगत किस तरह सर्वश्रस के चालू अर्थ से सकारण जन गया है, इस बात पर पयिबत या त्यागी विद्वान् विचार हो नहीं करते। वे केवल उन्हीं सर्वश्रस्त समर्थक दलीलों का निजीव और निःसार पुनरावर्तन करते रहते हैं जिनका विचारजगत में अब कोई विशेष मृह्य नहीं रहा है।

#### सर्वज्ञविचार की भूमिकाएँ

उत्पर के वर्धान से यह भली भाँति मालूम हो जाता है कि सर्वशत्य विषयक बिचारधारा की मुख्य चार भूमिकाएँ हैं। पहली भूनिका में सक्त के प्रशेता अक्री अपने-अपने स्तस्य और मान्य देवों की सर्वशत्व के सचक विशेषणों के बारा केवल महत्ता भर गाते हैं, उनकी प्रशंसा भर करते हैं, अर्थात अपने-अपने इष्टतम देव की श्रक्षाधारणता दर्शित करते हैं। वहाँ उनका तात्पर्य वह नहीं है जो आगे जाकर उन विशेषणों से निकाला जाता है। दूसरी भूमिका वह है जिसमें ऋषियों और विद्वानों को प्राचीन भाषा समृद्धि के साथ उक्त विशेषगा-हर शब्द भी विरासत में मिले हैं. पर वे ऋषि या संत उन विशेषणों का अर्थ अपने दंग से सचित करते हैं। जिस ऋषि को पराने देवों के स्थान में एक मात्र ब्रह्मतस्य या श्रात्मतस्य ही प्रतिपाद्य तथा स्तत्य जैंचता है वह ऋषि उस तस्य के बान मात्र में सर्वकृत्व देखता है और जो संत श्रात्मतत्व के बजाय उसके स्थान में हेय और उपादेंप रूप से ब्राचार मार्ग का प्राधान्य स्थापित करना चाहता है वह उसी झाचारमागीन्तर्गत चतुर्विध आर्य सत्य के दर्शन में ही सर्वक्रस की इतिभी मानता है और जो संत श्राहिंसाप्रधान श्राचार पर तथा द्रम्य-गर्दाय दृष्टिरूप विभव्यवाद के स्वीकार पर अधिक भार देना चाहता है वह उसी के ज्ञान में सर्वज्ञत्व समभ्तता है। तीसरी भूमिका वह है जिसमें दूसरी भूमिका की वास्तविकता और अनुभवगम्यता के स्थान में तर्कमुखक सर्वडस्व के

सर्थं की और उसकी स्थापक युक्तियों को करपनाखि विकसित होती है।
जिसमें अनुभव और समभाव की अवगयना होकर अपने अपने मान्य देवों या
पुरुषों की महत्ता गाने की धुन में दूसरों की वास्तविक महत्ता का भी तिरस्कार
किया जाता है या वह मुझा दी जाती है। जीषी सुमिका वह है जिसमें किर
अनुभव और माध्यस्थ्य का तत्त्व जागरित होकर दूसरी भूमिका की वास्तविकता
और बुद्धिगय्यता को अपनाया जाता है। इसमें सेहेंद्द नहीं कि यह चौथी
भूमिका ही सस्य के निकट है, क्योंकि वह दूसरी भूमिका से तत्त्वतः मेल खाती है:
और मिथ्या करपनाओं को तथा साम्प्रदायिकता की होड़ को स्थान नहीं देती।
ई॰ १६४६ ]

# 'न्यायावतारवार्तिकवृत्ति'

सिंधी बैन प्रन्यमाला का प्रस्तुत प्रन्यस्त सनेक हार से महत्त्वयाला एवं उपयोगी है। इस प्रन्य में तीन कर्ताओं की कृतियाँ सम्मिलत हैं। सिंदसेन दिवाकर जो बैन तर्कशाल के आण प्रयोता हैं उनकी 'न्यायावतार' छोटी-सी यग्रवद कृति इस प्रन्य का मूल आवार है। शान्त्यावार के प्रवबद वार्तिक और गथमय श्रुति ये दोनों 'न्यायावतार' को व्याख्यारों हैं। मूल तथा व्याख्या में आये हुए मन्तव्यों में से अनेक महत्त्वपूर्ण मन्तव्यों को लेकर उन पर ऐति-हासिक एवं तुलनात्मक हारे से लिखे हुए सारगाभित तथा बहुभुततापूर्ण टिप्पण, अतिविस्तृत प्रस्तावना और अन्त के तेरह परिशिष्ट—यह सब प्रस्तुत प्रन्य के सम्पादक श्रीयुत पंडित मालविष्या को कृति है। इन तीनों कृतियों का संविस परिचय, विषयानुक्रम एवं प्रस्तावना के द्वारा अच्छी तरह हो जाता है। अतप्रव इस वारे में यहाँ अधिक लिखना अनावश्यक है।

#### प्रस्तुत प्रन्य के संपादन की विशिष्टता

यदि समभाव और विवेक की मर्यादा का अतिकमण न हो तो किसी अतिपरिचित व्यक्ति के विषय में लिखते समय पद्मपात एवं अनीचित्य दोष से बचना
बहुत सरल है। श्रीयुत दलपुलमाई मालविष्या मेरे विद्यार्था, सहसम्पादक,
सहाध्यापक और मित्रक्ष से चिरपरिचित हैं। इन्होंने इस मन्य के सम्पादक
का मार जब से हाथ में लिया तब से इसकी पूर्णांदुति तक का मैं निकट साद्यी
हूँ। इन्होंने टिप्पण, प्रस्तावना आदि जो कुछ भी लिखा है उसको मैं पहले
ही से यथामित देखता तथा उस पर विचार करता आया हूँ, इससे मैं यह तो
निःसंकोच कह सकता हूँ कि भारतीय दर्शनशास्त्र के—खासकर प्रमाण्यशास्त्र
के—अस्यासियों के लिए श्रीयुत मालविष्या ने अपनी कृति में जो सामग्री
संखित व व्यवस्थित की है तथा विश्लेषण्यूर्षक उस पर जो अपना विचार
प्रगट किया है, वह सब अन्यत्र किसी एक जगह दुर्लभ ही नहीं अवस्थ-प्राय
है। यद्यपि टिप्पण, प्रस्तावना आदि सब कुछ बैन परम्पर को केन्द्रस्थान में
रखकर लिखा गया है, तथापि सभी संमव स्थलों में दुलना करते समय,
करोव-करीव समय भारतीय दर्शनों का तटस्य अवस्थिकनपूर्षक ऐसा ऊहापोह
किया है कि वह चर्चा किसी मी दर्शन के अस्यासी के लिए सामग्रह सिव्ह हो सके।

प्रस्तुत प्रत्य के खुंपते समय टिप्पण, प्रस्तावना खादि के कार्म (Forms) कई भिन्न भिन्न दर्शनं के पंढित एवं प्रोफेसर पढ़ने के बिए से गए, और उन्होंने पड़कर विना ही पूछे, एकमत से जो झिमाप प्रकट किना है चह मैरे उप्पूर्ण कथन का नितान्त समर्थक है। मैं भारतीय प्रमाणतारण के झंप्यापक, पंढित एवं प्रोफेसरों से इतना ही कहना आवश्यक समजाता हूँ कि वे विद्य प्रस्तुत टिप्पण, प्रस्तावना व परिशिष्ट ध्यानपूर्वक पढ़ आएँने तो उन्हें अपने अध्यापन, सेखन आदि कार्य में चहुमूल्य मदद मिलेगी। मेरी एय में कम से कम बैन प्रमाणशास्त्र के उच्च अभ्यादियों के क्षिप, टिप्पणों का अगुक मान तथा प्रस्तावना पाठ्य प्रन्य में सर्वथा रखने बोग्य है; जिससे कि ज्ञान की सीमा, एवं दक्षिकोण विशाल बन सके और दर्शन के ग्रुष्ट्यमाण असंग्रहायिक भाव का विकास हो सके।

टिप्पया और प्रस्तावनागत चर्चा, भिन्न-भिन्न कालखब को लेकर की गई है। टिप्पयों में की गई वर्चा गुरुंयतया विक्रम की पंचम शतान्दी से लेकर १७ वर्षे शताब्दी तक के दार्शनिक विचार का स्तर्श करती है; जबकि प्रस्तावना में की हुई चर्चा गुरुंयतया लगभग विक्रमपूर्व सहसाब्दी से लेकर विक्रम को पंचम शताब्दी तक के प्रमाण प्रमेय संवंधी दार्शनिक विचारसस्यों के विकास का स्पर्श करती है। इस तरह प्रस्तुत अन्य में एक तरह से लगभग दाई हजार वर्ष की दार्शनिक विचारधाराओं के विकास का ध्यापक निरूपया है; जो एक तरफ से किन-परभय को और दूसरी तरफ से समानकालीन या भिन्नकालीन कैनेतर परम्यराओं के व्यास करता है। इसमें जो तरह परिशाह हैं वे मूल व्यास्था या टिप्पया के प्रवेशहार या उनके अवलोकनार्य नेत्रस्थानीय हैं। भीयुत माजविषया की कृति की विशेषता का संदेप में सूचन करना हो, तो इनकी बहुभुतता, सटस्थता और किसी भी प्रश्न के मूल के लोजने की ओर सुकनेवाली दार्शनिक हिए की सतकता हारा किया जा सकता है। इसका मूल अन्यकार दिवाकर की कृति के साथ विकासकालीन सामंजस्य है।

जैन प्रन्थों के प्रकाशन संबंध में दो बातें

श्रमेक स्पित्वों के तथा संस्थाओं के द्वारा, जैन परस्पर के बोटे-वह सभी फिरकों में प्राचीन अर्वाचीन प्रस्थों के प्रकाशन का कार्य बहुत कोरों से होता देखा जाता है, परन्तु अधिकतर प्रकाशन सांपदायिक संकुषित आवना और स्वाप्ती मनोहति के द्योतक होते हैं। उनमें अितना ध्वान संकुषित, स्वस्मदाविद्व इति का रखा जाता है उतना बैनस के प्राव्यभूत सममाव हा समेकान्त हिस-स्वाक सस्यस्पर्धी आतप्रज्ञानिर्मय अनोपस्थना की नहीं रखा जाता। संबुक्त संव भृता दिया जाता है कि सनेकान्त के नाम से कहाँ वह सनेकान्त हाई की उप्ताना होती है। प्रस्तुत प्रन्य के संपादक ने, जहाँ तक में समक पाना हूँ, ऐसी कोई स्वाप्ती प्रनेतिक में समक पाना हूँ, ऐसी कोई स्वाप्ती प्रनेतिक में स्वाप्ती प्रमान वहीं किया है। यह जोग 'सिंची जैन प्रन्यमाला' के संपादक और प्रधान संपादक की मनोइति के बहुद अनुस्प है और वर्तमानसुगीन न्यापक ज्ञान खोज की दिशा का ही एक विशिष्ठ संकेत है।

में यहाँ पर प्रक्र कटक सत्य का निर्देश कर देने की अपनी नैतिक जवाबदेही समक्रवा हैं। बैनवर्म के प्रभावक माने मनाए जानेवाले ज्ञानोपासनामुखक साहित्य प्रकाशन जैसे पवित्र कार्य में भी प्रतिष्ठाकोलुपतामुलक चौर्यवृत्ति का वष्टबंद कभी कभी देखा जाता है। सांसारिक कामों में चौयंवृत्ति का बचाव अनेक लोग श्रमेक तरह से कर लेते हैं. पर घर्माभिमुख ज्ञान के चेत्र में उसका बचाव किसी भी तरह जन्तव्य नहीं है। यह ठीक है कि प्राचीन काल में भी ज्ञान चोरी होतो थी जिसके होतक 'वैयाकरणभीरा' 'कविभीरा' जैसे वास्योद्धरण हमारे साहित्य में बाज भी मिलते हैं: परन्त सत्यवादी दर्शन और धर्म का टावा करने वाले पहले और बाज भी इस वृत्ति से श्रपने विचार व लेखन को द्रवित होने नहीं देते और ऐसी चौर्यवृत्ति को अन्य चोरी की तरह पूर्णतया घणित समभते हैं। पाठक देखेंगे कि प्रस्तुत प्रन्थ के संपादक ने ऐसी घूषित वृत्ति से नख-शिख बचने का सभान प्रयत्न किया है। टिप्पण हों या प्रस्तावना-जहाँ-जहाँ नए पुराने प्रन्थकारों एवं खेखकों से थोड़ा भी श्रंश किया हो वहाँ उन सब का या उनके प्रन्थों का स्पष्ट नाम निर्देश किया गया है। संपादक ने आनेकों के पूर्व प्रयत्न का अवश्य उपयोग किया है और उससे अनेक गुरा खाम भी उठाया है पर कहीं भी ग्रन्य के प्रयत्न के यश को ग्रपना बनाने की प्रकट या अप्रकट चेच्टा नहीं की है। मेरी दृष्टि में सक्चे संपादक की प्रतिष्ठा का यह एक मुख्य आधार है जो दूसरी अनेक श्रुटियों को भी चन्तव्य बना देता है।

मेरी तरह पं॰ दलसुख माखविष्या की भी मातृभाषा गुजराती है। प्रत्यक्ष्य में हिन्दी में इतना विस्तृत जिखने का इनका शायद यह प्रथम ही प्रयस्त है। इसिक्षय कोई ऐसी काशा तो नहीं रख सकता कि मातृभाषा जैसी इनकी हिन्दी माबा हो; परन्तु राष्ट्रीय माबा का पद हिन्दी को इसिक्षय मिखा है कि वह इरयक प्रान्त वाले के जिए अपने-अपने दंग से सुगम हो जाती है। प्रस्तुत हिन्दी के सन कोई साहिस्क लेखरूप नहीं है। इसमें तो दार्शनिक विचारविषेक ही सुग्म हो जो दार्शनिक विचारविषेक ही सुग्म हो जो दार्शनिक विचारविषेक ही सुग्म हो जो दार्शनिक विचारविषेक ही सुग्म की प्रस्तुत हत्ती है। वैसे विकास और अधिकारी के खिए मायातक

गौषा है ब्रौर विचारतत्व ही गुख्य है। इस हष्टि से देखें तो कहना होगा कि मातृभाषा न होते हुए भी राष्ट्रीय भाषा में संपादक ने जो सामग्री रखी है वह राष्ट्रीय भाषा के नाते व्यापक उपयोग की वस्तु बन गई है।

बैन प्रमाणशास्त्र का नई दृष्टि से सांगोपांग ऋष्ययन करनेवाले के लिए इसके पहले भी कई महत्त्व के प्रकाशन हुए हैं जिनमें 'सन्मतितर्क', 'प्रमाण-मीमांसा', 'शानबिंदु', 'श्रकलंकप्रन्थत्रय', 'न्यायकुमुदचन्द्र' श्रादि मुख्य हैं। प्रस्तुत प्रन्य उन्हीं प्रन्थों के श्रनुसंचान में पढ़ा जाय तो भारतीय प्रमाणशास्त्रों में बैन प्रमाणशास्त्र का क्या स्थान है इसका ज्ञान भलीमों ति हो सकता है, श्रीर साथ ही बैनेतर श्रनेक परम्पराश्रों के दार्शनिक मन्तक्ष्यों का रहस्य भी स्फुट हो सकता है।

सिंघी जैन प्रन्थमाला का कार्यवैशिष्ट्य

सिंधी जैन प्रन्थमाला के स्थापक स्व॰ बाबू वहादुर सिंहजी स्वयं अदाशील जैन ये पर उनका दृष्टिकीय साम्प्रदायिक न होकर उदार व सत्यलची या। बाबूजी के दृष्टिकीय को विशद और मूर्तिमान बनानेवाले प्रन्थमाला के मुस्य संपादक हैं। आचार्य श्रीजिनविजयजी की विविध विद्योपासना पन्य की संकुचित मनोवृत्ति से सर्वथा मुक्त है। जिन्होंने प्रन्थमाला के स्रभी तक के प्रकाशनों को देखा होगा, उन्हें मेरे कथन की यथार्थता में शायद ही संवेह होगा। प्रन्थमाला की प्रायप्रतिष्ठा ऐसी ही मावना में है जिसका स्वसर प्रन्थमाला के हरएक संपादक की मनोवृत्ति पर जाने स्वन्जाने पड़ता है। जो-को संपादक विचारस्वातन्त्रय एवं निर्मयसत्य के उपासक होते हैं उन्हें स्वपने चिन्तन लेखन कार्य में प्रन्थमाला की उक्त भूमिका बहुत कुछ दुस्रवसर प्रदान करती है और साथ ही प्रन्थमाला भी ऐसे सत्यान्वेधी संपादकों के सहकार से उत्तरेत स्त्रोजस्वी एवं समयानुरूप बनती जाती है। इसी की विशेष प्रतीति प्रस्तुत कृति भी करानेवाली सिद्ध होगी।

ई० १६४६ ] [ न्यायावतार वार्तिक वृत्ति का 'आदि वाक्य'

### सुची

244-244. 240, 2CV. देसप, थसक, ४०२, ४९६, ४४६, 840, 844, 844, 840 के समय की चर्चा ४६६, ४७६ भीर हरिमद्र ४७९-४८०, ४८१ सक्तंकग्रंथत्रय ४६१ ·का प्राक्तथन ४७०, ४७**६ सक्ष**पाद २६७, २६८ 146, 101 सक विचा प्रवाह क्य से २०५ व्यवेद्ध-संवेद्धस्य १३, ८८ पारवे-महावीर की परंपरा ८६ बबातरात्र ( क्रिक ) की महाबीर से मुखाकाय ९.० अजितकेशक्रमधी ३१ अजित मसाद ४८६ प्रजान-सर्गनमोद्द अविद्या ३३% . हिंसा का मूख १ ६६ . ३३% · सूच और अवस्था ३३३ . की तीन शक्तियाँ अकेन

न्ही तीन शक्तियाँ धीर जैन सम्मक त्रिविध प्रात्मसाव की तलना ४३% चजानी स्विवारसंशोधव १८६ व्रतीन्त्रिय ४२८ TITE परमाच्याया ३९६ पीव्यक्तिक ३११, ४३१ बहुतगामी १६६ बद्देतमात्र १६२ सहैतवाद ४३७ पद्वैतवादी १२७ ब्रह्नैतसिक्टि ४३७ सध्यात्ममतपरीचा २०७ प्रध्यात्मशास्त्र २१३ धनगार का घाचार ७४ श्चानतार्थ १६६, १८७, ४७६,४७६ धानसिकाच्य ५०४. व्यमागामी ब्रमाव्यवाद १३४ बनाहारक ११८ बदमस्य और बीवराय बक्रगति की चुडेका THE PLEASE 215

न्यवहार निक्रण व्यक्ति

115

| -                               | _                                                    |
|---------------------------------|------------------------------------------------------|
| चानाहारकत्व ३४१                 | के समाखोचक १                                         |
| द्यनिन्द्रिय ३५३                | व्यवहार में प्रयोग १५६, १६                           |
| श्रनिन्द्रियाधिपत्य ३५२, ३५३    | भेदाभेदादि बादों का समन्वय                           |
| मनिर्वचनीय १६३, १६८             | 18                                                   |
| प्रनिवृत्तिकरवा २६६, २७०        | सञ्जद का दशन्त १६                                    |
| श्रनुगम ४०६                     | कुष वन का दशक्त १६६, १६                              |
| कः विभाग ४०७                    | कंडकंडिय का रहान्त १६                                |
| भनुत्तरोववाई <b>३</b> १,        | भपेषा या नय १७                                       |
| अनुमान ३७२, १८६                 | मकान का दहान्त १७०                                   |
| के अवयवीं की प्रायोगिक व्यवस्था | दर्शनान्तर में स्थान १७२,३६४                         |
| 100                             | \$ 88, 808, 400                                      |
| मनुयोग ३४०,                     | धौर विभज्यवाद ५००                                    |
| भनुयोगद्वार ६८१, ४०१, ४०५       | नयवाद सप्तभंगी ५०३                                   |
| ४०६, ४०७, ४८५                   | भनेकान्तवादी ३५०                                     |
| भनुशासन पर्व ६४                 | धनेकान्तस्यवस्था ३७४                                 |
| भनेकान्त                        | भनेकान्सस्थापनयुग ३६३                                |
| निर्विकस्पक सविकस्पक ४४१,       | भनेवंवादी ३५०                                        |
| ४५४<br>की क्याप्ति ४८२          | धन्तरात्मा ४३३                                       |
|                                 | मन्तर्रष्टि १७६ १६०                                  |
| भनेकान्तजयपताका ३१६             | अन्ययानुपपत्ति ३७१                                   |
| टीका ४५१                        | प्रस्वय १७१                                          |
| भनेकान्तरष्टि १३१, ४२३          | अपरिव्रह ५१६, ५२०, ५४०                               |
| भनेकान्तवाद १२६                 | चपर्याप्त ३०३                                        |
| विभज्यवाद और मध्यम भागें की     | दो सेंद ३०३                                          |
| मर्यादा १४८, १२३                | रवे॰ दिग • सत ३०४                                    |
| वैनधर्मको मूख दक्षिका विकास-    | भपाय ५५०                                             |
| मीमांसक, जैन, सांक्य के मूख-    | ब्रपुनरावृत्तिस्थान १७५                              |
| तस्य १५१                        | प्रपुत्रकंत्रक २३१                                   |
| की लोज का उद्देश्य और उसका      | चपुनर्वन्धकद्वात्रिशिका २३०, २५७                     |
| मकाग्रानं १५१                   | अपूर्व ११०                                           |
| विषयक साहित्य १५३               | अपूर्वकर्य २६४, १४६                                  |
| से फर्कितवाद १५४।               | अपूर्वावववीवास् अ रे १६९                             |
| नयवाद, सप्तर्भगीबाद १५४         | चपेक्षा ा भ भ भ                                      |
| का बार्स - १५५                  | अप्यवही विक्रं , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|                                 |                                                      |

## [ see ]

| <b>भ्रमत्त्रसंयत</b>              | १७१            | शक्कम ५०६                              |
|-----------------------------------|----------------|----------------------------------------|
| <b>च</b> सवकुसार                  | 200            | भवप्रह - ४४१                           |
| समयदेव १४,६१,८०,                  | 244, 250,      | भवधान ४५६                              |
| . ४४९, ४५१, ४५२,                  | 868, 410       | ज्ञांचचि ३६२, ४०३, ४५२ समः             |
| ब्रभयराजसुत्त                     | 100            | वीयका श्रीषय ६८६, ४०६ ४२४,             |
| सभावरूपता                         | 185            | 858                                    |
| <b>धमि</b> जाति                   |                | वर्शनान्तरसे तुकेना ४२५                |
| गोशाक्षक और पूरवा                 | कस्सप ११२      | भवधिवर्शन १२१, १४१                     |
| जैन ११२, -बौद्ध                   | 112            | के गुण स्थानों में मतभेद ३२१           |
| व्यभिज्ञा                         | २९५            | भवास्तववादी ३५०                        |
| श्रमिधम्मत्थसंगद्दो               | ४२२, ४२५       | स्रविद्या २२५, २२८, २८०                |
| <b>म</b> भिषमें                   | ં ૪૨૨          | श्रवेस्ता ४०७                          |
| अभिधर्म कोष                       | 894            | भ्रम्यवहार राशि १८१                    |
| <b>अभेदगामिनी</b>                 | 954            | ब्रह्मोक ५१, ५६, ५१६                   |
| अभेदवाद                           | 153            | ग्रसतिश्रित ४०४ धौराशिकी गाडि          |
| <b>भ</b> स्यास                    | 283            | 804                                    |
| श्रञ्जान्त पद                     | 808            | चरवमेधीय पर्व ८४, ८५                   |
| श्रमारिघोषया                      | 99             | ष्ण्याती ४४३, ४६५                      |
| चम्ब <b>ड</b>                     | 29             | बहसहस्त्री ४४३, ४५८, ४७३ ४०४,          |
| चरहा                              | 298            | 800                                    |
| <b>भरि</b> हंत                    | 485            | असत्कार्यवाद १६६                       |
| भौर सिद                           | ५२८            | चसद्वाद १६६, १६६                       |
| के चतिराय                         | 488            | चसमानता १६१                            |
| निश्चय व्यवहार द                  | हे से ५३०      | चसंप्रज्ञात २९०, २९२, २९३              |
| को प्रथम नमस्कार                  | ५३०            | चस्रस्यता ४५                           |
| मर्चंट                            | 240, 802       | बह्मदाबाद ४५५, ४६६                     |
| <del>प्र</del> श् <del>चे</del> न | 155            | चर्हिसा ७५, ७६, १२६, १२७,              |
| <b>प्रथां</b> नुगम                |                | १२५, १५७, ४०८, ४१२, ४१६,               |
| चार प्रकार, प्राचीन               | और इरिमद्      | ४१७, ५०६, ५१०, ५१८, ५६६,               |
| <b>३ चनु</b> सार                  | ५३०            | की भावना का प्रची <b>र वे विवास</b> ७५ |
| वर्षमागर्वी                       | 828            | सहत ७६                                 |
| भवंकार '                          | જ <b>ા</b> છે. | का बाधार जाकासमानता ५२७                |
| चाववस्ती                          | 1 254          | हैत और बहेत हतासमध्य ३२७               |
| <b>च्यमभ्द्</b> स "               | , 644          | द्वार नद्वार स्वराचनका कर्             |

हेत और सहैत रहि से ३३% जैनधर्म के बाबसार ४०८ स्वकप और विकास ४१३ - विकार की कमिक अभिका ४३६ जैन कियार व बैडिक क्रिका की त्रवागा ४१७ जैन इकि से ४०३ गोधीकी की रक्षि से ५१० महिंसावादी ५०८ बहेतवाद १६३, ५५० 48. 00, 02, 148, 448, \$01, \$58, 808, 880 का त्याग दिगम्बर द्वारा की प्राचीनता प्रामाण्य विन्तार जैन बैनेतर तकना 990 भागमप्रामाणय ३३ भागमयुग ३६३ भागमवाद १६६ श्रावमाधिपस्य ६५१, ६५६ भागमिक ५५, ३८० साक्त्यका ऐतिहासिक स्थान ५५ भागरा 2 9 4 माप्राययीय पर्व २११ भाषार (पादवेका ) ११ विचार बीख रहि से ६६ श्राचारांग ५, १३, ६८, ६३, ४०, 80, 41, 42, 44, 44, 68, 66, 58, 88, 80, 181, 188. 128, 812, 408, 408, 444 बाबाद्यंत्र किर्देश्व ३०३ भाषारांग बति ३०१ THEFT THE

ब्रास्मविद्या १२१, १२४ उच्छान्तिवाद १२४ बाह्यसमानता १२४ के सामार पर प्रशिसा WEST VARSIES दार्शनिकों के सत् १२७ २१८, २२**३**, २२**६, २६२.** २४८, २७६, २७८, ४३६, ५९५, स्वतंत्र २०१ चस्तित्व में प्रमावा २२३ के विक्य में विज्ञान २३२ तीन प्रवस्थाएं, (बहिरास्न, जन्त-रात्म व परमात्म ) २७६ वर्शनान्तर से तुखना २७८ क्यीर जीव प्रथ श्रस्तित्व ५२७ बात्माद्वेतवादी १२४ श्रद्धिसा का समर्थन १२४ ब्रास्मीपस्य ४१३ बाहित्यश्राम् ८५ बाध्यात्मक उतकान्ति १२४ धापको धर्म ५०% श्रापस्तस्य ४४ बासपरीक्षा ३६७, ४७१, ४७४, ४७७-बाह्ममीमांसा ६६७, ४७६, ४६५, 868, 868, 866, 443 बाद् \$85 चायोजिकाकरवा १२१ बारंभवाद ३५५, ३५६, ३५६, का स्वक्य देश्र चादि वादों का कम ३५३ बार्वे उपोस्च १०२, १०३ रशित ६८१, ४०६, ४०५

चार्यसमाज ८३ ब्रावस्य ३६२, ३६३ स्बेशावरक जे**याक्य ३**३३ cient au 111 स्थानकप देशके जडब्रम्यरूप २१३ मुख भविद्या १११ ज्ञानास्त्रयाचे पर्याय ३३३ **भावस्थक्षम ४३**३ बावर्जितकरच ११६ बावदयक १७४, १७५, १७६, १७६ 180, 198, 200. की सन्य बर्स से तलना १७४ विगस्बर और स्वेतास्बर १७४ श्यानकवासीमें १७५ का चर्य १७६ के पर्याच १०० का इतिहास १६० १६४ के विषय में रवे॰ बिग॰ २०० भावत्रयककरया १२६ ग्रावश्वक क्रिया १७४ 325 सामायिकाविका स्वरूप १७७ सामाविकाविके अस पश्चि १८० की बाध्यासिक्ता १८२ श्रावश्यक निर्योक्ति १७७, २९४, ३०६. ३०३, ३२६, (शिष्यक्ति।) 200 245. 243 बाबरवक सूत्र १९४, १९५,१९५,३६६ - ग्रेतिहासिक एकि से विकार १६५ मच कित्रमा ३९%

टीका प्रम्य १६६ बावताबाहरका ३९३, ३३४ विरोधपरिद्यार ३९३ वेदान्त में अनुपपत्ति ३६४ साराय भासव THE SELECT YOU चाहार €0, ₹¥0 सामिष निरामिष ६० बाहारक केवली के भाडार का विचार ६२६ इतिहास ६२ का अंगुकी निर्देश ६२ इवमित्यंवाची ३४९ इन्डियन फिस्रोसोफी (राधाकृष्यन) ५०४, ५६६ इन्द 408 स्वस्ति 29, 20, 3E, 80 इन्द्रभृति गौतम ६, १० 222. Boo व्रव्यभाव ६०० इन्द्रियज्ञान ३७१ हा स्थापार सम ३७१ हृत्रिकाविषत्य ३५५ इंस्वर २१२, २१३, २१८, ३५६, ३७३, ४२८, ५५४ **ईरवरमाव** २२६ उक्कान्तिमार्गे २४३ उत्कान्तिबाद १३४ के सब में भाषासाम्य १२४ उत्तराध्ययम ५, ४५, ४६, ४७, ५%, E4, 48, 44, 45, 105, 110, 112, 123, 241, 444 'बरथान' ( महाबीरां**फ** ) दम

उदक्पेडासपुत्त ह उदयन 355, 828, 848 **ब**वायी 11 उदार ... **राचीतक**र 244, 245, उप देशपद 804, 80E. डपयोग ₹04, ₹90, ₹80 का सहक्रमभाव ३०६ के तीन पक्ष ३०६ उपचसथ 104, 108, टपशम 394 उपरागक 384 उपग्रम श्रेषि २७४ उपाधि 286 उपाध्ये थे. अन. ४८३, ४८६. उपाविस्त ४७ उपासकदशींग ५६, ६७, १०१, १०६ उपोसथ पौषध १००, १०२, १०३, १०५ उपोसय के तीन भेद १०२, १०३. की उत्पत्ति का मूख १०५ डभयाधिपस्य ३५२, ३५३ उमास्वाति 40, 41, E41, E44, 804, 882, 884 उपाधरा उद्यापोद्यसामध्यै ४ १ ६ अतमति-उभय इप ४१६ च्चारवेव 215, 448 ४५३, ५०३ न्तलसम 180, 188 नायम चार शहरी चारमवेद

T.

• एकता

888

111

एकत्व १७१ एकशाटक 12. 54 एक्याटक्थर ४७ पकेन्द्रिय ३०८ में शतनान ३०८ एनसायक्योपीडिया धोष रीजीजीवन एवंबादी \$88 ए हीस्टोरीक्स स्टबी कोफ ही टर्म्स हीनयान झेन्ड महायान ४७ ए डीस्टी भोफ इन्हीयन फीक्रोसोफी ( दासगुप्ता ) ५०४ पेतिहासिक हिन्द ३५, ४२, ५३ का सर्व्यांकन ५३ पेत्रस्यार्थं ४०% मोवनियंकि ४१६ घोषसंज्ञा ३०२ मोबिवर लॉज २२२, ५२७ भ्रोसवास-योरवास ७७ श्रीत्वतिकी ४०५ भौदयिक 33= सीपनिषद ४३५, ५०० भौपशमिक ११८, १११ चौपशसिक सम्यक्त ३४३ धीरंगक्षेत्र ४५६ कंदवी \$53. 808 क्याद कविकाकेस ५१६ ह्या घ स्वरूप ३७३ 498

कपिस . 150 कपिखवला ५ ह्ममपयही ३१६ कर्रमञ्जरी ४८६ करवाचपर्यास ३०३, ३४२. विगम्बर मत ३०४. करवापर्याप्त ३०३ कर्म १०६, १२६, 292, 125. 288, 224, २२७. २२५, 228, 224. 84. 788. 282. त्रिविध १०२. जैन जैवेतर दृष्टि से विचार १२६ बास्या का संबंध १३८ शब्द का पार्थ २२४ शब्द के पर्याय २२५ का स्वरूप २२५ का प्रनादित्व २२७ बन्ध के कारण २२८ से छटने का उपाय २२६ जैनवर्शन की विशेषता २३६ क्रियमासः संचितादि २६६. शक्ति, वर्शनों के मत ३६८ विषयक परंपरा ३३२ ह्रस्यभाव ३६३ क्रमेकापदी २०८ कर्मप्रम्थ ३३४, ३४१, ३४२, ३४४, 284, 480 विषयकी पञ्चसंद्रह से तुसना ३४४ चौधे के विशेष स्थळ ३४५ क्रमेंचरियक ३४४ धीर सैदान्तिकों के नतभेर १४४ 204, 200, 210, 211 का चौतिहासिक रहि से विचार २०६

परकोकवादी हारा स्वीकत २०७ चार्वाक द्वारा प्रस्वीकत २०७ वादी के दो वस २०७ की परिशासाओं का साम्य ३१० वार्शनिकों के मतभेष २११ कर्मप्रकृति २४० कर्मप्रवाद २११,३७८ कर्मवाद ४०, २१३,२१४,२१६,२१८, के तीन प्रयोजन २९८ पर बार्षेप समाधान २ १३ का व्यवहार, परमार्थ में उपयोग 865 के समस्यान का काल और साध्य 398 कर्मविद्या 124 कमंविपाक २३८, २४० का परिचय २३८ गर्गार्षिकत २४० कर्मशास २१६. 220 255 222. 228 का परिचय २१६ संप्रदाय भेद २२० संबक्षता २२० भाषा २२१ शरीर, भाषा, इन्द्रियादिका विचार 222 श्रध्यारमञास्य २२३ कर्मशासानुमोगधर २१० कर्मशासीय १८० कर्मसिद्धान्त २१० कर्मस्तव २४५, २४६ का परिचय रेक्ष्प प्राचीन २५६ -

करपसूत्र के बार जेब २४६ कारवायन जीतसूत्र ४४, १०६ कामशास ४३४ कायक्क्षेश ६६, ६५ काययोग 110 कावोत्सर्य १७६ कारवाकार्य १६६ श्रेन और वैदिक 228, 282, मान्यता ३३१ व्ये० दिग• ३३१ चणु ३३२, ३३३ निरचय दृष्टि से ११६ विज्ञान दृष्टि से ११४ काळासवेसी म, ११ काखियपुत्त १० काली द्वारा ११ कांने का पंठन १ काम्यमीमांसा १२४ ४४६, ४६६ 30 कुणगेर ( गाँव ) ४५५ ३२६, ४४३, ५५२ 401, इदण, ४७२, You, इसमाअवि ४६१ कुटस्थता कृष्या ४१, ५१४ केवलज्ञान २५०, ४२६, ४२७, ४२६, ४३ १, ४३ १, ४३४, ४३५, ४३७,

बस्तित्व साधक युवि ४२७ स्वरूप ४२९, ५५० उत्पादक कारवा ४६३ उत्पादक कारवीं की तुवना ४६ १ में बाधक रागादि ध३४ साधक नैराकवादि का निरास ४३५ ब्रह्मज्ञान का निरास ४३७ श्रुति बादि का जैनानुकरण ४३७ जानत्व का जैन मन्तव्य ४४० दर्शन के भेदानेद और क्रम की यशोविजय का श्रभिमत ४५२ केवलज्ञानदर्शन ३०६, ४०३, ४४२, का अभेद ४०३, तीन पक्ष ४४२ चर्चां का इतिहास ४४२ केवलज्ञानदर्शनैक्य ३८२ केवलशानी ३४०, ३४१ केवलाईत ५०१ केवजिसमुद्धात ३२१ का विवरण ३२६ ६२२, ३४१ आहार का विचार ३२१ का व्रष्यमन ३४१ केरावमिश्र ४५६ u, 9, 12, 52, 52 गीतम संवाद ६, १३ कैखाशचन्त्र ४६६ कोठ्याचार्य ४१६, ४४८, ४६६ वजी खिच्छवी के साथ युद्ध १७

नकेश 314 की चार प्रवस्था ३३३ श्चिषिकत्ववाद १६७ श्रात्रियकुवड २७ श्चत्रियकण्ड-बासकण्ड ५ 234 क्षपकश्रेखि २७४ क्षयोपशम ३१३, ३१४, ३२७ का स्वरूप दे १६ किन क्यों का ३१४ का विज्ञेष स्वक्रप ३३७ चायिक ₹₹6, ₹₹9 श्राचिक सम्बद्ध ३४१ क्षायोयशमिक ३३७, ३३८ खपस 984. 900 सन्दक साद्यासाद्यविवेक ६० खोरवेड सवस्ता ११३ गंगेश १८८, ४२४, ४५९, ४६४ गम्धहस्ति भाष्य ४८० गर्ग ऋषि २४०, २४३ . गर्भज मनुष्य की संख्या ३४१ गर्भ संक्रमण ३८ गमीपहरक १८ गांगेय गांधीजी ७७, ११२, ५०८, ५१५ 140, 419, 481 की चडिसा विषयक सक ५11 जैन धर्म को देन ५४१ तिरिनवीपाचाचम्याय २६८ गुजराती भाषांनी बच्छान्ति ४८६

गुबास्थान का स्वक्प २

यार्गका से घन्तर १५३ वैविक वर्शन में २५% का विशेष स्वक्रप २६३ **इसरा और तीसरा २७५, २७६** क जैनेसर दर्शन की तकामा 206, 262 चौर योग १८८ में योगावतार २९१, ३३७, ३४० गुबास्थानक्रम १४५ गप्ति ५१२ गर्दांबली २४१, २४२ गोपालक उपोसय १०२. १०६ गोम्मटसार २४६. 289. के साथ कर्मप्रनथ की तकना २५५ 348 गोम्मटसार ११८, १२१, १२१, १२६, 126, 378, 134, 346, 188 ३७८, ३९३ गोम्मटसार जीवकाण्ड ३०४, ३०५, गोविन्द्राचार्य ३४७ गोशालक ४७, १०४, १०५, ११२, 118, 414 संमत समिजातियाँ ११२ गीतम ५, ६, ३२, ८६, ६६ १०४ के साथ संवाद ६ गौतमधर्म सत्र २० गीतम सूत्र २१६ प्रन्थिभेद २६५, २८१ रक्षेज्ञनप घातिकर्म २७३ चल्रदर्शन के साथ योग ११८ चतुब्यंड ४६८ चतःसस्य ४६व

न्दनवादा ११ चंद्रगुप्तमीर्वे ८७ करक ३५१ १००, ५२५ का पंचयाम महाबीर द्वारा १२ बीय वर्णन १७ पारवे परस्परा के हैं ६८ का गवात प्रथं १०० चात्रयांभिक म चरित्र १२७, ३३५, ५०४ उपशसक और चपक ३३५ के वो संग ५०४ चार्वाक ३४९, ३५२, ३५३, ३५४ \$46, 888 अक्देशीय ३६८ चावना 800 806 चिंतामचि ४६१ चितासय ४११ चिकित्साशास ४३४ चित्र ३५३ चुन्द ७३ बुद्ध को अंतिम भिन्ना देनेवाळा 80 **बहुब**रग 828 वृर्विकार 488 बाद्मस्थिक उपयोग ३४० सायादर्शन ५२७ जगत्वन्त्र सुरि २४१, २४३

जगदीशचन्द्र बसु २३६, ३०० जगन्नार्थ 118, 444 **346. 399** जयचन्द्र विद्याक्षंकार ४६३ जयस्ती जयपराजय ध्यवस्था ३७२ जयराशि सह ३५४. ३६८ जयसोमसरि 🏿 १७ जरथोस्त जरधोस्थियन २०७. ४०७ जसवंत जहाँगीर जातिभेव जातिवाव का जैमों के द्वारा खण्डन ४६ जिनकस्पी ५३५ जिनदास जिनभव १२१, २००, ३०५, ३०६, 274, 248, 268, 258, 898, 888, 884, 880, 841, 844, का विशेषावश्यक भाष्य भीर सक्खंक जित्तसन्नीय १८० जिनेश्वर सुरि ३८७ जीब ३३७, ३४०, ५२३, ५३५, ५२७ में भीवयिकावि भाव ३३७ बीर पंचारसेन्द्रीका सक्का ५२२

चौर चारमा ५२७ जीवन्मुक्ति ३१७ दार्शनिक मतों की तुलना ३९७ जीवभेदवाद ३७३ जीवस्थान जीवात्मा その 年 ज्ञगलकिशोर मुख्तार १५ जेकोबी 855, 859 जैन ५०, १३२, १३३, १४०-183, 180, 140, 148, 389, 340, 3 & 8, 833, 807, 408 418, 415, 418 'संस्कृति का हृदय' १३२ संस्कृतिकास्रोत १३२ संस्क्रति के दो रूप १३२ संस्कृति का बाह्यरूप १३३ संस्कृति का हृदय, निवृत्ति १३३ संस्कृति का प्रभाव १४१. १४२ ·बौद्ध दोनों धर्म निवर्तक १४० परंपरा के आवर्श १४७ संप्रदायों के परस्परमतभेद १५७ प्रवृत्ति मार्गं या निवृत्ति मार्गं १५६ दृष्टिका स्वरूप ३४९ दृष्टि की श्रपरिवर्तिष्णुता ३५० श्राचार्यों की भारतीय प्रमाण-शास्त्र में देन ३६६ भाचार्यों के अन्थों का अनुकरण नहीं ४७२ बाचार्यों के प्रन्थों का बनुकरण 805 द्यने ब्राह्मण ५०४ ज्ञानमंडार, मंदिर, स्थापत्य व क्खा ५१८ ब्यापक लोकहित की दृष्टि ५१६

जैनगर्जर कविद्यो ४५६ जैनतस्वादर्श ५२९ जैनतकँभाषा ३८४, ३८८, ४५५, ४५९ का परिचय ४५९ जैनतकवातिक ३८७ जैन तर्कसाहित्य ३६३ के युग ३६३ जैनदर्शन २१२, ३५४, ३६०, ४६८ उभयाधिपत्य पक्ष में ३५४ का परिणामवाद ३६० **ਭੈ**ਜਬਸੰ ५४, ११६, १२३, १२६, १३०, १४९, २०१, ५४१ श्रीर बौद्ध धर्म ५४ का प्राया ११६ की चार विद्या १२३ श्रीर ईश्वर १३० का मुल अनेकान्तवाद १४९ को गांधीजी की देन ५४१ जैनप्रकाश 'उरथान' महावीरांक १ 1 जैनश्रमण का मत्स्यमांसग्रहण ६० जैनसाहित्य प्राकृत-संस्कृत युग श्रन्तर ४७६ की प्रसति ४८३ जैनागम संसद ४८९ श्रीर बौद्धागम ५५ जैना चार्य का शासन शेद १५ जैनामास जैनिस्मस २०६ २२९, ३७९, ३८०, ३९१-३९३, ३९५ के पाँच भेद १७३

विचार का विकास दो मार्ग से । तत्त्वार्थभाष्य १८१. १८५. ४४२. 309 विकास की भूमिकाएँ ३८० सामान्य चर्ची ३३१ की चावस्थाएँ ३९१ ब्यावारक कर्म ३९२ भावतानावृतत्व ३९३ श्चपर्धा ज्ञान का तारतम्य ३९५ ज्ञानप्रवाद ३७८ ज्ञानविन्द् ३०७, ३७५, ३८१, ४५४ का परिचय ३७५ रचना शैखी ३८६ ज्ञानसार १८४, २७५, २७६,२८४, रद्भ, रद्ध ज्ञानार्णव ₹98, ₹99 ज्ञानावरण ३१३ जानीखत्ति ४५४ दभोई ४५६ Dictionary of Pali Proper names au र्त्र क 3 3 तंत्रवार्तिक ८५ मस्वचित्रक ४२४ भौतिक व आध्यारिमक राष्ट्र वासे तत्त्वविन्द नश्वविजय ४५६ तस्वसंग्रह १५०, ३६३, ४०३, ४२४, ४२८-४३०, ४३५, ४४५, ४७८ पिक्षका ३१३, ४२१ तस्वार्थं १६५, २७७, २७८, २८२. 209, 202, 290, 295, 290, 228, 224, 250, 259, 258 तत्त्वार्थं टीका (सिद्धसेन ) ३०७

888, 808, 403 त्रवार्थांधिगम सत्र ४०१ तस्वार्थंग्रजोकवार्तिक 811. 828, 849 तत्त्वार्थसूत्र ६०, ४२६ तस्वोपप्तव ३५४, ३६८ तस्वोपप्खववादी ३५४ तथागत बढ १०७ तनु ३ ६ ६ तप ६०-६२, ६५, १११,४०८, ४०६ बौद्ध द्वारा जैन तप का निर्देश ६० जैन श्रमणों का विशेष मार्ग है १ महावीर के पहले भी ६२ बाह्य चौर चास्यस्तर केवल जैन मान्य नहीं १११ बद्ध द्वारा नया ऋर्थ १९१ तपस्वी तपागच्छ तर्फ 230 294. 848 मोध्नाकर ४५६ केंगविभक्ष ४५8 तर्कशास्त्र तर्कसंग्रह दीपिका १७२ तात्पर्यं टीका ३६६ तिजक ( जोकमान्य ) ७६, ५१६ तीर्थेकर 493 तं गिया ६, १० 250 तच्या तें गर्छे तेज:काय 385 बैक्रिय विषयक श्वे० विग० सत-

तेराषंश्र 808 तैसिरोय पर्. ५०३ शांकरभाष्य ११७ तैतिरीयोपनिषद् २१८ त्रिदण्ड 908 जैन बीद मन्तस्य १०१ में किसकी प्रधानता १०६ त्रिखोकसार ३४२ त्रिशला 30, 36 थेर = दण्ड १०६ श्रीर कर्म १०६ **दयान**न्द 드릭 दयानन्द सिद्धान्त भास्कर ८३ दर्शन ३१६ चक्षर्दर्शन मार्गणात्रीं में ३१६ दलसल मालविष्या ११, ५३५ दशभूमि विभाषा ८६ दशवैकालिक ६, ६८, १३, १७, १०८ 80E 808 दासगुप्ता एस. एन. ५००, ५०४ ४०, ३०७, ४०६, ४६३ साहित्यिक प्रवृत्ति ४६३ विगम्बर श्वेताम्बर ३०४, ३८७, ३६८, ४०२, ४४३, ४४४ क्षयोपशम प्रक्रिया ३ ६८ केवलज्ञानदर्शन ४४३, ४४४ दिगम्बरीय ४६५ साहित्य के उस्कर्ष के लिभे भाव-श्यक तीत बातें ४६५ दिङ्नाग १५५, ३६५, ३६७, ४७२, ४७३, ४७८ The Geographical Dictionary of Ancient

Mediaval India-De. 4.

The Psychological attitude of early Buddhist Philosophy By Anagarika. B. Govinda, 233. The six Systems of Indian Philosophy 400 दीघनिकाय १६, ४६, ५६, ५६, ७६, 50, 80, 900, 992, 288, ५०३ दीर्घकालोपदेशिकी ३०२ दृश्य दृष्टिवाद 3 23 के अधिकार **E** & **E** रष्टिवादोपदेशिकी ३०२ इष्टिसृष्टिवाद ३५१ **वे**वकी देवनाग हेवभद्र देवसृष्टि देवानन्दा ३१,३७,३⊏ देवेन्द्रसूरि २४१, २४४ का परिचय २४१ के ग्रन्थ २४४ वेशविरति २७१ देहदमन १३, १५ देहप्रमाखवाद ३७३ दैव 148, 224 देवाधीन 388 द्रध्य १६२, १७१, १७३, ४३६,४८१ द्रब्यसंग्रह ३०८ द्वव्यार्थिकनय ३०६ द्वीपदी

द्वारा ११ अंग का पठन १७ द्वादशारनयचक्र टीका ४५१ द्रावद्यांगी द्वेष 838 द्वेतगामी 9 6 3 द्वेतवाद 830 द्वेतवादी १२४ का जैन के साथ श्रीकमत्य द्वेताद्वेत ५०१ धनजी सुरा ४५५ धामपद ११० धर्म १३४, ४६६, ५४१ के दो रूप ५४१ चेतना के दो लक्षण ५४३ धर्मकथा २४८ धर्मकोति १५५,३६५,३६७,३८५, ३८७, ४११, ४३५, ४७३, ४७८ धर्मकीतिं (जैन) २४४ धर्मघोष २४४ धर्मविन्दु ३७८ धर्मसंब्रह १८७ धर्मसंब्रह्णी ३३२,'३८२ धर्मसंन्यास २६३ तास्विक श्रतास्विक २११ धर्माधर्म २२५ धर्मानुसारी २१४ धर्मानंद कीशाम्बी ७, १३, ८० धर्मोत्तर २६७ धवला १८, १६, ४६६, ४७० धारावाही ४२२ ध्यान २७७ ज्ञभाज्ञभ २७७, २१०-२१३ चार मेद २७७

ध्यानशतक २७८ ध्रव ५००, ५०४ नकलाक्यान ८४ नंदी ३७⊏, ४०१, ४०५,४४७,४४८ चर्णी ४४८ टीका ३०३, ३०५, ३२४, ३७८, ४०१, ४२३, ४४७ मृत्ति हरिभद्र ३०७,३१६,३८२, नमस्कार ५३ १ का स्वरूप ५३१ हैत-श्रहेत ५३१ नय १७०-१७२, ३०६. ४५४, ४६३, ४६२ नैगमनय १७० ज्ञहरतय ग्रर्थनय १७१ ब्यवहारनय १७० संग्रहनय १७० ऋजुसूत्रनय १७१ समभिरूढ भेवंभूत १७१ द्रध्यार्थिक पर्यायार्थिक १७१,३०६ ज्ञान-क्रियानय १७२ ब्यवहार-निश्चय ३ १ ६ नयचक ३६४, ४२६, ४६१ नयप्रदीप ३७७ नयरहस्य ३७७ नयवाद १२३, १५४, ३६४, ३६८, में भारतीय दुर्शनों का समावेश में सात नय ५०२ मयविजय ४५५ नयास्ततरंगिणी ३७७ नागार्जुन ८६. ३५१. ३५२

नातपत्त निगांठ ५६० नारकों की संख्या ३४३ नारायम ४५५ नाखंदा ९ निचेप ४६१, ४६२ निगंठ उपोसथ १०२, १०३ निगंठ नातपुत्तो ८८ निगंठा श्रेकसादका ८८ निग्रहस्थान ३७२ नित्यकर्म १७७ निस्यत्ववादी १६७ नियमसार ३०७, ४४३ निर्मन्थ ४६. ४७, ५१, ५२, ६६, ७३ 909, 990 प्रवचन ५२ शब्द केवल जैन के लिओ ५२ श्राचारका वीद्ध पर प्रभाव ६६ के उत्सर्ग श्रीर श्रपवाद ७३ दण्ड, विरति, तप द्वारा निर्जरा श्रीर संवर की माध्यता का बीदा निर्देश १०९, ११० निर्प्रेन्थस्य ४०८, ४०६ निर्धन्थ धर्म २०१ निर्मन्थ संघ ६६ की निर्माण प्रक्रिया ६६ निर्प्रत्थ संप्रदाय-५०, ५८, ५६, १३६ का बद्ध पर प्रभाव ५८ प्राचीन भाचार विचार ५३ के मन्तन्य श्रीर श्राचार १३६ के तीनपक्ष २०६ व्यक्तिगामी १३७ प्रभाव व विकास १३ ७ निर्यंक्ति १५, ३८०, ४२६, ४४४ निर्छेपता २२६

निर्वचनीयस्य १६८ निर्वेचनीयवाट १६३ निर्विकल्पक ५२५ निविकल्पक ज्ञान ४२१ निर्विकल्पक बोध ४४०, ४४१, ४४५ जैन इष्टि से ४४० बहाभिस्त में भी ४४९ सविकल्पक का झनेकान्स ४४१ शाब्द महीं ४४१ श्रपायरूप ४४५ निर्वत्यपर्याप्त ३४२ निवर्तक धर्म १३३, १३५, १३७, १३६ निवत्ति १४६ लक्षी प्रमृत्ति १४६ निवत्ति प्रश्वति ५१०, ५११, ५१४ का सिद्धान्त ५११ का इतिहास ५१४ निधय ३४० निश्चय दृष्टि ३३३, ५२३ निश्चयदार्त्रिशिका ३८२ निश्चय ब्यवहार ४९८, ५३० विडोप विचार ४९८ श्ररिहंत सिद्ध ५३० निषेधमुख १६८, ३५० निह्नव ८७ नेमिकमार १४४ नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ति २४३,३१८ नेमिनाथ ७५, १२०, ५१४, ५१६, 490 के द्वारा पश्चरक्षा ७५ तैराम ५०३ नैयाविक १६९, २२५, ४२६, ४३८ गीतम १५३

वैद्योषिक २२८ नैरात्म्य भावना ४३६ नैक्कर्य सिख् ३९५ म्याय १७२, ४०३, 809, 409 न्यायकुमुद्चन्द्र ४६, ४६२, ४६३, ४६९ का प्राइटथन ४६३ की टिप्पग्री ४६९ न्यायदर्शन २१२, ३३४, ३, ५२४ न्यायदीपिका ४६१ न्याय प्रमाण स्थापन युग ३६५ न्यायप्रवेश ३६७ न्यायबिंद ३६७,३७७,४२२,४५९ न्यायभाष्य १७२, ३९९, ४५९ म्यायमुख ३६७, ४५६ म्यायमंजरी ३९९, ४५९ म्यायवातिक ३८५, ३६५ न्यायवेदोषिक १२६, १२७, २२५, ३४९, ३५१, ३५९, ३९७, ३९८, ४२८, ४२६ ४३१, ४३३, ४३७, ५०० न्यायसार ४५९ न्यायसूत्र ३८१, ६६६, ४६०, ५०१ न्यायावतार ३६४, ३६७,४८०,३८३, ३८५, १८७,४०४,४५९, ४७२ वासिक बत्ति ५६२ पडमचरियं ४१ पपसी ५ पंचयाम ५१५ प्रकारकायन ३२ पक्लियसुत्त २०२ प्रचार मिश्र ४६४

पश्चसंब्रह २४०, २५१, ३०५, ३१६ 229, 22×, 228, 228, 224 पतआस्ति १११, ४८४ पदमसिंह परमज्योति पञ्चविंशतिका ५२६ परमाणु १२६, १६१, १६२, ३५७ वार्शनिकों के मतभेव १२६ परमाणप्रक्षवाद १६६ परमाणुवादी २०६ परमातमा २०९, २७४, ३७३, ४३६ परमेष्ठी ५२२, ५२८, ५३१ का स्वरूप ५२२ पांच ५२८ को नमस्कार क्यों ? ५३ १ परिप्रहपरिमाण्यवत ५२१ परिणामवाद ३५५, ३५६ कास्वरूप ३५६ परियामी नित्य ३७२ परिभाषा की तुलना ३९७ परिवाजक २०६ परिहारविद्यक्ति ३४० परीक्षामुख ३६७, ४२४ परोच के प्रकार ३७१

हो भेद ३०३

पर्याप्ति ३०५ का स्वरूप ३०५ के भेद ३०५ पर्याय १७२, ३७३, ४५३ पश्यन्ती ४२० पांचयम २५७ विषयक मतभेद २५७ पाटगा ४५५ पाटलिपुत्र ८७ पातम्बदर्शन २८८, २६९, २६४ पातक्षक्षयोगदर्शन २५३, २६६, ३३० पातब्जलयोगशास्त्र १ पातब्जलयोगसन्न ४२५ बातम्जलसूत्र ३८४, ५२४, ५२६ द्वति (यशो) पारमार्थिक ४३८ पारसी १९३ की बावश्यक किया १९३ पारस्करीय गृक्षसूत्र ८३ पारियामिक ३३८, ३३१ पारिभाषिक शब्द २९७ पारवैनाथ ३, ४, ८, ११, १३, १४, 10, 84, 85, 41, 45, 64 दर, ६५, ६७, १८, १२०, १४५, 498, 489 की विरासत ३ का विद्वारक्षेत्र ४ का चात्रयोम धर्म ५ का संध का भावार के चार याम १४, ६८ की परंपरा ४६ बनारस में जन्म विद्वार क्षेत्र ४८

तामस तपस्या निवारण की परम्परा में तपस्या की परंपरा का चाचार पाश्वापित्यक ४, ५, ८, ५७, ८६ पिंजरापील ५१७ पुरगस ६ पुण्यपाप—की कसौटी २२६ पुण्यविजयजी ४८२, ४८६ का कार्य ४८६ पुदुगलपरावर्तं २८६ चरम भीर अचरम २८६ पुनर्जन्म १३३, १३४ प्रनजन्मवात ४३४ संमत अभिजाति ११२ 989 989 पुरुषार्थसिद्धि उपाय ५२४ पुष्टिमार्ग १५६ पूज्यपाद ६४, ३१८, ३८५, ३९८, ४७१, ४७२, ४७७, ४७८ पूज्यपाद देवनन्दी ६०, ६१, ४४२, पूरवा कस्सप १२, ११२, ११४ पूर्णकदयप ३२ पूर्व १७, १८, १०८ शब्द का अर्थ १८ महावीर पहले का श्रुत १०८ पूर्वमीमांसक ३५३, ३५६ पूर्वसेवाद्वात्रिंशिका २३१

पोजाली ह पौराशिक २२५, ३७० पौरुपवाद १६९ पौरुपवादी १६४ पौपध १००, १०१, १०३, १०५ वत का इतिहास १०१ बौद्ध ग्रन्थ की साची १०१, १०३ की उत्पत्तिका मूला १०५ प्रकरणारताकर २५७ प्रकाशनसची ४९१ ई. स. १९४९ के ४६१ प्रकाशसम्बद्धि 🕽 ६ ५ प्रकृति १६१, २२५, २६० निवृत्त, श्रनिवृत्त श्रधिकारा २६० प्रजाकर ३६७ प्रज्ञापना ३०१,३०६,३२२,३२४, ४८४: टीका ४२४ प्रज्ञामाहास्य २८४ प्रतिक्रमण १६, १७८, १७३ 154. 155 के पर्याय १७८ के दो भेद १७६ किसका ? १७९ की रूदि १८४ के अधिकारी और रीति १८५ पर श्राक्षेप समाधान १८८ प्रतिमानाटक ४८६ प्रतीरयसमृत्पादबाद ३ १५, ३५७ ३७०, ३८३, ४२१, ४२६ का वास्तविकत्व ३०० सांच्यवहारिक ३७० दार्शनिकों का चेकसस्य ४२१ न्यायदर्शन की प्रक्रिया ४२१ प्रक्रियाकी तखना ४२२

प्रस्यभिज्ञान ३७१ प्रस्यवस्थान ४०७. ४०८ प्रस्यातयान १८० दो भेद १८० की शब्दियाँ १८० प्रत्येकयान ८६ प्रधान २०९ प्रधानपरिणामवादी ३५६ प्रधानवादी २०१, २११ प्रभावर ३६८ प्रभाचन्द्र ३६६, ३८७, ४७०, ४७६ समय की चर्चा ४७० प्रमाया ३५२,३७०, ३७१, ३८५, ३८६, ४६१, ४६२, ४६७, ४७९ शक्तिकी सर्यादा ३५२ विभाग में दार्शनिकों के सतभेद 300 कास्त्ररूप ३७२ मतिश्रत में उमास्वाति कृत संब्रह ३८५ श्रन्यदीय संग्रह ३८५ पुज्यपादकृत संग्रह ३८५ प्रमाणनयतस्वालोक ४६१ प्रमाणपरीक्षा ३६७, ३८९, ४२४ प्रमाणभेद १८२

वैशेषिकों में ३८२
प्रमायामीमांसा १७२, २०५, ३४१,
३६१, ३६२, ३६७, ३६८, ४२१,
४२४, ४२७, ४८१, ५००
का परिचय ३४९
बाह्यस्वरूप ३६१
जैन तर्क साहित्य में स्थान ३६२
की रचना की पूर्व भूमिका ३६७,

प्रमासावार्तिक ३८७, ४११ 802, 803 प्रमागविद्या १३० प्रमागविनिश्चय ३६७. ३८५ प्रमागविभाग ३६९, ३७०, ३८१ प्रत्यक्ष परोक्ष ३७० चतर्विध ३८१ प्रमाणशास्त्र ४७८ प्रमाणसमुख्वय ३८७,४७२ प्रमाणसंब्रह ३८४, ३८५, ४८६ प्रमागासंदलव ४८१ प्रमागोपप्लव ३५२, ३५४ प्रमालच्या ३८७ प्रमाद २७२, ४१४ प्रमेय ३५४,३७२ कास्वरूप ३७२ के प्रदेश का विस्तार ३५४ प्रवचनसार ५२२ प्रवर्तक धर्म १३४, १३६, २०७-समाजगामी १३६ त्रिपुरुषार्थवादी २०८ प्रशस्तपाद ४२८ प्रशस्तपादभाष्य २१२. ३ 824 प्रसप्त ३११ पातिभागिक ४३८ राजाक्यनिश्चय ४२३ का उपाय ४२३ स्वतः परतः में भनेकान्त ४२३ प्रावादक ३६७ प्रि विक्नाग बुद्धिस्ट कोजिक ४५६ प्रेमी ४६६, ४६५, ४६६ फसचन्द्रजी ५३७ बल्धमोच १२६

जैन जैनेतर इष्टिसे १२६ बन्धहेत ३४२, ४६४ विवरण में मतभेव ३६४ बहादरसिंहजी सिंघी ४८२ बहिद्धादाग् १४ बहिरात्मभाव २२४, २६५ बहिरात्मा २७९, ४३९ बहिर्देष्टि १७६ बहुकायनिर्माणक्रिया ३३० बाहंस्पस्य ४३४ बालमस्या ५३४ बाहबली १२२ ब्रुद्ध ६, ४२, ४५, ५४, ५७, ५८, us, 89-83, 88, 949, 239, २३४, ३२७, ५१०, ५३६ द्वारा पार्श्वपरंपरा का स्वीकार ६ सप की अवहेलना ६ और महावीर ५४. ५७ निर्प्रनथ परस्पराका प्रसाव ५८ की श्रन्तिम भिन्ना में मांस ७३ की तपस्या ८१ के द्वारा जैन तपस्या का आचरवा सारनाथ में धर्मचक्रप्रवर्तन द्वारा निर्मेन्य सपस्या का खण्डन \$ 8 द्वारा ध्यानसमाधि ९६ स्त्रीसन्यास का विरोध १२७ बुद्धघोष ८०, ८१ बुद्धचरित (कीशास्त्री) ५८, ६०

ब्रहत्कस्पभाष्य **ब्रहरसं**ग्रहिंगी बृह्दारण्यक ५२४, ५२५, ५२६ बहुन्नारहीय ८५ बेचरवासजी ४८६ बोधिचित्तोत्पादनशास्त्र ८७ बोधिसस्य २१५ बीदा ५०, ७६, १०६, १२४, १२७, 180, 168, 162, 210, 211, २१८, २१६, २७८, ३४६, ४५०, 249, 248, 252, 254, 200, **૱ઌ૱ૢ૽૱ઌ**ૢ૽૱૱૱૱૱૱૱૱ ३१८, ४०९, ४१५,४२२,४२४, ४२५, ४२८, ४२१, ४४१, ४३२, ४३५, ४३६,४५९,४६३, ४७२, ४७४, ४८४, ५०१, ५०२ कमें की मान्यता १०९ तप साधन नहीं १०९ परंपरा भौर मांसाशन बौद्धवर्शन २०९. २२५, २१४, २९५, 400 के अनुसार क्रमिक विकास २९४ जैन कमिक विकास से तुखना २३९ बौक्रधर्म और जैनधर्म ५४ बौद्ध परंपरा = १ में मांस के विषय में पक्षमेद बौद्धपिटक ४६, ४७, ५१, ५६ बौद्धभिक्ष का मांसाशन ७८ बौद्धसंघनो परिचय १६ बौद्धागम

चौर जैनागम ५५

बीधायनधर्मसूत्र २०

१२५, ३६५, ४५६ घजान का घाश्रय धीर विषय ६६५ पक्षभेद ३१५ वसगस ब्रह्मचर्य १२२ ब्रह्मचर्यं ब्रत महावीर द्वारा पार्थंक्य ६८ ब्रह्मज्ञान ४३७, ४३८ यशोविजयकत खण्डन ४३८ ब्रह्मपरियामवाद ३५६,३४७ ब्रह्मपुराया ५५ ब्रह्मभावना ४३५, ४३६ ब्रह्मवाद ५०२ ब्रह्मविद्वार १२२ व्रष्ठासाक्षारकार ४३१ ब्रह्मसत्र भाष्य २१२, २३० ब्रह्माद्वीत १६२ ब्रह्मकरववादी १६५ बाह्यण ३७७, ४६३, ४७२ बाह्यणपरंपरा ४५ बाह्ययामार्ग २०८ ब्राह्मणवर्ग १२२ बाह्यसभा ११६ की तलना ११६ परस्पर प्रभाव और समन्वय ११६ ब्राह्मी-सुन्द्री १४४ मक्ति २२६, ५३१ सिद्ध और योगभक्ति ५३१ भगवती १७, ३७, ३८, ३६, ४६, 47, 40, 45, 50, 41, 42. 94, 101, 108, 104, 112-914, 202, 206, 229, 804 403 मगक्दगीता ३३०

महाचार्य ४५६ भद्रवाहु १५, ४०७ भरत-बाहबली ११२, ११४ मर्गप्रमा ३५६ भत हरि ६८७, ४७८, ४८४ सवोपग्रहिकर्स ४३९ भागवत ८४, १२१ भाग्य २२५ भारतीय

दर्शनों में माध्यारिमक विकास १२८ इतिहास की रूपरेखा ४६६ भारतीय विद्या ४७. ५६ भाव २६१. ३३७ जीव में श्लेक समय ३३७ भानेक जीवों में ३३७ भावना २६०, २६१, २६३, ४३१, 234 के तीन प्रकार ४३५ भावनामय ४११

भावरूपता १६८ भाषा २२२, ४२० के चार प्रकार ४२० भाषाविचार १०७ भाषासमिति १०८ भासर्वज ३६८ भूतास्मवादी २१६ अभिका २८२ धेव १७२ भेवगामिनी १६५ भेदभाव १६२ भवरमञ्ज सिंघी ५३३

मंखाबी गोशावक ३२, २१६ मजिसम निकाय ६,४७,५६,५७,५८, wa, 55, 89, 900, 902, 994. 248,804, 894, 824, 400

५०४, ५३६

सण्डन मिश्र १६५ मति-अतनिश्रित, चनिश्रित 202 201,240,804,821 नया उहापोह **भवप्रहा**दि 259 मतिञ्चत ३८२,४००,४०२,४०४,४०५ का वास्तविक ऐक्य की चर्चा का भेत का श्रभेत 28

मस्स्यपुराण **६६, ८१, ८२** मस्स्यमांस भीर बीद भिद्ध ६६ बौद्ध परम्परा में मतभेद बौद्ध परम्परा में मतभेद मध्रप्रतीका 243

मधुमती 243 मधुसूदन ३७७, ३८४, ४३७, ४६४ मध्यमप्रतिपदा १४६ मध्यममार्ग १२३, ५०१

मध्यमा ४२० 126,251,311,388,848 व्रष्य मन ३११ दिग० इवे० ३११

द्रव्य मन का भाकार मनुस्मृति मनो द्रव्य

मनोयोग मनःपर्याय ३२८, ३४३, ४२४, ४२५ परिचल ज्ञान ४२५

दर्शनान्तर से तुलाना ४२५ काविषय ४१५

में योग ३२८, ३४३

मलधारी (हेमचन्द्र ) ४४६ मत्त्रयगिरी २४३, ३०३, ३२१,३६८, ४२३, ४४७, ४४८ मक्जवादी ३०६, ३६४, ४२१, ४४७ ४४६, ४५१, ४५६ महतारज ३१ महमूद गजनी ४६९ महारमा २३२ महादेव ४१ महाभारत ८४, ८५, १११, २६६ महाभारत शान्तिपर्व २२८ महाभाष्य ११८, ४९४ महायान ४८, ८१ द्वारा मांस का विरोध = 5 महाथानावतारकशास्त्र ६७ महावग्ग १७२ महावस्तु ४२, ४८ महावा∓यार्थ ४०८ महाविदेह ४०

महावीर ३, ५, ६, ८, १२, २६-४६, ५४-५९, ८०, ८८, EE, 90, 95, 908, 900, 190, 992, 184, 940-942, २०५, २१७, २१८, २३४, ३२७, ३५०, ४१३, ५००, ५०२, ५०५, 490, 494, 489, 482 के माता-पिता पारवीपत्यक प को प्राप्त पारर्व परंपरा द्वारा पार्ख परंपरा का उल्लेख म अपने को केथली कहना म द्वारा चातुर्याम के स्थान में प्रश्न याम १२, ४६, १८ का प्रचेत्रस्य १३

जन्म समय की परिस्थिति २६ जाति और वंश २७ के विभिन्न नास २७ का गृह जीवन २७ साधक जीवन उपदेशक जीवन ३० का संघ \$ 9 उपदेश का रहस्य ३२ विपची ३३ पेतिहासिक दृष्टिपात ३४ माता-पिता ३६, ४१ मेरु कम्पन 34. 89. 82 गर्भापहरख ३८, ४१ देवागमन जीवन सामग्री 83 जीवन के दो श्रंश ४३ वैदिक साहित्य में निर्देश नहीं ४४ पश्चवधविरोध च्चीर पार्श्वनाथ श्वस्प्रश्यता विरोध ४५ की नग्नता के साधु श्रवेल और सवेल ४७, হানুকুৰ निर्पन्ध दीर्घ तपस्या 80. 89 विहार क्षेत्र गोशालक निर्वांग समय कस्पसूत्रगत जीवन ४८ चौदह स्पप्त विद्वार चर्या ग्राचार-विचार भौर बुद

पाइवें का श्रनुसर्ग समन्वय ५८ नाथपुत्र निग्गंठ 48. 55 रेवती द्वारा दान पेक वस्त्र धारण और श्रवेलता ८८ पार्श्व परंपरा का श्राचार निक द्वारा प्रशंसा सामायिक का प्रश्न श्रभयकुमार को बुद्ध के पास भेजते हैं महावीरपूर्व श्रत वण्डादि की महावीरपूर्व परंपरा 990 वर्गे विषयक मान्यता 992 की सर्वज्ञता की सामायिक १२१ ब्रानेकान्त के प्रचारक १४६, १५२ कर्मशास्त्र से संबंध २०५ से कर्मवाद का ग्राविभाव २१७ के समय के धर्म २१८ स्त्री-दीक्षा के समर्थक ३२७ श्रीर गोशालक ५१५ महावत १८ पाँच महावीर के ९८ चार पाइवें के ६८ जीन बीद्ध का अन्तर १६ महासांधिक ८६ महेन्द्रकुमार ४६६, ४६९-४७४, ४८९ मांसभक्षण ८१ मांस-मत्स्य ६१-६६,६८,६९ ब्रादिकी अखाद्यता ६१ ब्रावि शब्दों के व्यर्थभेद ६२ बौद्ध बैदिक श्रादि में ६४

स्थानकवासी में ६५

बर्धभेद की मीमांसा ६६ भोजन की भापवादिक स्थिति ६६ श्रहिंसा संयमतप का सिद्धांत ६८ के त्याग में बीडा ग्रोर वैदिक द्वारा अनुसरण ६६ विरोधी प्रदन श्रीर समाधान ६९ माठरवृत्ति ५०३ माणिक्यनंदी ३६५, ३८७ मातृचेट 498 माध्यमिक कारिका ४६८ माध्ववेदान्त ३४६ मानवस्वभाव ६३ के दो विरोधी पहलू माया २२५ मार्गणा २५३, ३४० गणस्थान से धन्तर २५३ मार्गेणास्थान २६१, ३४० मार्गानुसारी २६४ मिथ्याज्ञान २२८ मिथ्यास्व 225 मिथ्याद्दष्टि २७६ ग्यास्थान २६४ मिश्रसम्यग्दप्टि ३४१ मीमांसक ८३,१५०,२०८,२२५,३५१, दप्र, इ८५, ४०३, ४१०, ४१०, ४२३,४२७,४२६,४३१,४४५, ४६४, ५०१ मीमांसा मुजफ्फरपुर मुक्त्यद्वेषप्राधान्य द्वात्रिशिका २८६ मुनिचंद्र ३२५ मुमुचा दार्शनिक मतीं की तुलना मलतान ४६६

मृतिपूजा ७१, ७२ विषयक पाठों का दार्थकेट मृत्ताचार १५, २०१, २०३, श्रीर शावश्यक निर्युक्ति मेक्समूखर २१५, ५०० मेघकुमार ३१ मेतार्थं ५१५ मेहिल १० मेश्युपनिषद् २२७ मोक्षाकर ४५६, ४६० मोह २६४, २८०, ४३४ कांदोशकि २६४ यज्ञ ४४, ८४, १०६ यतना ५११, ५१२ यथाप्रवृत्तिकरण २६१, २७० महावत १६, ६८ यशोविजय २१३, ३०७, ३७५, ३९८, ४७७, ४७८, ५२६ जानदर्शन के विवाद में समन्वय 845 जीवन-परिचय ४५५ के प्रन्थों की भाषा ४५% के प्रन्थों का विषय ४५४ की शैली ४५८ यहदी ५१ याकोबी २, १८, २०, ४७, ५४, ४७२ युक्त्यनुशासन ३६४, ३६७, ४६५ योग १२४, २२६, ३४३, ५२४ श्रीर गुर्गास्थान का भारंभ कव

के भेर

के भ्रपाय 283 भौर गुणस्थान जन्यविभूतियाँ अंक काय योग ही क्यों नहीं ३ 10 योगदर्शन २१२, २२८, ३६४, ३६६ २६५, ३७८ योगभेदद्वात्रिशिका २६०, २६१, २६३ योगमार्ग २०९ योगमार्गया ३०९ योगवासिष्ठ २५३, २७६, २८१-२८३ में १४ चित्तभूमि २५३ योगविभृति ४२५ योगलक्ष्मेया द्वात्रिशिका २८८, २८६ योगशास्त्र ६८, ११३, २७६, २९४. योगसूत्र ११७, ४२८ भाष्य १ १७ योगावतार द्वात्रिंशिका २६७, २६८, यंग 338 रघुनाथ रत्नाकर रागद्वेष 924, 838 उत्पत्ति के कारखों में पच्चभेद ४३४ राजगिर-राजगृह २७६, २७१, ३१०, राजवार्तिक ३१८, ३२०, ३८५,४४३, ४७८, 350 राजवार्तिककार ३६८ राजशेखर ३२४, ४८६ राजेन्द्र प्रसाद ५०४, ५३३, ५३५ राधाकृष्णन रामानुज

| की अनेकार                              | ल दृष्टि १५६       |  |  |
|----------------------------------------|--------------------|--|--|
| रामायण ४१                              | •                  |  |  |
| रायपसेणइय                              | 4                  |  |  |
| राहुलजी                                | 18                 |  |  |
| <b>स्</b> प                            | 188                |  |  |
| रेवती                                  | ३२                 |  |  |
| रोहिंगी                                | 80                 |  |  |
| लंकावतार ६                             |                    |  |  |
| स्रघीयस्त्रय ३                         | मध, ३म५, ४६०       |  |  |
| लघुपाठ                                 | 181                |  |  |
| लब्धि                                  | २६५                |  |  |
| <b>ल</b> ब्धिपर्याप्त                  | ३०३                |  |  |
| रुब्धिसार                              | 3 2 8              |  |  |
| लब्ध्यपयौप्त                           | ३०३                |  |  |
| <b>ल</b> ितविस्तर                      | ३२५                |  |  |
|                                        | कृत पश्चिका ३२५    |  |  |
| स्नासेन ५४<br>सिंगशरीर १               | 26                 |  |  |
|                                        |                    |  |  |
|                                        | ारीर की तुलना १२६  |  |  |
| लस्या ४४४<br>के धेट                    | -112,790-788,282   |  |  |
| के भेद २९७<br>के विषय में मत्तभेद, २१७ |                    |  |  |
| छः पुरुषों का दशस्त २६७                |                    |  |  |
| दिगम्बर                                |                    |  |  |
|                                        | गोशालकका मत २६६    |  |  |
|                                        | त २११              |  |  |
|                                        | योगदर्शन २९९       |  |  |
| गोशाल                                  | क संमत ११२         |  |  |
| पूरवा व                                | इस्सप ११२          |  |  |
| निर्मन्थ                               | परंपरा ११२         |  |  |
| बौद्ध प                                | रंपरा ११३          |  |  |
| लोकत्रकारा                             | २६७, २६८, २७१,     |  |  |
| २ <b>६</b> ८,                          | ३०१-३०५, ३११, ३१६, |  |  |

खोकविद्या जैन जैनेतर मतभेद १२६ खोसाहार ३१६ लोंकाशाह ७१ वक्रगति ३१८, ३१६, ३४१ का काला ३१८, ३१६ में अनाहारकरव ३१८ वचन द्रव्यवचन ३११ योग ३०६ बहकेर १५, २०१,२०२ वहगच्छ २४३ वहगले ८५ वप्प ५ वर्ष १११, ११२ वरकती ५३६ वस्ताम १५६ वल्लभाचार्य ३५६ वसन्त २३३ वस्रवेव ४० वसुबन्धु ८७, १५५ वस्तुपाल २४३, ५४७ वाक्यपदीय ४२०, ४८५ वाक्यार्थं ४०८ वाक्यार्थज्ञान ४०६ चत्रविंध ४०६ वाचस्पति ३६८, ३७७, ३६५, ३३६ वाणिज्य प्राम (बनिया) ५ वात्स्यायन १५३, ३६८ वादिदेव ३६६, ६८७, ४२०, 808, \$58

बादिराज ३६६, ३८७, ४६३ वायुकाय वासना २२५ वास्तववादी ३४६ विकासकम ३४६ विक्रमादित्य ४६६, ४७० संवत् ४७० विक्रमाकीयशक ४६१, ४७० विग्रह ३१८ वक्रगति में ३१८ व्वे०-दि० मतभेद ३१८ विच्छिन्न ३११ विजयचंद्र मृरि २४१ विजयदेव सूरि ४५६ विजयप्रभ<sup>े</sup> ४५६ विज्ञानवाद ३५३ विज्ञानवादी ३५०,३५१,३५६ वितण्डा 143 विदेहमुक्ति ३६७ दार्शनिक मत की तुलना ३६७ विद्यानंद २४१, २४४, ३६६, ३६७. 350,820,828,864,809. ४७२, ४७६, ४७६ विधिमुख १६८, ३४६ विधुशेखर शास्त्री ४८६ विनयपिटक ६१, ७९ विनयविजयजी ३०४ विनीतदेव विन्टर नित्स विभङ्गज्ञान ३२२ विभाज्यवाद १२३, ५०० विभुद्रव्यवाद 982 विभूतियाँ विक्रियम रोवन हेमिल्ट २३४

विवरगाप्रसेयसंग्रह विवरणाचार्यं विवर्तवाद 344, 345 कास्वरूप ३५८ नित्यब्रह्म के विवर्त और अशिक विज्ञान विवर्त ३५८ विवेकभावना ४३५, ४३६ विशाखा 902, 903 विशिष्टाद्वेत १५६. ५०१ से श्रनेकात्तवाद की तलना १५६ विज्ञेष 988, 992 विद्येपगामिनी दृष्टि १६१ विशेषसवती 888-888 विशेपावश्यक भाष्य 121, 200, २६६, ३००, ३०१, ३०३,३०७-**૱૰૱૽ૣ૽૱ૢૢૢ૽૽ૣ૱ઌૢ૽૽૱૱૽૽**૱ૡઌૢ ३६८, ३८४, ३८८, ४०२,४०६, ४२१, ४२६, ४४४, ४०८, ४१६, ४४६, ४४७, ४४८, ४४२, ४६१, 408 स्वोपज्ञ ब्याख्या 888 विशोका २५३ विश्वविचार की दो मौलिक दृष्टियाँ १६१ विद्वाहानित स्वयोलन और जैन परंपरा ५०८ विश्लेपग 989, 349 वीतरागस्तोत्र ५२९ वीरमित्रीदय वीरसेन 95 वीरसंवत् श्रीर जैनकालगणना इसि संक्षेप २६०, २६१ २६३ ४४१, ४५०

वेणीसंहार ४८६ वेदप्रामाण्य ४११ वेदसाम्यवैषम्य ५३७ १२६. १७२, २२५. ३५१-₹89-₹88, ₹80, ₹85, ४३०, ४३३, ४३७-४३६, ४६४, ५०२, 458 वेदान्तकल्पतरु वेदान्तकस्पलतिका ४३७ वेदान्तदर्शन वेदान्तपरिभाषा वेदान्तसार वेबर वैखरी 850 वैज्ञानिक इष्टि वैदिक ५०, ८२,१७२, २७८, ४०७, 813-814, 828, 824, 848 शास्त्रों में मांसाशनके पक्षमेव ८२ स्त्री-श्रद्धद्वारा वेदाध्ययननिषिज्ञ पाठ और अर्थविधिको जैन से तुलना हिंसा का विरोध 818, 894 वैदिकदर्शन वैदिक धर्म वैदिक संध्या वैनयिको वैभाषिक ३५३. ५०२ वैयाकरण बेरास्य वो सेव-पर श्रपर 289 वैशासी 33 वैशासीश्रमिनंदनप्रस्थ वैशाखी-बसार

वैशेषिक 144, 211, 424, 454, दैनप, ४०३, ४२५ वैषस्य वैष्णव 40, 44, 44, 54, 54 पर जैन परंपरा का प्रहिंसा विष-माध्व छोर रामानुज ८५ वंदन ध्यवद्वार 380 नय ३०७, ४५३: निश्चय ४६८ राजि ब्याकरण महाभाष्य **ब्याख्याविधि** 800, 80E व्यावहारिक डयाबू ति ब्यास ब्योमवती ₹6₹, 808, 8₹6 ब्योमशिव ₹ ₹ ₹ , ₹ ₹ 5 शक शंकराचार्य १५१, १५५, २१२, २३४, ३५१, ३५२, ३८४, ५०२ शंख श्रावक शकडाला ३१ शकसंवत् ४६६ ४४, दर शवर शहद 853 शब्दनय ५०२ शरीर शांकर वेदान्त ३५०, ३५३, ४३७, शांकर वेदान्ती ३५३

शाक्त शास्यपुत्र ( ब्रद्ध ) ब्रारा पारवे परम्बराका विकास १७ शान्तरक्षित १५०, १५५, ४६५, ४७८ शान्तिदेव **41. 43** शान्तिवादी ५०८ शान्तिसरी ६७, ६८७ शान्त्याचार्य ३६६ शाबरभाष्य ३८७ शाब्दबोध ४२० शाबिभद्र शालिवाहन ४७० शास्त्र २३२, ४५३ का प्रार्थ शास्त्रवातीसमुख्यय ३२४, ३२४ **घास्त्रीय भाषाओं** का भध्ययन 823 शिक्षासमुख्यय में मांस की चर्चा द। शिवगीता शिवराम म. शांजपे ४८६ द्यां का स्थान २०५, ४३२ शुद्ध इच्यनया देश श्चाद्वेत १५६, ५०७ में भनेकान्त र ष्टि शक्रिंग ४८८, ४८६ হা শবংর অৰ शुम्यवाद् 848 धन्यवादी 240, 249, 248 वैद्यी श्रदान

भदानुसारी २९४

118-171, 208 श्रमण्भगवानुमहावीर ५, ६ श्वमणसंप्रदाय ५० सांख्य, जैन, बौद्ध, ब्राजीवक ५० परिचय ५१ श्रामियक साहित्य की प्राचीनता १११ श्रावकयान 58 श्रावस्ती श्रीधर ३६८, ३८३ श्रीहर्ष ४६४ श्रुत १७,३७१,४००,४०१,४२० लौकिक लोकोत्तर ३७१ मति और श्रत की भेदरेखा ४०० श्रक्षर श्रनक्षर ४०१ लोकिक लोकोत्तर ४०१ जैन जैनेतर तुखना ४२० एकेन्द्रिय में ३०८ भावश्र्त 305 श्रुतनिश्रित-चश्रुतनिश्रित ४०४, ४०५ केवल खे० में ४०५ डमास्वाती में नहीं ४०५ सर्वेप्रथम नन्दी में ४०५ श्रतमय श्रुतविद्या श्रतावर्णवाद श्रति-स्मृति की जैनानुकृत स्याक्या ४३६ श्रेणिक भेगी २७३, २७४ उपराम, क्षपक २७४ रखोकवार्तिक १२०, ४७३, ५०१ रवेताम्बर-दिगम्बर १५-१६, ३२, ६२, Es, 108, 148, 200, 201, २०५, २४७, २५६, ३०२, ३११,

स्रथ, स्रह-द्रेश, देव०, द्र्ह. ₹७८, ₹६८, ४०५, ४१६, ४६१, ४६२, ४६८, ४७७, ४७८ **क**र्मशास्त्र 204 मतभेद का समन्वय १५६ म्रावश्यक के विषय में २०० सन के विचय में दीक्षा और ऋध्ययन ३२४ भायोजिका करगा के विषय में ३२६ काल के विषय में समान-श्रसमान सन्तब्य ३४० श्रतनिश्रित ग्रश्रतनिश्रित यनचर श्रत व्याख्या रवेताश्वतरोपनिषद षटखण्डागम 90, 998, 308 षटपाहुड षदस्थानपतितस्य ४१८ चडशीतिक २५७ षडदर्शनसमुद्द्यय संक्षेपशारीरकवार्तिक ३९५ संख्या 259 संगीति F4, F9 संग्रहनय 300, 848, 402 संघ पाऽर्वका संघवासगरित संजयवेलद्री संज्ञा ३०१-३०३ ज्ञान और अनुसव ३०१ मत्यादि, श्राहारादि ३०२ श्रोघाति 808 रवे०-दिगस्बर 808 संजी-ग्रसंजी रवे०-दिग० मतमेव ३७२

संधारा और शहिसा संप्रज्ञात 885-08B संप्रति 498 संयत्तनिकाय 80. 95. 484 संयोजनाचें संलेखना 434 संवर ६. १२८ संस्कार 224, 292 संस्कारयुग 8 4 3 संस्कारशेषा 243 संस्कृतिका उद्देश्य सकवागामी 838 सरकार्यवाद १६२, १६६ वेदांत संमत तीन ४३८ सत्य 499 सत्यार्थप्रकाश सदब्रैत सदानंद सदृदृष्टि के चार भेद २६८ सदद्वीत १६६, ३८२, ४०३, ४४३, सद्वाद 888, 840 सश्मतिरोका 88. 188 सन्मतितर्क \$53. 854 सप्तभंगी 148, 144, 102. ५०३, ५०४ का भाधार नयबाद १७२ भंगो का विचार EOP श्रीर शंकराचार्य EOP चीर रामानज 408 सप्रतिक्रमण धर्मे 6. 18 . 260-565

समन्तभद्र दे६४, ३६६, ३६७, ४४३, ४६३. ४६५. ४६९-४७३, ४७६. 840 ग्रीर श्रकलंक के समय की चर्ची श्रीर धर्मकीति सिद्धसेन समन्वय १६१.३५१ समय ३३४ ममाधिमरण समानता समिति सम्मति सम्यक्ञान स्वरूप विवरण सहेतक निर्हेतक के भेटों का आधार द्वस्य भाव मोहनीय क्षायोपशमिक. श्रीपशमिक बनना, इस विषय में श्वे०-विरा० मतभेव 3 23 सम्यकदृष्टि द्वात्रिशिका सम्याजान 355 सम्यग्दर्शन २२१. २८२ सर्वज्ञ ४२८, ४३०, ४४५ शब्द का सर्थ सर्वज्ञत्व ११४, ११५, ३७४, ४२७ 61 W2 ' 440 महावीर का '

मानने की प्राचीन परंपरा े १ १९ से बद्ध का इन्कार का समर्थन वेखो केवलज्ञान सर्वज्ञत्ववार सर्वविरति 384 सर्वार्थसिद्धि €0. €9, ₹85, ₹96, ३२०, ३३५, ३८५, ४४३, 801, 805 ४२१, ४४०, ४४१ सां€य ५०, १२०, १२४,१३०, १६२, १२४, देवर, रहप, रहर् -रहर्, ४१०, ४६८, ५०२, ५२४ सांख्यकारिका सांक्य-योग १११,१२१,१२६,१२७, १५०, २०६-२११, २२५, ३४६, ३५१, ३५३, ३५६, ३९४, ३६७, ₹85, 80₹, 825, 829, 8₹9, 833. 830. 409 सांप्रदायिक रष्टि ₹ 8 . 8 ₹ सागरानंद सूरि सातवाहन सामञ्जकतसुत्त सामान्य 244. 999 सामान्यगामिनी इष्टि १६१ सामायिक 121, 108, 100 साम्यदृष्टि 114, 121, 122 के विषय में गीता-गांधजी श्रीर

सिंघी जैन सिरीज ४८२ सिंहगणि सिद्ध ५२८, ५३० श्रीर श्ररिष्ठंत निश्चयदयवहार दृष्टि से सिद्धान्तसमीक्षा सिद्धराज मित्र विं 350 मिद्धमेन १५१, ३६४, ३६६, ३६७, ४७३, ४७१ सिद्धसेनगिण ३१८ ४४२, सिद्धसेन दिवाकर ३०६,३८२,४२६, 883.880 A88 843 सिन्दसेन-समन्तभद्र का परिचय ४७७ सिन्नसेनीय सिद्धहैम १११, ४०५ सिद्धान्तविन्द् १७२, ३८७, ४३७ सिद्धार्थ ३७,३८ सिद्धियाँ २३४ सिद्धिविनिश्चय ४६५, ४७६ टीका ४६५ सीमंधर ४० सजशवेलीभास सुत्तनिपात सुमेध २३१ सुमंगलाविलासिनी सुरेश्वर ₹94 सुनसा मुकर सहव के विविध ऋर्यं ८० सुचमा

र्खा-प्रकल **३२., ३२४. ३२७** यमानता र्खा मोध स्त्री को केवलज्ञान कुन्दकुन्दद्वारा स्त्रीदीचा का विरोध स्थविरवाद **44. 846** 98, 109, ₹59, 40% टीका ५०३ स्थिरमनि स्मार्त १२३, १५० स्याद्वादरःनाकर स्युमाइड प३३, ५३५ स्वयंभूस्तोत्र स्वसंवेदन स्वामिनारायग् 49, 198, 198, 290, ३६६, ३८२, ३८१, ३८६, ४०६,

४०८, ४३९, ४४८ ४५०, ४६८,
२७६
और सकळंक ४७९
हरिवंश ४९
हरिवंश ५१६
हर्णवर्धन ५१६
हिरियक्ता ५००
हिरियक्ता ५००
हिरियक्ता ५००
हिरियक्ता महायान ८६
में विरोध ८६
हेरिवजय स्रि ७७, ४५५
हेराखालजी (प्रो०) ४६६, ५३७
हेर् ३७९
का रूप ३७९

टीका ४७६

श्रव्याका ४७४

हेतुवाद १६६, १६६, ५५०
हेतुवादोपदेशिकी ३०२
हिंसा भ०म, भ३३, ५३४
हिंसा-श्रव्याक्ति ६०२
हेसचन्द्र ३८, ३६, ७७, ३३४
६५५, ३६८, ३६८, ३८७, ३८७, ६४५, ५९६
हेसचन्द्र सत्त्रां २००
का आवश्यक टिप्पण २००
हेमचन्द्राचार्य २३४
हेसाद्रि ८४



## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय पाण बहादुर सारवा राज्याच नवाचना, उत्तर्भवाद्या, LBS. National Academy of Administration, Library स्मद्द्वी MUSSOORIE यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| 11115 0000     | 13 10 00 101                               |                |                        |
|----------------|--------------------------------------------|----------------|------------------------|
| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधार′<br>की ₹s<br>Bor′ |
|                |                                            |                |                        |
|                |                                            |                |                        |
|                | <u> </u>                                   |                |                        |
|                |                                            |                |                        |

GL H 181 4 SUK

181.4

13784

## LIBRARY

Mational Academy of Administration
Mussoorie

## Accession No. 120725

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion or the Librarian.
- 4. Periodicals, Rare end Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving